
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 9

Artikel: Die Politik Jesu : aus einem Vortrag von André Trocmé am
Ökumenischen Seminar des IFOR (Versöhnungsbund) in Rom,
Dezember 1970

Autor: Trocmé, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nicht von ihrer Haltung abbringen. «Es gehöre zu den vornehmsten
Pflichten, für die Gerechtigkeit in der Welt einzustehen. Es stehe
dabei nicht zur Diskussion, ob Angela Davis sich zum Christentum
bekenne oder nicht. Entscheidend sei, daß es beim Prozeß gegen sie recht
hergehe.»

Professor Bartsch weiß sich mit Pfarrer Treblin darin einig, daß die
unterdrückende Gewalt aufgehoben werden muß, besonders wenn sie
mit «christlicher» Rechtfertigung auftritt. Er stimmt auch mit ihm überein,

daß es vom christlichen Standpunkt keine Rechtfertigung für die
Anwendung von Waffengewalt gibt, weder im revolutionären Kampf
noch zur Erhaltung oder Herstellung von Ruhe und Ordnung. Er hat
aber das Gefühl, daß für ihn die Solidarität mit den Unterdrückten, die
allein das Zeugnis der Liebe Jesu Christi vermitteln kann, über der Frage
rangiert, ob Waffengewalt angewendet werden darf oder nicht. Solange
er selbst nicht vor diese Entscheidungsfrage konkret gestellt ist, hat er,
wie er sagt, nicht den Mut, anderen — gar Nichtchristen — den Verzicht
auf Waffengewalt zu predigen. Er hält es für möglich,daß er in der
Situation von Camillo Torres oder Eduardo Mondlane nicht anders als sie
handeln könnte.

In der Frage der Gewaltanwendung im Kampf um soziale Gerechtigkeit
ist dies eine klare Stellungnahme, der wir zustimmen und für die wir

Professor Bartsch herzlich dankbar sind. Red.

Die Politik Jesu
Aus einem Vortrag von André Trocmé

am ökumenischen Seminar des IFOR (Versöhnungsbund) in Rom.
Dezember 1970

Die Außenpolitik Jesu

In der Außenpolitik ist Jesus für die Ablehnung des Gehorsams gegenüber

Herodes und für die friedliche Koexistenz mit den Römern. Es ist
leicht zu verstehen, warum.

Für Jesus ist Herodes der Usurpator des Thrones Israels. Er hätte
sich, als Galiläer Herodes unterordnen müssen, stattdessen begegnet er
ihm mit radikalem zivilem Ungehorsam, wie es später Gandhi mit den
Engländern tat. Flerodes läßt Jesus durch Vermittler sagen: «Gehe weg
von hier, Herodes will dich umbringen.» Jesus weigert sich, seine Pläne
zu ändern und antwortet: «Geht und sagt diesem Fuchs also daß ich
heute, morgen und den Tag darauf v/andern muß ...» usw. (Lukas 13,

31-33.) Später, vor dem Gericht Herodes, weigert er sich, dessen Fragen

257



zu beantworten. Für ihn zählt Herodes nicht. Dieser Kontrast zu Jesu
Verhalten Pilatus und den Römern gegenüber, überrascht uns. Ich habe
dieses Verhalten als eine friedliche Koexistenz definiert, doch gründet
S/ich diese Koexistenz nicht auf einem Kompromiß, auf einer Verteilung
der Verantwortung zwischen Staat und Kirche. (Siehe Konkordat.) Einerseits

gesteht Jesus dem Kaiser die herrscherliche Macht, die «exousia», zu
und sagt: «Gebet also dem Kaiser was des Kaisers ist und Gott was Gottes
ist.» (Matthäus 22, 21.) Zu Pilatus sagt Jesus: «Du hättest keine Macht
(exousia) über mich, wenn sie dir nicht wäre von oben herab gegeben.»
(Johannes 19, 11.) Scheinbar will Jesus sagen, daß auch Pilatus, obwohl
Heide, in die Pläne Gottes einbegriffen ist, einmal um die allgemeine
Ordnung herrschen zu lassen, zum anderen als sein Werkzeug, als
Schauspieler, wenn auch mit negativer Rolle im Erlösungsprogramm. Jesus
spricht in der gleichen Weise von Judas.

Auf der anderen Seite meint Jesus, wenn er sagt: «Gebt Gott was
Gottes ist», das spezielle Programm, das Gott dem jüdischen Volk
aufgetragen hat. Es ist die Aufgabe dieses Volkes, sich Gott und seinem
Messias unterzuordnen, um das Licht der Völker zu sein. (Jesaja 42, 6.)
Es handelt sich also um Koexistenz, denn die Berufung des Kaisers und
die des Volkes Gottes sind völlig verschieden und begegnen sich nicht.
Der Tribut, das Zeichen der politischen Herrschaft des Kaisers über
Israel gehört zum Reich des Mammon und ist kein wirksames Mittel
um das Reich Gottes zu verwirklichen.

Wenn auch heute dieser Konflikt zwischen materieller Macht der
Finanz und der Waffen in der Welt und der geistlichen Macht des Volkes
Gottes mehr in Betracht gezogen würde, stünde das Rad der Geschichte
nicht still, sondern würde von der Kirche beschleunigt.

Die Sozialpolitik Jesu

Jesus ist für die ständige Revolution. Heute ist die Geschichte durch den
Kampf zwischen zwei wirtschaftlich-politischen Strukturen blockiert. Auf
der einen Seite der Kapitalismus, der den freien Umlauf des Geldes
anpreist und der heute, wie zu den Zeiten Jesu, zum Reichwerden der Einen
und zur Verarmung der Anderen führt. In Galiläa waren die Bauern
völlig verschuldet und fast wie Sklaven der Verwalter, die gleichzeitig
Steuereinnehmer waren und der Wucherer, die ihren Opfern zu
übersetztem Zins das Geld liehen, das sie den Großbesitzern und Herodes
schuldeten.

Auf der anderen Seite führt der heutige Sozialismus fast automatisch

zu einem Kapitalismus des Staates, in dem die Regierung ihre
Bürger scharf kontrolliert und ihnen damit ihre Freiheit nimmt. Demzufolge

unterdrückt der Staatskapitalismus die private Initiative, die
Erfindungsgabe, um sie durch eine erdrückende Bürokratie zu ersetzen.

258



In seiner Eröffnungsrede in Nazareth ernennt sich Jesus zum Messias
(Lukas 4, 16-21) und verkündet die Einrichtung eines Jubeljahres
gemäß dem Gesetz Moses. Um der Anhäufung des Kapitals in den Händen
Weniger vorzubeugen, sah Moses vor:

1. Erlaß der Schulden alle sieben Jahre;
2. Freilassung der Sklaven alle sieben Jahre;
3. Zuteilung eines kleinen Startkapitals an den Freigelassenen;
4. Neuverteilung des Landes alle neunundvierzig Jahre.

Dies nennt Jesus, wie der Prophet Jesaja: «Das Gnadenjahr des Herrn
und ein Tag der Rache unseres Gottes.» (Jesaja 61, 2.)

Versuchten wir im Jahr 1970 eine solche andauernde Revolution
anzuwenden, könnten die Vereinten Nationen das Problem der Verschuldung

der unterentwickelten Länder, die Ursache von Ungleichheit und
Ausbeutung, lösen und man könnte im Inneren jeder Nation eine echte
Gesellschaft gründen, ohne die individuelle Aktivität und Freiheit zu
lähmen.
(Obersetzt von H. Vaccaro)

Sozialistische Politik heißt auch

Aktive Außenpolitik im Sinne der

internationalen Solidarität
Wenn die offizielle Schweiz ihre Friedensliebe erklären und verteidigen
muß, so weist sie darauf hin, daß erstens unsere Armee seit langer Zeit
kein fremdes Territorium angegriffen und zweitens, daß sie während der
Weltkriege den Krieg von unserem Land ferngehalten habe. (Das erste
Argument ist ebenso richtig wie auch für einen Kleinstaat selbstverständlich;

auch die zweite Überlegung stellt kein besonderes Verdienst dar, es
sei denn, man beurteile den Krieg rein nationalistisch und nicht menschlich).

Wer sich mit dieser Erklärung zufrieden gibt, soll sich zufrieden
geben! Wir verstehen unter Friedensarbeit etwas mehr, zum Beispiel
konkrete Beiträge zur Entspannung in diesem oder jenem Teil der Welt,
vielleicht sogar Lösungsbeiträge zu den großen wirtschaftlichen
Konflikten im Nahen oder Fernen Osten, zwischen Entwicklungsländern und
Industriestaaten. Das verstehen wir unter der aktiven Außenpolitik eines
Kleinstaates. Wenn wir das Verhalten der Schweiz mit diesem Maßstab
messen und zum Vergleich noch die Politik anderer Kleinstaaten zuziehen,

so schneidet unser Land miserabel schlecht ab:

259


	Die Politik Jesu : aus einem Vortrag von André Trocmé am Ökumenischen Seminar des IFOR (Versöhnungsbund) in Rom, Dezember 1970

