Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)
Heft: 9
Artikel: Die Politik Jesu : aus einem Vortrag von André Trocmé am

Okumenischen Seminar des IFOR (Versohnungsbund) in Rom,
Dezember 1970

Autor: Trocmé, André
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nicht von ihrer Haltung abbringen. «Es gehore zu den vornehmsten
Pflichten, fiir die Gerechtigkeit in der Welt einzustehen. ... Es stehe
dabei nicht zur Diskussion, ob Angela Davis sich zum Christentum be-
kenne oder nicht. Entscheidend sei, daf3 es beim ProzeB gegen sie recht
hergehe.»

Professor Bartsch weil3 sich mit Pfarrer Treblin darin einig, daB die
unterdriickende Gewalt aufgehoben werden muf, besonders wenn sie
mit «christlichery Rechtfertigung auftritt. Er stimmt auch mit ihm iiber-
ein, dafl es vom christlichen Standpunkt keine Rechtfertigung fiir die
Anwendung von Waffengewalt gibt, weder im revolutiondren Kampf
noch zur Erhaltung oder Herstellung von Ruhe und Ordnung. Er hat
aber das Gefiihl, daB fiir ihn die Solidaritdt mit den Unterdriickien, die
allein das Zeugnis der Liebe Jesu Christi vermitteln kann, tiber der Frage
rangiert, ob Waffengewalt angewendet werden darf oder nicht. Solange
er selbst nicht vor diese Entscheidungsfrage konkret gestellt ist, hat er,
wie er sagt, nicht den Mut, anderen — gar Nichtchristen — den Verzicht
auf Waffengewalt zu predigen. Er hilt es fiir moglich,daf3 er in der Si-
tuation von Camillo Torres oder Eduardo Mondlane nicht anders als siz
handeln kdnnte.

In der Frage der Gewaltanwendung im Kampf um soziale Gerechtig-
keit ist dies eine klare Stellungnahme, der wir zustimmen und fiir die wir
Professor Bartsch herzlich dankbar sind. Red.

Die Politik Jesu

Aus einem Vortrag von André Trocmé
am Okumenischen Seminar des IFOR (Versohnungsbund) in Rom.
Dezember 1970
Die AuBenpolitik Jesa

In der AuBenpolitik ist Jesus fiir die Ablehnung des Gehorsams gegen-
iiber Herodes und fiir dic friedliche Koexistenz mit den Romern. Es ist
leicht zu verstehen, warum.

Fiir Jesus ist Herodes der Usurpator des Thrones Israels. Er hitte
sich, als Galilder Herodes unterordnen miissen, stattdessen begegnet er
thm mit radikalem zivilem Ungehorsam, wie es spiter Gandhi mit den
Englindern tat. Herodes 1aBt Jesus durch Vermittler sagen: «Gehe weg
von hier, Herodes will dich umbringen.» Jesus weigert sich, seine Pline
zu dindern und antwortet: «Geht und sagt diesem Fuchs also .. ., daB ich
heute, morgen und den Tag darauf wandern muf} ... » usw. (Lukas 13,
31-33.) Spiter, vor dem Gericht Herodes, weigert er sich, dessen Fragen

257



zu beantworten. Fiir ihn zdhlt Herodes nicht. Dieser Kontrast zu Jesu
Verhalten Pilatus und den Romern gegeniiber, liberrascht uns. Ich habe
dieses Verhalten als eine friedliche Koexistenz definiert, doch griindet
sich diese Koexistenz nicht auf einem Kompromif, auf einer Verteilung
der Verantwortung zwischen Staat und Kirche. (Siehe Konkordat.) Einer-
seits gesteht Jesus dem Kaiser die herrscherliche Macht, die «exousia», zu
und sagt: «Gebet also dem Kaiser was des Kaisers ist und Gott was Gottes
ist.» (Matthdus 22, 21.) Zu Pilatus sagt Jesus: «Du hittest keine Macht
(exousia) iiber mich, wenn sie dir nicht wéare von oben herab gegeben.»
(Johannes 19, 11.) Scheinbar will Jesus sagen. dal3 auch Pilatus, obwohl
Heide, in die Pline Gottes einbegriffen ist, einmal um die allgemeine
Ordnung herrschen zu lassen, zum anderen als sein Werkzeug, als Schau-
spieler, wenn auch mit negativer Rolle im Erlosungsprogramm. Jesus
spricht in der gleichen Weise von Judas.,

Auf der anderen Seite meint Jesus, wenn er sagt: «Gebt Gott was
Gottes ist», das spezielle Programm, das Gott dem jiidischen Volk auf-
getragen hat. Es ist die Aufgabe dieses Volkes, sich Gott und seinem
Messias unterzuordnen, um das Licht der Volker zu sein. (Jesaja 42, 6.)
Es handelt sich also um Koexistenz, denn die Berufung des Kaisers und
die des Volkes Gottes sind vollig verschieden und begegnen sich nicht.
Der Tribut, das Zeichen der politischen Herrschaft des Kaisers iiber
Israel gehort zum Reich des Mammon und ist kein wirksames Mittel
um das Reich Gottes zu verwirklichen.

Wenn auch heute dieser Konflikt zwischen materieller Macht der
Finanz und der Waffen in der Welt und der geistlichen Macht des Volkes
Gottes mehr in Betracht gezogen wiirde, stiinde das Rad der Geschichte
nicht still, sondern wiirde von der Kirche beschleunigt.

Die Sozialpolitik Jesu

Jesus ist fiir die standige Revolution. Heute ist die Geschichte durch den
Kampf zwischen zwei wirtschaftlich-politischen Strukturen blockiert. Auf
der einen Seite der Kapitalismus, der den freien Umlauf des Geldes an-
preist und der heute, wie zu den Zeiten Jesu, zum Reichwerden der Einen
und zur Verarmung der Anderen fiihrt. In Galilda waren die Bauern
vollig verschuldet und fast wie Sklaven der Verwalter, die gleichzeitig
Steuereinnehmer waren und der Wucherer, die ihren Opfern zu iber-
setztem Zins das Geld liehen, das sie den GroBbesitzern und Herodes
schuldeten.

Auf der anderen Seite fithrt der heutige Sozialismus fast automa-
tisch zu einem Kapitalismus des Staates, in dem die Regierung ihre
Biirger scharf kontrolliert und ihnen damit ihre Freiheit nimmt. Demzu-
folge unterdriickt der Staatskapitalismus die private Initiative, die Er-
findungsgabe, um sie durch eine erdriickende Biirokratie zu ersetzen.

258



In seiner Eroffnungsrede in Nazareth ernennt sich Jesus zum Messias
(Lukas 4, 16-21) und verkiindet die Einrichtung eines Jubeljahres ge-
mifB dem Gesetz Moses. Um der Anhdufung des Kapitals in den Handen
Weniger vorzubeugen, sah Moses vor:

1. ErlaB3 der Schulden alle siecben Jahre;

2. Freilassung der Sklaven alle sieben Jahre;

3. Zuteilung eines kleinen Startkapitals an den Freigelassenen;
4. Neuverteilung des Landes alle neunundvierzig Jahre.

Dies nennt Jesus, wie der Prophet Jesaja: «Das Gnadenjahr des Herrn
und ein Tag der Rache unseres Gottes.» (Jesaja 61, 2.)

Versuchten wir im Jahr 1970 eine solche andauernde Revolution an-
zuwenden, konnten die Vereinten Nationen das Problem der Verschul-
dung der unterentwickelten Ldnder, die Ursache von Ungleichheit und
Ausbeutung, 16sen und man konnte im Inneren jeder Nation eine echte
Gesellschaft griinden, ohne die individuelle Aktivitdt und Freiheit zu
lahmen.

(Ubersetzt von H. Vaccaro)

Sozialistische Politik heif3t auch
Aktive Aullenpolitik im Sinne der
internationalen Solidaritit

Wenn die offizielle Schweiz ihre Friedensliebe erkldren und verteidigen
mub, so weist sie darauf hin, daf} erstens unsere Armee seit langer Zeit
kein fremdes Territorium angegriffen und zweitens, daB} sie wihrend der
Weltkriege den Krieg von unserem Land ferngehalten habe. (Das erste
Argument ist ebenso richtig wie auch fiir einen Kleinstaat selbstverstand-
lich; auch die zweite Uberlegung stellt kein besonderes Verdienst dar, es
sei denn, man beurteile den Krieg rein nationalistisch und nicht mensch-
lich). Wer sich mit dieser Erkldrung zufrieden gibt, soll sich zufrieden
geben! Wir verstehen unter Friedensarbeit etwas mehr, zum Beispiel
konkrete Beitrdge zur Entspannung in diesem oder jenem Teil der Welt,
vielleicht sogar Losungsbeitrdge zu den groBen wirtschaftlichen Kon-
flikten im Nahen oder Fernen Osten, zwischen Entwicklungslindern und
Industriestaaten. Das verstehen wir unter der aktiven AuBenpolitik eines
Kleinstaates. Wenn wir das Verhalten der Schweiz mit diesem Mafstab
messen und zum Vergleich noch die Politik anderer Kleinstaaten zuzie-
hen, so schneidet unser Land miserabel schlecht ab:

259



	Die Politik Jesu : aus einem Vortrag von André Trocmé am Ökumenischen Seminar des IFOR (Versöhnungsbund) in Rom, Dezember 1970

