Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 9

Artikel: Diskussion um christliche Gewaltlosigkeit
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141920

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussion um christliche Gewaltlosigkeit

Die Spende der Okumene an die Befreiungsbewegungen im siidlichen
Afrika (Angola und Mozambique) hat in den christlichen Kirchen in
Europa, wie in der tibrigen Welt, eine méchtige Diskussion in Gang ge-
bracht, die einen Verlauf nimmt, der fiir Christen und Nichtchristen von
gleicher Bedeutung ist.

Leider konnen wir unseren Lesern raumeshalber nur einen Aus-
schnitt aus Erorterungen kirchlicher Gremien vorlegen. Es handelt sich
darum, ob der Okumenische Rat berechtigt war und ist, Befreiungs-
bewegungen, die in ihrem Kampf gegen eine Kolonialmacht Waffen ein-
setzen, Hilfe zu leisten.

In einer «Diskussion um christliche Gewaltlosigkeit» («Stimme der
Gemeinde», Aug. 1971) kommt Pfarrer Heinrich Treblin auf gewisse
Thesen Helmut Gollwitzers zu sprechen, die der letztere im Anhang zu
seinem Artikel «Zur Anthropologie des Friedens» aufgestellt hatte.
(«Junge Kirche», Heft 5, 1970.) Treblin schreibt dort: «Wir kennen
Gollwitzers brennende Sorge, die Kirche konne an den Noten der Men-
schen teilnahmlos voriibergehen, schweigend und untédtig an dem Un-
recht mitschuldig werden, das man ihnen antut . .. Mit Luther treibt ihn
die Frage um, ob neben der christlichen «Feindesliebe» — der Uber-
windung des Bosen durch das Gute — nicht auch ein zweiter, anders-
artiger Weg gegangen werden miisse, um bedringten Menschen wenig-
stens das nackte Leben zu retten. 'Er nennt diesen andersartigen Weg
«Néchstenliebe» zum Unterschied von «Feindesliebe». Gollwitzer stellt
als These 24 seiner Vorschlage auf: «Nichstenliebe kann heute zur Teil-
nahme des Christen an gewaltsamer Revolution fithren.»

Heinrich Treblin entgegnet: «Im Licht des Neuen Testamentes ent-
puppt sich die «andere Gestalt der Nichstenliebe als Riickfall in die
natiirlich-heidnische kollektive Selbstbehauptung auf Kosten der Feinde».

Professor Hans-Werner Bartsch nimmt in duBerst bedeutungsvollen
Einwendungen zu Treblins Verabsolutierung der Gewaltlosigkeit Stel-
lung. Wir mochten unsere Leser in diesem Zusammenhang auch an den
Artikel von Professor Bartsch erinnern, den er uns fiir die Mérz- und
Aprilnummer 1971 der «Neuen Wege» zur Verfiigung stellte. Titel: «Ge-
walt und Gewaltlosigkeit im Urchristentum.y

Gewalt muf3 nicht Waffengewalt bedeuten

Zunichst mochte Professor Bartsch den Begriff «gewaltsame Revo-
lution» etwas genauer definiert sehen. Er weist darauf hin, «dal} er nicht
Waffengewalt einschlieBen muB}, wie das Beispiel von Chile beweist, wo
vielen Grundbesitzern durchaus gewaltsam ihr Besitz genommen wird,
ohne dafl Waffengewalt dazu gehort. In diesem Sinne ist tatsdchlich jede

254



Revolution gewaltsam, indem sie der herrschenden Schicht gegen ihren
Willen ihre Herrschaft nimmt. «Gewaltlos wird man keinen Grof3grund-
besitzer von seinem Besitz vertreiben konnen, um ihn den rechtmifBigen
Eigentiilmern zu geben, nimlich denjenigen, die den Boden bearbeiten.»

«Diese Verwechslung von Gewaltlosigkeit mit der passiven Hin-
nahme der Verhiltnisse, weil jede gewaltsame Verdnderung wider den
Willen Gottes sei, hatte 1926 die (deutschen) Kirchen dazu gefiihrt, sich
gegen die Fiirstenenteignung zu wenden. Die Folgen dieses MiBverstand-
nisses von Gewaltlosigkeit spiiren wir bis heute.» (Man stelle sich vor, um
ein weiteres Beispiel zu nennen, welche Leiden dem spanischen Volk er-
spart geblieben wiren, hitte seine sozialistische Regierung im Jahre 1936
die militdrischen Befehlshaber kaltgestellt und entmachtet, Da hitte sich
Gewalt — wahrscheiinlich Gewalt ohne einen Schwertstreich zum Segen
des Volkes ausgewirkt. Red.) «Es gilt darum, das Wort Gewaltlosigkeit
durch einen prédziseren Begriff zu ersetzen. ... Wir konnen nur sagen,
dall die Anwendung von Waffengewalt dem Evangelium widerspricht.

Eine Umwandiung bestehender Verhiltnisse zugunsten der Unter-
driickten dadurch, da3 den Herrschenden die Mittel ihrer Herrschaft
aus den Hinden genommen werden — und das bedeutet in 99 Pro-
zent Gewalt — ist vom Evangelium als Verwirklichung des Gottes-
reiches und als Voraussetzung fiir seinen Frieden gefordert.»

Auf den Einwand Treblins «daBl Christus die Seinen auch nicht
durch Waffengewalt vor Verfolgung und Unterdriickung zu retten ver-
sucht hat», entgegnet Professor Bartsch: «Das Gottesreich, dessen Kom-
men Jesus proklamierte, wird doch nicht nur ’"die Seinen’, sondern
alle Unterdriickten befreien. Das Gliicksverlangen der Menschen ist
nicht blof "Liebe zum eigenen Fleisch und Blut’, wie sich Treblin aus-
driickt. Das Gliick, nach dem zu streben, was als Menschenrecht dekla-
riert wurde, besteht, wie Bartsch sagt, in dem Miteinander der Menschen
in allen Dingen, auch in der Freude an den Giitern dieser Erde. Dieses
Miteinander hat darum auch eine notwendige wirtschaftliche und ma-
terielle Grundlage, die offensichtlich auch Jesus nicht gleichgiiltig ist.»

Der Verzicht auf Waffengewalt

«So sehr ich liberzeugt biny», sagt Bartsch, «dall Waffengewalt niemals
dem davon Betroffenen, gegen den sie gerichtet ist, das Zeugnis der Liebe
Christi vermitteln kann — und darum auch nicht demjenigen, dem sie
zugute kommen soll — so wenig kann ich diesen Verzicht als Prinzip oder
Ideal absolut setzen.»
Waffengewalt und der Verzicht darauf miissen vielmehr in der
Funktion gesehen werden, die sie im revolutioniiren Kampf haben.

«Es reicht nicht aus, das eine als Siinde zu verteufeln und das andere als

255



christliches Friedenszeugnis heilig zu sprechen. Es ist vielmehr gerade der
heute oft unausweichliche Konflikt, daB3 der Verzicht auf Waffengewalt
und gar die Predigt dieses Verzichts konkret die Funktion hat, die herr-
schende Gewalt ungeschoren zu lassen. Auch wenn wir diese Predigt an
beide Seiten richten, hat sie nicht fiir beide Seiten die gleiche Funktion,
schon weil die Herrschenden niemals erkennen und einsehen, daB das
Vorenthalten des Menschenrechts bis hin zu den primitivsten Lebens-
bediirfnisse die gleiche Gewalt ist, wie die Waffengewalt.»

«Vergessen wir nicht, dall Gandhi keinen revolutiondren Kampf ge-
fiihrt hat, sondern nur einen nationalen Befreiungskampf, Er hat auch
auf die Gewalt verzichtet, die den Fiirsten und Feudalherren ihre Macht
genommen hdtte. Darin ist das Versagen seines Kampfes begriindet, wie
es heute im téglichen Hungertod auf Indiens StraBen sichtbar ist. Auch
Martin Luther Kings gewaltloser Widerstand hat die Unterdriickung der
Farbigen in den USA nicht aufheben konnen. Sein Traum fiihrte nicht
zum ’gewaltsamen’ Handeln. Camille Torres (ein Priester in Columbien)
entschied sich fiir die Solidaritiat mit den Kdmpfenden in der Teilnahme
an ihrem Kampf. Das hat seinen Grund darin, dafl durch das Biindnis
der Christenheit mit den bestehenden Michten, die Christen zuletzt fiir
die durch Jahrhunderte ausgelibte Gewalt der Méchtigen verantwortlich
sind. Noch heute wird die Unterdriickung in Sitidafrika christlich theo-
logisch zurechtgefertigt. Aus dieser Verantwortlichkeit der Christen fiir
die unterdriickende Gewalt entsteht aber der Konflikt, weil diese unter-
driickende Gewalt sich weder durch gewaltlosen Widerstand, noch durch
christliche Predigt aufheben 14Bt. Die erste Aufgabe des Christen ist
darum (nach Bartsch), den Unterdriickten die Solidaritidt zu bezeugen —
und wenn sie im Kampf sind, sich an ihre Seite zu stellen.»

Die Teilnahme am bewaffneten Kampf kann nicht gerechtfertigt
werden — er bleibt Schuld. Es kommt darin auch die Schuld zum Aus-
druck, durch Jahrhunderte der Unterdriickung gedient zu haben. Trotz-
dem es fiir den Konflikt keine Rechtfertigung gibt, kann Prof. Bartsch
auf die Parteinahme nicht verzichten, weil er damit der unterdriickenden
Gewalt Vorschub leisten wiirde.

(Wir diirfen an dieser Stelle wohl auch ein neueres, dhnlich gelager-
tes Beispiel der Solidaritit mit den Unrechtleidenden beiziehen, denen
Hilfe geboten werden muB, trotzdem sie weltanschaulich einen uns frem-
den Standpunkt vertreten. Der Schweizerische evangelische Pressedienst
(11. Aug.) gibt bekannt, dal} die Presbyterianische Kirche in USA 10 000
Dollar fiir die Verteidigung von Angela Davis spendete, d. h. fiir
die ehemalige schwarze Philosophiedozentin und dezidierte Nicht-
Christin, deren ProzeB in Amerika zur cause célebre werden diirfte. Trotz
schirfster MiBbilligung dieser Geste durch die Kirchenangehdrigen
(1800 Proteste und 10 zustimmende Briefe) lieB sich die Kirchenleitung

256



nicht von ihrer Haltung abbringen. «Es gehore zu den vornehmsten
Pflichten, fiir die Gerechtigkeit in der Welt einzustehen. ... Es stehe
dabei nicht zur Diskussion, ob Angela Davis sich zum Christentum be-
kenne oder nicht. Entscheidend sei, daf3 es beim ProzeB gegen sie recht
hergehe.»

Professor Bartsch weil3 sich mit Pfarrer Treblin darin einig, daB die
unterdriickende Gewalt aufgehoben werden muf, besonders wenn sie
mit «christlichery Rechtfertigung auftritt. Er stimmt auch mit ihm iiber-
ein, dafl es vom christlichen Standpunkt keine Rechtfertigung fiir die
Anwendung von Waffengewalt gibt, weder im revolutiondren Kampf
noch zur Erhaltung oder Herstellung von Ruhe und Ordnung. Er hat
aber das Gefiihl, daB fiir ihn die Solidaritdt mit den Unterdriickien, die
allein das Zeugnis der Liebe Jesu Christi vermitteln kann, tiber der Frage
rangiert, ob Waffengewalt angewendet werden darf oder nicht. Solange
er selbst nicht vor diese Entscheidungsfrage konkret gestellt ist, hat er,
wie er sagt, nicht den Mut, anderen — gar Nichtchristen — den Verzicht
auf Waffengewalt zu predigen. Er hilt es fiir moglich,daf3 er in der Si-
tuation von Camillo Torres oder Eduardo Mondlane nicht anders als siz
handeln kdnnte.

In der Frage der Gewaltanwendung im Kampf um soziale Gerechtig-
keit ist dies eine klare Stellungnahme, der wir zustimmen und fiir die wir
Professor Bartsch herzlich dankbar sind. Red.

Die Politik Jesu

Aus einem Vortrag von André Trocmé
am Okumenischen Seminar des IFOR (Versohnungsbund) in Rom.
Dezember 1970
Die AuBenpolitik Jesa

In der AuBenpolitik ist Jesus fiir die Ablehnung des Gehorsams gegen-
iiber Herodes und fiir dic friedliche Koexistenz mit den Romern. Es ist
leicht zu verstehen, warum.

Fiir Jesus ist Herodes der Usurpator des Thrones Israels. Er hitte
sich, als Galilder Herodes unterordnen miissen, stattdessen begegnet er
thm mit radikalem zivilem Ungehorsam, wie es spiter Gandhi mit den
Englindern tat. Herodes 1aBt Jesus durch Vermittler sagen: «Gehe weg
von hier, Herodes will dich umbringen.» Jesus weigert sich, seine Pline
zu dindern und antwortet: «Geht und sagt diesem Fuchs also .. ., daB ich
heute, morgen und den Tag darauf wandern muf} ... » usw. (Lukas 13,
31-33.) Spiter, vor dem Gericht Herodes, weigert er sich, dessen Fragen

257



	Diskussion um christliche Gewaltlosigkeit

