
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 9

Artikel: Diskussion um christliche Gewaltlosigkeit

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion um christliche Gewaltlosigkeit
Die Spende der Ökumene an die Befreiungsbewegungen im südlichen
Afrika (Angola und Mozambique) hat in den christlichen Kirchen in
Europa, wie in der übrigen Welt, eine mächtige Diskussion in Gang
gebracht, die einen Verlauf nimmt, der für Christen und Nichtchristen von
gleicher Bedeutung ist.

Leider können wir unseren Lesern raumeshalber nur einen
Ausschnitt aus Erörterungen kirchlicher Gremien vorlegen. Es handelt sich
darum, ob der Ökumenische Rat berechtigt war und ist,
Befreiungsbewegungen, die in ihrem Kampf gegen eine Kolonialmacht Waffen
einsetzen, Hilfe zu leisten.

In einer «Diskussion um christliche Gewaltlosigkeit» («Stimme der
Gemeinde», Aug. 1971) kommt Pfarrer Heinrich Treblin auf gewisse
Thesen Helmut Gollwitzers zu sprechen, die der letztere im Anhang zu
seinem Artikel «Zur Anthropologie des Friedens» aufgestellt hatte.
(«Junge Kirche», Heft 5, 1970.) Treblin schreibt dort: «Wir kennen
Gollwitzers brennende Sorge, die Kirche könne an den Nöten der
Menschen teilnahmlos vorübergehen, schweigend und untätig an dem
Unrecht mitschuldig werden, das man ihnen antut... Mit Luther treibt ihn
die Frage um, ob neben der christlichen «Feindesliebe» — der
Überwindung des Bösen durch das Gute — nicht auch ein zweiter, andersartiger

Weg gegangen werden müsse, um bedrängten Menschen wenigstens

das nackte Leben zu retten. Er nennt diesen andersartigen Weg
«Nächstenliebe» zum Unterschied von «Feindesliebe». Gollwitzer stellt
als These 24 seiner Vorschläge auf: «Nächstenliebe kann heute zur
Teilnahme des Christen an gewaltsamer Revolution führen.»

Heinrich Treblin entgegnet: «Im Licht des Neuen Testamentes
entpuppt sich die «andere Gestalt der Nächstenliebe als Rückfall in die
natürlich-heidnische kollektive Selbstbehauptung auf Kosten der Feinde».

Professor Hans-Werner Bartsch nimmt in äußerst bedeutungsvollen
Einwendungen zu Treblins Verabsolutierung der Gewaltlosigkeit
Stellung. Wir möchten unsere Leser in diesem Zusammenhang auch an den
Artikel von Professor Bartsch erinnern, den er uns für die März- und
Aprilnummer 1971 der «Neuen Wege» zur Verfügung stellte. Titel: «Gewalt

und Gewaltlosigkeit im Urchristentum.»

Gewalt muß nicht Waffengewalt bedeuten

Zunächst möchte Professor Bartsch den Begriff «gewaltsame
Revolution» etwas genauer definiert sehen. Er weist darauf hin, «daß er nicht
Waffengewalt einschließen muß, wie das Beispiel von Chile beweist, wo
vielen Grundbesitzern durchaus gewaltsam ihr Besitz genommen wird,
ohne daß Waffengewalt dazu gehört. In diesem Sinne ist tatsächlich jede

254



Revolution gewaltsam, indem sie der herrschenden Schicht gegen ihren
Willen ihre Herrschaft nimmt. «Gewaltlos wird man keinen Großgrundbesitzer

von seinem Besitz vertreiben können, um ihn den rechtmäßigen
Eigentümern zu geben, nämlich denjenigen, die den Boden bearbeiten.»

«Diese Verwechslung von Gewaltlosigkeit mit der passiven
Hinnahme der Verhältnisse, weil jede gewaltsame Veränderung wider den
Willen Gottes sei, hatte 1926 die (deutschen) Kirchen dazu geführt, sich
gegen die Fürstenenteignung zu wenden. Die Folgen dieses Mißverständnisses

von Gewaltlosigkeit spüren wir bis heute.» (Man stelle sich vor, um
ein weiteres Beispiel zu nennen, welche Leiden dem spanischen Volk
erspart geblieben wären, hätte seine sozialistische Regierung im Jahre 1936
die militärischen Befehlshaber kaltgestellt und entmachtet. Da hätte sich
Gewalt — wahrscheinlich Gewalt ohne einen Schwertstreich zum Segen
des Volkes ausgewirkt. Red.) «Es gilt darum, das Wort Gewaltlosigkeit
durch einen präziseren Begriff zu ersetzen. Wir können nur sagen,
daß die Anwendung von Waffengewalt dem Evangelium widerspricht.

Eine Umwandlung bestehender Verhältnisse zugunsten der
Unterdrückten dadurch, daß den Herrschenden die Mittel ihrer Herrschaft
aus den Händen genommen werden — und das bedeutet in 99 Prozent

Gewalt — ist vom Evangelium als Verwirklichung des Gottesreiches

und als Voraussetzung für seinen Frieden gefordert.»

Auf den Einwand Treblins «daß Christus die Seinen auch nicht
durch Waffengewalt vor Verfolgung und Unterdrückung zu retten
versucht hat», entgegnet Professor Bartsch: «Das Gottesreich, dessen Kommen

Jesus proklamierte, wird doch nicht nur 'die Seinen', sondern
alle Unterdrückten befreien. Das Glücksverlangen der Menschen ist
nicht bloß 'Liebe zum eigenen Fleisch und Blut', wie sich Treblin
ausdrückt. Das Glück, nach dem zu streben, was als Menschenrecht deklariert

wurde, besteht, wie Bartsch sagt, in dem Miteinander der Menschen
in allen Dingen, auch in der Freude an den Gütern dieser Erde. Dieses
Miteinander hat darum auch eine notwendige wirtschaftliche und
materielle Grundlage, die offensichtlich auch Jesus nicht gleichgültig ist.»

Der Verzicht auf Waffengewalt
«So sehr ich überzeugt bin», sagt Bartsch, «daß Waffengewalt niemals
dem davon Betroffenen, gegen den sie gerichtet ist, das Zeugnis der Liebe
Christi vermitteln kann — und darum auch nicht demjenigen, dem sie

zugute kommen soll — so wenig kann ich diesen Verzicht als Prinzip oder
Ideal absolut setzen.»

Waffengewalt und der Verzicht darauf müssen vielmehr in der
Funktion gesehen werden, die sie im revolutionären Kampf haben.

«Es reicht nicht aus, das eine als Sünde zu verteufeln und das andere als

255



christliches Friedenszeugnis heilig zu sprechen. Es ist vielmehr gerade der
heute oft unausweichliche Konflikt, daß der Verzicht auf Waffengewalt
und gar die Predigt dieses Verzichts konkret die Funktion hat, die
herrschende Gewalt ungeschoren zu lassen. Auch wenn wir diese Predigt an
beide Seiten richten, hat sie nicht für beide Seiten die gleiche Funktion,
schon weil die Herrschenden niemals erkennen und einsehen, daß das
Vorenthalten des Menschenrechts bis hin zu den primitivsten
Lebensbedürfnisse die gleiche Gewalt ist, wie die Waffengewalt.»

«Vergessen wir nicht, daß Gandhi keinen revolutionären Kampf
geführt hat, sondern nur einen nationalen Befreiungskampf. Er hat auch
auf die Gewalt verzichtet, die den Fürsten und Feudalherren ihre Macht
genommen hätte. Darin ist das Versagen seines Kampfes begründet, wie
es heute im täglichen Hungertod auf Indiens Straßen sichtbar ist. Auch
Martin Luther Kings gewaltloser Widerstand hat die Unterdrückung der
Farbigen in den USA nicht aufheben können. Sein Traum führte nicht
zum 'gewaltsamen' Handeln. Camille Torres (ein Priester in Columbien)
entschied sich für die Solidarität mit den Kämpfenden in der Teilnahme
an ihrem Kampf. Das hat seinen Grund darin, daß durch das Bündnis
der Christenheit mit den bestehenden Mächten, die Christen zuletzt für
die durch Jahrhunderte ausgeübte Gewalt der Mächtigen verantwortlich
sind. Noch heute wird die Unterdrückung in Südafrika christlich
theologisch zurechtgefertigt. Aus dieser Verantwortlichkeit der Christen für
die unterdrückende Gewalt entsteht aber der Konflikt, weil diese
unterdrückende Gewalt sich weder durch gewaltlosen Widerstand, noch durch
christliche Predigt aufheben läßt. Die erste Aufgabe des Christen ist
darum (nach Bartsch), den Unterdrückten die Solidarität zu bezeugen —
und wenn sie im Kampf sind, sich an ihre Seite zu stellen.»

Die Teilnahme am bewaffneten Kampf kann nicht gerechtfertigt
werden — er bleibt Schuld. Es kommt darin auch die Schuld zum
Ausdruck, durch Jahrhunderte der Unterdrückung gedient zu haben. Trotzdem

es für den Konflikt keine Rechtfertigung gibt, kann Prof. Bartsch
auf die Parteinahme nicht verzichten, weil er damit der unterdrückenden
Gewalt Vorschub leisten würde.

(Wir dürfen an dieser Stelle wohl auch ein neueres, ähnlich gelagertes

Beispiel der Solidarität mit den Unrechtleidenden beiziehen, denen
Hilfe geboten werden muß, trotzdem sie weltanschaulich einen uns fremden

Standpunkt vertreten. Der Schweizerische evangelische Pressedienst
(11. Aug.) gibt bekannt, daß die Presbyterianische Kirche in USA 10 000
Dollar für die Verteidigung von Angela Davis spendete, d. h. für
die ehemalige schwarze Philosophiedozentin und dezidierte
NichtChristin, deren Prozeß in Amerika zur cause célèbre werden dürfte. Trotz
schärfster Mißbilligung dieser Geste durch die Kirchenangehörigen
(1800 Proteste und 10 zustimmende Briefe) ließ sich die Kirchenleitung

256



nicht von ihrer Haltung abbringen. «Es gehöre zu den vornehmsten
Pflichten, für die Gerechtigkeit in der Welt einzustehen. Es stehe
dabei nicht zur Diskussion, ob Angela Davis sich zum Christentum
bekenne oder nicht. Entscheidend sei, daß es beim Prozeß gegen sie recht
hergehe.»

Professor Bartsch weiß sich mit Pfarrer Treblin darin einig, daß die
unterdrückende Gewalt aufgehoben werden muß, besonders wenn sie
mit «christlicher» Rechtfertigung auftritt. Er stimmt auch mit ihm überein,

daß es vom christlichen Standpunkt keine Rechtfertigung für die
Anwendung von Waffengewalt gibt, weder im revolutionären Kampf
noch zur Erhaltung oder Herstellung von Ruhe und Ordnung. Er hat
aber das Gefühl, daß für ihn die Solidarität mit den Unterdrückten, die
allein das Zeugnis der Liebe Jesu Christi vermitteln kann, über der Frage
rangiert, ob Waffengewalt angewendet werden darf oder nicht. Solange
er selbst nicht vor diese Entscheidungsfrage konkret gestellt ist, hat er,
wie er sagt, nicht den Mut, anderen — gar Nichtchristen — den Verzicht
auf Waffengewalt zu predigen. Er hält es für möglich,daß er in der
Situation von Camillo Torres oder Eduardo Mondlane nicht anders als sie
handeln könnte.

In der Frage der Gewaltanwendung im Kampf um soziale Gerechtigkeit
ist dies eine klare Stellungnahme, der wir zustimmen und für die wir

Professor Bartsch herzlich dankbar sind. Red.

Die Politik Jesu
Aus einem Vortrag von André Trocmé

am ökumenischen Seminar des IFOR (Versöhnungsbund) in Rom.
Dezember 1970

Die Außenpolitik Jesu

In der Außenpolitik ist Jesus für die Ablehnung des Gehorsams gegenüber

Herodes und für die friedliche Koexistenz mit den Römern. Es ist
leicht zu verstehen, warum.

Für Jesus ist Herodes der Usurpator des Thrones Israels. Er hätte
sich, als Galiläer Herodes unterordnen müssen, stattdessen begegnet er
ihm mit radikalem zivilem Ungehorsam, wie es später Gandhi mit den
Engländern tat. Flerodes läßt Jesus durch Vermittler sagen: «Gehe weg
von hier, Herodes will dich umbringen.» Jesus weigert sich, seine Pläne
zu ändern und antwortet: «Geht und sagt diesem Fuchs also daß ich
heute, morgen und den Tag darauf v/andern muß ...» usw. (Lukas 13,

31-33.) Später, vor dem Gericht Herodes, weigert er sich, dessen Fragen

257


	Diskussion um christliche Gewaltlosigkeit

