
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Hinweise auf Bücher

Autor: B.W. / H.K. / Kobe, Willi

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


flerr ist's, der da baut, so sind wir dennoch zur Mitarbeit aufgerufen,
und zwar so, als ob alles von uns abhinge. Und es hängt auch tatsächlich

in dieser Form von uns ab. Allzulange hat das Christentum als eine
passive Größe gegolten, die einfach predigt, die Well aber ganz andern
Händen und Mächten überließ. Diese Trennung zwischen Kirche und
Welt muß endlich aufhören, weil sie nicht biblisch ist. Was wir im
Glauben empfangen, wir müssen es weitergeben, von Mensch zu Mensch.
Wir müssen und dürfen dies wirklich werden lassen in den sogenannten
irdischen Belangen des Daseins, in Arbeit, Geschäft und Politik. Wir
wollen arbeiten im Herrn, denn die Arbeit im Herrn für seine Sache ist
nie umsonst. »

Gottlieb Roggwillers Wirken ist uns Ansporn und Verpflichtung.
Fridolin Trüb

Hinweise auf Bücher

JÖRG BOPP: Unterwegs zur Weltgesellschaft. Die Ökumene zwischen westlichem

Führungsanspruch und universaler Verantwortung. 1971. W. Kohlhammer,
Stuttgart.

Die Bewegung für praktisches Christentum mit ihren Konferenzen (Stockholm

1925, Oxford 1937) wurde 1938 zusammen mit der Bewegung für Glauben
und Kirchenverfassung zum ökumenischen Rat der Kirchen verschmolzen.
Dieser hielt seine erste Weltkirchenkonferenz 1948 in Amsterdam ab und die
folgende 1954 in Evanston. Die vorliegende Arbeit analysiert diese vier
Konferenzen und erwähnt in einem Schlußkapitel die Weltkirchenkonferenz von Neu
Delhi 1960 und diejenige von Uppsala 1968, sowie die Genfer Studienkonferenz
für Kirche und Gesellschaft 1966. Diese letzteren Konferenzen stärken unser
Vertrauen in einen Aufbruch zur Weltgesellschaft mehr als die früheren, aber
gerade, daß diese Entwicklung möglich war bis hin zum ökumenischen
AntiRassismus-Programm, nährt die Hoffnung für die Zukunft.

Wenn wir bedenken, daß eine der wortführenden Persönlichkeiten der
Konferenz von Amsterdam John Foster Dulles war, der zwei Jahre später seine
verhängnisvolle Rolle in Korea spielte und als Außenminister Eisenhowers und
Teilhaber der United Fruit Co. in Guatemala durch Bekämpfung des Präsidenten
Arbenz mithalf, die neokolonialistische Ausbeutung dieses Landes durch die
Vereinigten Staaten auf die Spitze zu treiben, können wir erfreut feststellen,
welche Entwicklung der ökumenische Rat im vergangenen Jahrzehnt genommen
hat. In Anlehnung an sein Weltbild der «freien Gesellschaft» nordamerikanischer
und europäischer Prägung, ohne jegliche Kritik am westlichen Kapitalismus,
forderte Dulles eine Gesellschaftsordnung, die hauptsächlich auf der Sicherung
der Glaubens- und Gewissensfreiheit und der politischen Freiheit beruhte. Zur
Sicherung der sozialen und wirtschaftlichen Freiheit fanden sich bei ihm keine
Vorstellungen. Immerhin wich der Konferenzbericht teilweise stark von diesen
Vorschlägen ab, indem er zum Beispiel festhält: «Für eine Gesellschaft, die
unter modernen Lebensbedingungen verantwortlich bleiben soll, ist es erforderlich,

daß die Menschen die Freiheit haben, ihre Regierungen zu kontrollieren,

221



zu kritisieren und zu wechseln, daß die Macht durch Gesetz und Tradition
verantwortlich gemacht und auf die ganze Gemeinschaft verteilt wird. Es ist
erforderlich, daß wirtschaftliche Gerechtigkeit und die Bereitstellung gleicher
Entfaltungsmöglichkeiten für alle Mitglieder der Gesellschaft gesichert werden».
Dies allerdings ohne zu zeigen, wie konkrete Strukturen des politischen, sozialen
und wirtschaftlichen Lebens ausgearbeitet werden könnten. Die bei Dulles
fehlende Kapitaiismuskritik wird angebracht und richtet sich u. a. gegen die
Konzentration der Macht, die ständige Erzeugung von wirtschaftlichen und
sozialen Ungleichheiten, die Erzeugung einer materialistischen Weltanschauung.

In der Frage des Friedens bestanden 1925 große Unterschiede zwischen
der christlich-sozialen Einstellung E. Gounelles, der unter Frieden eine «neue
soziale Ordnung auf Erden unter Gottes Herrschaft» versteht und einigen
deutschen lutherischen Delegierten, die mit der Ablehnung des Krieges durch die
Konferenzmehrheit nicht einverstanden waren. Die Rassenfrage wurde hier, wie
auch später in Oxford und in Amsterdam, im Plenum kaum berührt trotz guter
einleitender Arbeiten. In der ökumenischen Friedensdiskussion, ein Jahr vor
Ausbruch des Zweiten Weltkrieges, war der Stockholmer Optimismus verflogen,
und in Amsterdam, drei Jahre nach Hiroshimt und Nagasaki, setzte man sich
nicht ausdrücklich mit dem Einsatz von Atomwaffen auseinander. Auch von den
jungen Völkern Afrikas und Asiens war wenig die Rede. Die Konferenz blieb
eine europäisoh-nordamerikanische Veranstaltung. Hromadka in seiner Studie
«Unsere Verantwortung in der Nachkriegswelt» stellt im Gegensatz zu Dulles
fest, daß der Westen seit 1930 unfähig war, die enorme Aufgabe der Reorganisation

der Welt durchzuführen, der Antikommunismus, wie er die westliche
Politik bestimme, könne den Mangel an moralischer Kraft in diesen
Gesellschaften nicht verdecken. Er unterzog aber auch den Kommunismus einer
scharfen Kritik.

1954 in Evanston wurden zum ersten Mal auf einer ökumenischen
Weltkonferenz die Interessen der jungen Völker in die Überlegungen für eine
verantwortliche Gesellschaft einbezogen. Trotz einiger Forderungen, die weiter
gingen als diejenigen von Amsterdam, stand Evanston dem modernen Wohlfahrtsstaat

ziemlich unkritisch gegenüber. Auch diese Konferenz erreichte keine
theologische Grundregelung für eine christliche Friedensethik und Friedensarbeit.

Trotzdem wurde hier, wie auch in der sozialethischen Diskussion, ein
wichtiger neuer Ansatz gemacht, indem die internationale Solidarität und die
wirksame Unterstützung der armen Völker durch die Industrienationen zum
Strukturmerkmal des Friedens gemacht wurden. Durch eine zu starke Identifikation

mit dem Wohlfahrtsstaat ging man aber verschiedenen Auseinandersetzungen

aus dem Wege und wich den Problemen mehr aus, als sie zu lösen.
B. W.

Schweiz — Dritte Welt. Berichte und Dokumente der Interkonfessionellen
Konferenz in Bern. Herausgegeben von Hans K. Schmocker und Michael Traber.
1971. Theologischer Verlag Zürich. Fr. 4.80.

Kurz nach Abschluß der 2. Session der Interkonfessionellen Konferenz
brachten wir in den «Neuen Wegen» (Dezember 1970) einen ersten Bericht,
der naturgemäß nicht umfassend sein konnte. Das vorliegenden Büchlein gibt
nun, außer einem Bericht über die Konferenz und ihre Vorbereitung, der auch zur
«Herausforderung der Jugend» und zur «Antwort des Establishment» Stellung
nimmt, alle von den einzelnen Gruppen verfaßten Dokumente im Wortlaut
(Mensch und Gesellschaft in der Entwicklung — Information und Bewußtseinsbildung

— Technische Zusammenarbeit — Finanzielle Beziehungen mit den
Entwicklungsländern — Probleme des Handels). Im Anhang wird die Stellung
der Schweiz anhand von Zahlen und Statistiken interpretiert, und in einem Brief
der Schweizer Kirchen an den Bundesrat wird Sinn und Zweck der Konferenz

222



formuliert, auf die erarbeiteten Ergebnisse hingewiesen und die Hoffnung auf
weitere Kontaktmöglichkeiten der neugebildeten interkonfessionellen Kommission

mit den Bundesbehörden ausgedrückt.
Für alle, die sich darum bemühen, das richtige Verständnis für

Entwicklungspolitik in unser Volk zu tragen, werden die Dokumente der Interkonfessionellen

Konferenz ein nützliches und übersichtliches Handbuch sein. Zum ersten
Mal in der Schweiz sind diese Probleme so vielseitig (in bezug auf Inhalt und
Zusammensetzung der Teilnehmer) behandelt worden, daher sind sie auch für
den einzelnen, der sich selbst orientieren oder zur Diskussion bereit sein will,
sehr wertvoll. B. W.

MAHALIA JACKSON erzählt ihr Leben. Illustriert. Flambergverlag. 1969. 207 S.
Fr. 18.—.

Die weltberühmte, amerikanische schwarze Sängerin Mahalia Jackson
schreibt ihre Biographie nicht selbst, denn sie ist keine Schriftstellerin. Sie ist
jedoch eine geborene Erzählerin mit schlagfertigem Witz und unverbildeter
Klugheit und Urteilsfähigkeit. Der bekannte amerikanische Publizist und Schriftsteller

Mc Leod Wylie, dem sie ihr Leben erzählt, begleitet sie auf Konzertreisen

kreuz und quer auf dem amerikanischen Kontinent. Dieser Lebensbericht
spiegelt eine unverwechselbare Persönlichkeit wider. Mahalia ist ein schlichter,
unkomplizierter Mensch, der nie etwas tut, was seinem Wesen widerspricht. Sie
ist ein innerlich freier, ungespaltener, lebensfreudiger, musikalisch, religiös und
auch menschlich begabter Mensch. Unbeirrbar glaubt sie an das Gute im
Menschen, an die Gnade und Führung Gottes. Bis sie von der weißen Welt als große
Sängerin entdeckt wurde, sang sie von Kind an ausschließlich Kirchenlieder in
schwarzen Baptistengemeinden. Durch diese Gospel-Songs haben die Neger
von alters her ihrem Bibelglauben Ausdruck verliehen. Im geistlichen Negerlied,

im Spiritual, suchten und fanden die Schwarzen Mut, Kraft und Trost in
ihrer entrechteten Lage. Sie sangen diese Lieder während sie ihre Sklavenarbeit
verrichteten, auf Massenversammlungen und wenn man sie ins Gefängnis
abführte. «We shall overcome, we shall overcome some day ...» wird von
Tausenden von Negern im Süden jeden Abend gesungen. Mahalia Jackson ist
dieser Negertradition, diesem Gospelgesang aus innerster Üoerzeugung und
uneingeschränkt treu geblieben. Sie empfindet sich selbst kaum als Künstlerin,
sie ist und will Verkünderin des Glaubens und damit auch Freudenbringerin
sein. Auch die weit verbreiteten Blues singt sie nicht, weil sie nicht Songs der
Hoffnung, sondern der Verzweiflung sind. Die Pop-Gospelmusik verurteilt sie
nicht nur als Kitsch, sondern als Lästerung am Heiligen Geist. Nie tritt sie als
Unterhaltungskünstlerin auf, weder im Fernsehen, noch auf der Bühne, noch in
irgend einer Show. Bei ihrem Singen bricht eine ungeheure, eruptive Kraft aus
ihr hervor, mit der sie die Zuhörer in den großen Konzertsälen in New-York,
London, Paris, Berlin mit sich reißt und begeistert. Man sagt von dieser Sängerin,
die ohne jede musikalische Schulung ist, sie verwandle jeden Konzertsaal in
eine Kathedrale.

Mahalia Jackson wurden auf ihrem Lebensweg härteste körperliche Arbeit,
herabwürdigende Behandlung und Bedrohung an Leib und Gut durch die Weißen
nicht erspart. Sie mußte, wie sie sagt, stets darauf gefaßt sein außerhalb des
Konzertsaales, wo sie bejubelt wurde, wie eine Aussätzige behandelt zu werden.
Ein Albtraum war die Benützung der Autobahn auf den Konzertreisen vom
Norden in den Süden. Die Hotels verweigerten den schwarzen Autofahrern Essen
und Schlafstätte. Es ist rätselhaft, wie diese, öfters der völligen Erschöpfung
nahe Künstlerin, ihr Programm von durchschnittlich zweihundert Konzerten im
Jahr durchhielt.

Etwas vom Schönsten und Ergreifendsten in diesem Buch ist die Schilderung

des 1963 durchgeführten Marsches auf Washington, wo zweihundert-

223



tausend Menschen, Schwarze und Weiße, aus allen Teilen der
Vereinigten Staaten, zusammenströmten, um gegen die Rassendiskriminierung vor
dem Abraham Lincoln-Memorial zu demonstrieren. Zum größten Erstaunen der
zum Eingreifen bereitstehenden Polizisten und Soldaten erwies sich diese
gewaltige Menschenmasse als eine friedliche, glückliche, singende Festgemeinde.
Martin Luther King beendigte damals seine eindrucksvolle Rede mit den Worten
eines alten Negro-Spirituals: «Free at last! Thank God Almighty, we are free at
last».

Mahalia Jacksons intuitive Gabe spiegelt sich in vielen ihrer Aussagen über
Begegnungen mit bekannten und unbekannten Menschen wider. John F.
Kennedy, den sie bei der Galavorstellung zu seinem Amtsantritt kennen lernte,
empfand sie als einen Menschen von großer magnetischer Anziehungskraft. Er
gab ihr das Gefühl, einen Teil seines Lebens, seiner Zeit, seines Landes zu
sein. Sie war überzeugt, daß die USA in ihm einen Präsidenten hatte, der bereit
war, sich für die Gleichberechtigung aller amerikanischer Bürger einzusetzen.
Martin Luther King, dessen menschliche Größe und Intelligenz sie beeindruckte,
war sie bis zu seinem Tode eine stets hilfsbereite und verläßliche Mitkämpferin.
Durch Mahalia Jackson wird uns die Negerwelt in vielem verständlicher. Diese
Aufzeichnungen sind ein überzeugender Beweis, daß Rassendiskriminierung
sinnlos und grausam ist. H. K.

WOLFGANG KRAUS: Die stillen Revolutionäre. Umrisse einer Gesellschaft von
Morgen. 1970. Verlag Fritz Molden, Wien/Zürich. 221 S. Fr. 23.50.

Im Westen wie im Osten ist die Gesellschaft durch Unruhen erschüttert. In
Revolten, sei es von der studierenden Jugend im Westen oder durch die
Intellektuellen im Osten, gegen das Bestehende, drückt sich das Unbehagen an
Staat und Gesellschaft aus und drängt auf strukturelle Veränderungen hin.
Revolutionäre Töne werden dabei angeschlagen. Gehören sie in West und Ost,
trotz ideologischer Unterschiede, dem gleichen Tonsystem an? Unterscheiden
sie sich in grundlegender Hinsicht? Können in einer technisierten Gesellschaft
Veränderungen durch traditionelle äußere revolutionäre Techniker und gewalttätige

Unternehmungen hervorgebracht werden, oder stärken diese — ungewollt

— nicht nur «Gesetz und Ordnung» der sich selbstbehauptenden angegangenen

Machthaber? Können gutgemeinte Emotionen und Romantizismen die
Zeiger der dynamisch vorwärtsdrängenden Weltenuhr wirklich zurückhalten?
Liegt eine Wegweisung zu fortschreitenden und andauernden humanen
Veränderungen nicht darin, daß sich unser gesamtes Leben zunehmend intellek-
tualisiert, sodaß dadurch dem Intellektuellen eine Schiüsselrolle in der
Führung der dringend notwendigen Veränderungen zukommt? Ist damit nicht auf
das Mittel zu aufbauenden Veränderungen hingewiesen, nämlich auf ein
vernunftmäßiges Denken, ein Emotionen und Romantizismen enthüllendes, von
sittlicher Verantwortung bestimmtes Mehr- und Weiterdenken?

Der Verfasser des hier angezeigten Buches versucht «einige Möglichkeiten
heute sich vollziehender Veränderungen zu formen und zu lenken, und die
Hemmnisse, die sich einem solchen Versuch entgegenstellen» zu untersuchen.
Er tut dies aufgrund einer gründlichen Sachkenntnis der einschlägigen
soziologischen, politisch-ideologischen und geistesgeschichtlichen realen Faktoren,
welche die europäisch-amerikanische westliche Welt und die russische bis
chinesische östliche Welt darbieten. Mit gefesseltem Interesse folgt man dem
Verfasser auf seinem verschlungenen und doch zur Klärung führenden Weg,
um der Dynamik des Geistes gerecht zu werden, der sich durch die Vernunftkontrolle

des menschlichen Denkens und des entsprechenden Tuns seine
Erfüllung in einer menschenwürdigen Gesellschaft sucht. So baut sich von innen
her die erhoffte neue Welt, wenn die «Vernunft nicht nur als Auslegung des
bloßen Verstandes, sondern im Sinn sozialer Verantwortlichkeit und eines Be-

224



wußtseins des 'Umgreifenden' verstanden wiiVi». Ihr Diener ist der Intellektuelle,
der erst dann als ein solcher gelten kann, «wenn er den humanen Anspruch der
Vernunft erfüllt und dies durch die Tat beweist».

Dieses zur Besinnung auf das Eine, was in der heutigen Unrast nottut,
hinweisende Buch bietet besonders denen Handreichung zur Klärung ihrer
Verhaltensweise, welche sich dazu aufgerufen wissen, das ihnen Zukommende zur
Veränderung unserer heutigen Welt tätig beizutragen. Es wäre für sie ein Verlust,

wenn sie sich vor ihren Aktionen nicht fragen würden: wo stehe ich?
Willi Kobe

HANS-DIETER WOLFINGER: Der unvollendete Sozialismus. Ein vergessener
Auftrag der Kirche. 1970. Furche Verlag, Stundenbücher, Band 92, 106 S. Fr. 4.80.

Leonhard Ragaz hat einmal geschrieben, daß es sein zentrales Anliegen sei,
daß die Religiös-Soziale Bewegung weitergehen werde, auch wenn sie vielleicht
neuer Formen und neuer Träger bedarf.
An diesen Satz wird der Leser der vorliegenden Schrift erinnert, besonders dann,
wenn er die kurzgefaßte und vorzüglich-straffe Darlegung ihres Verfassers der
entsprechenden Geistesarbeit von Paul Tillich studiert, welche von ausgewählten

Texten aus dessen Schriften zum Religiösen Sozialismus gefolgt wird.
Eindringlich fällt dem mit dem Schrifttum von Ragaz Vertrauten an

demjenigen von Tillich auf, daß die theologisch-kirchliche Grundlage, von der aus
er dem Sozialismus begegnet, das Luthertum ist. Tillich selber bemerkt in dieser
Hinsicht, daß «es eigentlich für ein vom Luthertum erzogenes Volk fast
unmöglich sei, von der Religion zum Sozialismus vorzudringen» und daß «eine
calvinistisch geprägte Gesellschaft weit weniger Schwierigkeiten hat, Elemente
des Sozialismus in sich aufzunehmen». Deshalb bemerkt man bei ihm mehr
philosophische Hilfskontsruktionen, um Theologie und Sozialismus einander
sich messend gegenüberzustellen.

Insofern ist es hoch lehrreich, Tillichs Auseinandersetzungen
lutherischtheologischer Positionen mit den Anliegen des Sozialismus zu verfolgen, unter
dem er «den Kampf gegen lebenszerstörende Mächte» versteht. «Christentum
und Sozialismus sind kein Widerspruch, sie gehören unlöslich zusammen», ist
auch Tillichs Auffassung. Allerdings tritt in ihm, in seinen religionsphilosophischen,

theologischen und soziologischen Untersuchungen der praktische
religiössozialistische Kämpfer weniger heraus, als dies bei Ragaz der Fall war. Tillich
hat ein System seines Denkens aufgebaut, von dem aus es seinen Schülern und
seiner Nachwelt möglich wird, auch die kirchliche Welt zu beeinflussen,
insofern diese von seinen Arbeiten Kenntnis nehmen will. Auf alle Fälle könnten
Tillichs Gedankengänge dem kirchlich-praktischen Handeln eine Handreichung
bieten, um in der realen technisierten Gesellschaft «mehr Kirche geschehen»
zu lassen, «als sich solches in manifesten Organisationsformen ablesen läßt
Ihr Kampf gegen wirtschafts- und gesellschaftspolitische Götzen oder
dämonische Strukturen ist damit vorgezeichnet», meint Wolfinger.

Dieses anregungsreiche Büchlein über einen «gläubigen Realismus» kann
zu einer sinngebenden Ferienlektüre werden. Willi Kobe.

INFORMATION
Sport und Apartheid

Hieß es nicht früher immer, Sport habe mit Politik nicht das Geringste
zu tun? Und doch stellen wir heute fest, daß Mao Tse-tung in vierzehn
Tagen mit seiner Tischtennis-Diplomatie die Amerikaner viel tiefer be-

225


	Hinweise auf Bücher

