
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 7-8

Artikel: Der lange Marsch

Autor: Sweezy, Paul M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nachwort der Redaktion:
Man fragt sich angesichts der Ankündigung der Chinareise Nixons, ob
die Welt wirklich, wie Edgar Snow hofft, das Entwicklungsalter der
Kindheit und der kindischen Reaktionen hinler sich hat. Hat die Furcht
vor einem Nuklearkrieg Nixon zu seinem Schritt veranlaßt?

Der «Observer» vom 18. Juli schreibt sehr günstig über Kissinger
und behauptet, er möchte das furchterregende Arsenal Amerikas
verwendet sehen — nicht um den Kommunismus einzudämmen, oder um
Amerika zum Weltpolizisten zu machen, sondern um das internationale
Patt herbeizuführen, über das man im Nuklearzeitalter nicht hinauszukommen

scheint.
Kissinger, Nixons engster außenpolitischer Berater, soll in den letzt-

ten Jahren sich sehr bemüht haben, der Denkart der Chinesen wie der
Nord-Vietnamer nahe zu kommen.

Heute, da die amerikanischen Soldaten aus Vietnam heimkehren,
nicht als bewunderte Helden wie nach den beiden Weltkriegen, sondern
um sich dem Heer der Arbeitslosen anzuschließen — heute dürften sie
bereit sein, sich für Schilderungen in «Time» (12. Juli) und anderen
amerikanischen Zeitungen zu interessieren, für Berichte aus China beispielsweise,

wo es jobs für jedermann gibt, stabile Preise, wo die Hungerzeiten

der Vergangenheit angehören usw.
Es gibt mancherlei Zeichen, daß etwas in Bewegung geraten ist —

nicht allein daß Tschou En-lai und Kissinger ins Gespräch gekommen
sind und die Pentagon Papers vor aller Welt enthüllen, wie das amerikanische

Volk von seinen diversen Regierungen genasführt wurde. Immer
deutlicher stellt sich heraus, daß auch andere Länder bemüht sind, den
verhängnisvollen Fehler, den Ausschluß Chinas aus der UNO, wieder
gut zu machen.

Demgegenüber besteht natürlich noch immer die Möglichkeit, daß
Nixon in seiner spektakulären Ankündigung in erster Linie den
Wahlschlager für 1972 sieht. Präsident Lincoln sagte einmal, man könne die
Öffentlichkeit eine Zeitlang zum Narren halten und einige wenige Leute
ihr ganzes Leben hinters Licht führen — doch nicht ein ganzes Volk für
alle Zeit. Wenn das noch stimmt, darf man auch von Amerika auf allerlei
gutes hoffen.

Der lange Marsch
Von Paul M. Sweezy

In den «Thesen über Feuerbach» sagt Marx einmal: «Die materialistische

Lehre, daß die Menschen Erzeugnisse ihrer Umstände und ihrer
Erziehung sind und daher veränderte Menschen das Erzeugnis veränder-

213



ter Umstände und veränderter Erziehung, vergißt, daß es Menschen sind,
die die Umstände verändern und daß die Erzieher selbst erzogen sein
müssen. Menschliches Handeln unter veränderten Umständen ist
revolutionäre Praxis.» Und in der Schrift «Die Armut der Philosophie» sagt er:
«Herr Proudhon vergißt, daß die ganze Geschichte nur die fortwährende
Veränderung der Menschennatur ist.»

Während der langen gleichzeitigen Existenz feudaler und bourgeoiser
Gesellschaftsformen wurde aus dem feudalen allmählich der bourgeoise
Mensch geformt, mit seinen typischen Wesenszügen, die ihn unverkennbar

von seinen Ahnen unterschieden: Gewinnsucht, Zweckbewußtsein,
Individualismus usw. Bei der endlichen Machtergreifung war die
Formung des «Bürgers» praktisch vollendet. Marktmanipulationen und
Handel waren seine revolutionäre Praxis gewesen.

Der Übergang von dem einen zum andern Gesellschaftssystem war
doch — im ganzen gesehen — verhältnismäßig friedlich geschehen, da
immerhin eine (wenn auch sehr beschränkte) Interessengemeinschaft
bestand. Auch auf Ritterburgen schätzte man chinesische Seide und
venezianisches Glas.

Von einer solchen Gemeinsamkeit ist beim Übergang vom Kapitalismus

zum Sozialismus nichts vorhanden. Nicht, daß hier nicht oft ein
ähnlicher Weg versucht worden wäre. Kleine sozialistische Gemeinwesen
wurden gegründet, die gleichzeitig Schulen des Sozialismus und
Ausgangsbasis für die Schaffung einer neuen Welt sein sollten. Aus vielen
Gründen konnte diese Strategie nicht wirksam werden, hauptsächlich,
weil diese kleinen Gemeinwesen dem herrschenden System nichts zu
bieten hatten und die Blickrichtung der Gesellschaft nicht zu ändern
vermochten.

Nach Marx ist das Wesen des Kapitalismus Kapitalexpansion, die
erreicht wird durch Produktion und Kapitalisierung des Mehrwerts. Die
Produktion des Mehrwerts ist andererseits die Funktion des Proletariats,
d. h. derer, die keine Produktionsmittel besitzen und nur durch Verkauf
ihrer Arbeitskraft leben können. Weil das Proletariat für den Kapitalismus

und nicht für die Befriedigung der eigenen Bedürfnisse arbeitet,
wird gleichzeitig mit der Akkumulation des Kapitals eine Akkumulation
des Elends erreicht. Das bereitet das Proletariat für seine historische Rolle
vor. Marx: «Was die Bougeoisie hervorbringt, sind ihre eigenen
Totengräber.»

Aber diese Theorie ist nicht vollständig. Sie spricht vom Umsturz
des Kapitalismus. Was sie verschweigt, ist der Aufbau des Sozialismus.

Marx hat den Sozialismus immer als die Verneinung des Kapitalismus

angesehen. Beide arbeiten nach radikal verschiedenen Gesetzen und
Grundsätzen. Der Kapitalismus behandelt die Menschen als Mittel
kapitalistischer Entwicklung. Der Sozialismus will dem ein Ende machen
und die Menschen instand setzen, nicht nur ihre Produktionskräfte in

214



eigene Regie zu nehmen, sondern ihr ganzes Leben nach ihren wahren
menschlichen Bedürfnissen einzurichten. Das hat u. a. zum Inhalt die
Abschaffung des Privateigentums an den Produktionsmitteln,
hochgradige Gleichheit in allen Dingen, GüterVerteilung nach einem Plan
und nicht nach den Launen des Marktes, die möglichst schnelle Beseitigung

der Bewertung von Hand- und Kopfarbeit und der endliche Ersatz
der Geld- und Güterbeziehungen durch direkte menschliche Beziehungen.

Im Sozialismus nimmt der Mensch seine Geburtsrechte wieder
zurück, um die ihn der Kapitalismus betrogen hat.

Es ist klar, daß Menschen mit kapitalistischer Haltung eine solche
Gesellschaft weder bauen wollen noch können. Die Natur eines Bourgeois

ist ganz unvereinbar mit allen Beziehungen einer solchen Gesellschaft.

Dieses Dilemma hat bei der Entstehung des Kapitalismus niemals
bestanden. Im Rahmen der feudalen Gesellschaft wurde die bourgeoise
Natur während einer Periode von mehreren Jahrhunderten modelliert.
Als der Kapitalismus endlich den Feudalismus besiegte, tat er das nicht
als eine revolutionäre Klasse, sondern als eine gefestigte soziale
Ordnung, in der der Zusammenhang zwischen der menschlichen Natur und
den sozialen Beziehungen völlig entwickelt war.

Wie wir gesehen haben, konnte die sozialistische Natur nicht durch
revolutionäre Praxis innerhalb der bourgeoisen Gesellschaft entstehen.
Kann sie es auf andere Weise?

Bis vor kurzem schien mir, daß der Marxismus darauf eine klare
Antwort zu geben hätte. Das Proletariat (die Lohnarbeiter) bildet in den

fortgeschrittenen Ländern die Mehrheit der Arbeiterklasse und einen
großen Teil der Bevölkerung. Diese Arbeiter erwerben im Prozeß der
kapitalistischen Entwicklung gewisse antikapitalistische Haltungen und
Wertungen: Solidarität, Zusammenarbeit, Gleichheit usw. Historisch
gesehen, erscheint das Proletariat als «der neue Mensch», im Besitz des

Willens, des Interesses und der Fähigkeit, den Kapitalismus zu stürzen
und den Weg in die neue Gesellschaft zu ebnen.

Diese Ansicht kann ich heute nicht mehr aufrecht erhalten. Es ist
leicht, bei Marx und Engels Dutzende von Stellen zu finden, die die
revolutionäre Rolle des Proletariats in der Beseitigung des Kapitalismus
bestätigen. Tch habe jedoch keine gefunden, die von der Bereitschaft und
der Fähigkeit des Proletariats sprechen, die neue Gesellschaft
aufzubauen, und mindestens einige von ihnen, besonders die, die von der
Wirkung der Arbeitsteilung auf den Arbeiter sprechen, deuten sogar Zweifel
an dieser Fähigkeit an.

Sucht man bei Lenin eine Antwort auf diese Frage, so begegnet man
noch stärkeren Zweifeln. In einer Schrift »Was ist zu tun?» sagt er zum
Beispiel: «Die Geschichte aller Länder zeigt, daß die Arbeiterklasse nur

215



ein Gewerkschaftsbewußtsein entwickeln kann, d. h die Überzeugung,
daß es nötig ist, sich zusammenzuschließen, den Unternehmern die Spitze
zu bieten und die Regierungen zu zwingen, arbeiterfreundliche Gesetze
zu erlassen.» Der Sozialismus, die Überzeugung, daß der Kapitalismus
durch ein ganz anderes System ersetzt werden müsse, wurde nach Lenin
durch revolutionäre Intellektuelle den Arbeitern nahe gebracht. Sie
ergriffen die Initiative, die Arbeiter über ihre wirklichen Interessen
aufzuklären und sie in einer Fortschrittspartei zu organisieren, die die
Aufgabe hatte, die Arbeiter in dem revolutionären Kampf zu führen und in
ihnen ein immer ausgeprägteres sozialistisches Bewußtsein zu entwickeln.
Das heißt also, daß es nicht der Kapitalismus, sondern der revolutionäre
Kampf ist, der Menschen mit dem Willen und der Fähigkeit erzeugt,
weiter zu gehen und mit dem Aufbau des Sozialismus zu beginnen.

Glaubten Marx und Engels, daß das Proletariat imstande sei, aus
sich selbst ein revolutionäres und sozialistisches Bewußtsein zu
entwickeln? Nein. Die lebenslange Praxis der beiden wäre unverständlich,
wenn das der Fall gewesen wäre. Vom Kommunistenbund in den vierziger
Jahren durch die ganze erste Internationale waren sie unermüdlich in
ihren Bemühungen, sozialistisches Bewußtsein in den Massen zu wecken.

Wenn der Bourgeois sich formen konnte in der feudalen Periode, so

war das gleiche für den sozialistischen Menschen in der kapitalistischen
Periode nicht möglich. Ein sozialistisches Bewußtsein kann nicht im
Schöße des Kapitalismus, sondern nur im Kampf mit ihm aufkommen.
Man sollte sich keinen Illusionen darüber hingeben, daß sozialistische
Beziehungen zwischen Menschen existieren können, die nicht Sozialisten
geworden sind. Marx verstand dies sehr gut, denn er sagt an einer Stelle:
«Wir sagen den Arbeitern: Ihr habt 15, 20, 50 Jahre Bürgerkrieg zu
durchlaufen, um nicht allein das System, sonderneuchselbstzu
ändern und euch damit für politische Herrschaft vorzubereiten. Aber
während wir uns bemühen, dem deutschen Arbeiter die Unterentwicklung

des deutschen Proletariats vor Augen zu führen, rühmt man den
Nationalstolz und die Berufseitelkeit des deutschen Handwerkers — was
natürlich populärer ist.

Hier legt Marx den Finger auf das Wesentliche: nicht nur die
Beziehungen, sondern den Menschen selbst zu ändern. Und mehr als ein
Jahrhundert beweist nur zu überzeugend, daß wir keine Garantie dafür
haben, daß dieses Bemühen Erfolg haben müsse.

Was die kapitalistischen Länder angeht, so hat dort der Kapitalismus

weit mehr Expansions- und Anpassungskraft bewiesen, als Marx
annahm. Was in Wahrheit geschah, war, daß die führenden Parteien,
ob sie sich nun sozialistisch, demokratisch oder kommunistisch nannten,
statt die Massen zu sozialistischen Menschen zu machen, selbst zu bloßen
«Reformern» wurden.

Wenn wir uns nun den Ländern zuwenden, in denen das alte Regime

216



gestürzt worden ist, so sehen wir uns zwei verschiedenen Erfahrungen
gegenüber, die wesentlich Rußland und China betreffen.

Die Oktoberrevolution bewies die erste Hälfte der Marxschen
Theorie des Übergangs zum Sozialismus. Das kleine Proletariat war
imstande, das Regime der Februarrevolution zu stürzen. Aber was die zweite
Hälfte der Theorie angeht — die Fähigkeit des Proletariats, voranzugehen

im Aufbau des Sozialismus, so sind die russischen Erfahrungen
mindestens nicht überzeugend. Das russische Proletariat wurde durch
vier Jahre blutigen Bürgerkrieges dezimiert. Hunger und Chaos folgten
der Revolution. Die Bolschewiken, die sich den Problemen des
Überlebens und der wirtschaftlichen Erholung gegenübersahen, waren gezwungen,

sich auf die alte tief anti-sozialistische Bürokratie zu stützen und
ihre Macht sogar zu stärken. Gewiß, die Periode von 1922 bis 1928 war
eine Periode revolutionärer Gärung —in der Kunst, der Erziehung, den
sexuellen Beziehungen, den sozialen Wissenschaften usw. — die mächtige
sozialistische Kräfte hätte entfalten können— wenn sie nicht so jäh
abgebrochen worden wäre. Was sie zu Ende brachte, war die schicksalsvolle

Entscheidung, alles der möglichst schnellen wirtschaftlichen
Entwicklung unterzuordnen. Daraus wurde fast eine unnatürliche
Gegenrevolution, verbunden mit einem extrem brutalen Polizeiregime. Statt
in der Revolution fortzuschreiten, wurde das Proletariat atomisiert, aller
Mittel der Selbstdarstellung beraubt und durch eine allgegenwärtige
Polizei terrorisiert.

Während also die russische Revolution wenig Licht auf die positive
Seite des Problems wirft, beweist sie mit voller Klarheit die Unmöglichkeit,

scheinbar sozialistischen Formen — nationalisierte Produktion,
staatliche Planung usw. — sozialistischen Inhalt zu geben .wenn der
Prozeß nicht Hand in Hand geht mit der Formung sozialistischer
Menschenwesen. Der Gedanke, daß Hebung des Lebensstandards genügt, um
sozialistisches Bewußtsein zu schaffen, hat sich in Rußland (wie auch in
Amerika) als Unsinn erwiesen.

Eine chinesische Kritik trifft den Kern der Sache: Von Erzeugung
zu Verteilung, von Wirtschaftszweigen zu Regierungsorganisationen —
die Kräfte des Kapitalismus toben sich aus in Stadt und Land. Spekulation,

Marktmanipulation, Tauziehen um Preise, Betrug sind an der
Tagesordnung. Überall Raub, Bestechung, Arbeiten für eigenen Profit statt
für das Volk, Teilung der Beute. Sozialistischer Besitz des ganzen Volkes
ist zum Besitz einer privilegierten Klasse geworden und wird direkt
manipuliert durch eine Handvoll bourgeoiser Elemente. Das ist eine schmerzliche

Geschichtslektion.»
Es sollte bemerkt werden, daß die obige Charakteristik der Situation

auf fast jedes kapitalistische Land angewandt werden kann. Es
unterstreicht die Tatsache, daß kein Gesetzessystem die Haltung seiner

217



Bürger wirksam kontrollieren kann, das nicht in Harmonie ist mit der
historisch geformten Natur seiner Menschen.

China nahm einen anderen Weg. Die Situation dort war ohne Zweifel

sehr verschieden von der russischen. Das chinesische Proletariat,
obwohl kleiner als das russische, war niemals einem reinen Wirtschaftsdenken

verfallen. Wie Mao schreibt: «Weil es keine wirtschaftliche Basis
für eine sog. «Reform» gibt, ist das ganze Volk höchst revolutionär.»
Zu dieser Kraft gesellte sich der fünfundzwanzig Jahre dauernde
militärische Kampf gegen Kapitalismus, Militarismus und Imperialismus,
der kulminierte in der Revolution von 1949. Dank der Erziehung durch
die Volksarmee haben viele Millionen Bauern, Arbeiter, Studenten und
Kleinbürger sich im Denken und Handeln revolutioniert und sind
bewußte Kämpfer für sozialistischen Aufbau geworden.

Das Ergebnis war, daß China am Tage nach der Revolution viel
mehr sozialistisches Menschenmaterial besaß als seinerzeit Rußland.
Schließlich: Rußland wie China hatten zwei große Führer, Lenin und
Mao, aber Lenin starb, noch ehe der Aufbau eigentlich begonnen hatte,
währed Maos Führerschaft nun schon mehr als zwei Jahrzehnte dauert.

Beiden Männern war wohl bewußt, welche enormen Schwierigkeiten
vor ihnen lagen. Lenin sagte: «Die Arbeiter sind niemals durch eine
chinesische Mauer von der alten Gesellschaft gelrennt gewesen, und sie
haben ein gutes Stück von deren Mentalität bewahrt. Die Arbeiter wollen
eine neue Gesellschaft bauen, ohne selbst neue Menschen zu sein. Wir
haben unendlich viel Schutt wegzuräumen. Der Gedanke, daß das mit
einem Zuge geschehen könnte, ist utopisch.» «Nein, das ist nicht der Weg
auf dem wir den Sozialismus bauen können. Wir bauen, während wir
noch auf dem Boden der kapitalistischen Gesellschaft stehen und alle die
Schwächen und Unzulänglichkeiten bekämpfen müssen, die auch den
Arbeiter angehen und ihn niederziehen. Wir fühlen noch die Wirkungen
des alten Grundsatzes: Jeder für sich, und der Teufel hole den letzten.»

Mao sagt das gleiche noch deutlicher. «Den Sieg zu gewinnen, ist nur
der erste Schritt, auf einem Marsch von tausend Kilometern. Auch wenn
dieser Schritt Achtung verdient, ist er doch verhältnismäßig klein. Das,
worauf wir stolz sein könnten, soll noch kommen. Nach mehreren
Jahrzehnten wird der Sieg in der Revolution nur als ein kurzer Prolog in einem
langen Drama erscheinen. Die Revolution ist groß, aber der Weg nach
der Revolution ist länger und die Arbeit wird größer und schwieriger
sein.»

Nach nur zwei Dekaden kann man sehen, wie recht Mao hatte. Das
Drama hat sich weiter entwickelt, aber trotz aller anfänglichen Erfolge
ist China niemals frei gewesen von der Gefahr, zurückzugehen in die
alten Formen und Systeme, die China in Jahrhunderten geformt haben.
«Die Tradition aller toten Generationen liegt wie ein Alptraum auf den
Hirnen der Lebenden», sagt Marx. Dieses Hindernis zu beseitigen — nicht

218



Nationalisierung, nicht Schwerindustrie, nicht höherer Lebensstandard
— ist das zentrale Problem des Übergangs zum Sozialismus. Das ist jetzt
zum ersten Mal klar gesehen worden. Bis das geschah, war keine Hoffnung

auf eine befriedigende Lösung.
Ein erster Schritt ist getan, aber ein erster Schritt ist gewöhnlich

noch weit vom Ziel entfernt. Und wenn es sich um die Änderung der
menschlichen Natur handelt, ist doppelte Vorsicht geboten. Mao weiß
das besser als jemand sonst, und wir können nur hoffen, daß seine
Erkenntnis ein bleibendes Erbe für China wird. Wie er die Zukunft sieht,
sagte er 1967 auf der Höhe der Kulturrevolution: «Die gegenwärtige
Kulturrevolution ist nur die erste ihrer Art. Alle Parteigenossen müssen sich
hüten zu glauben, daß nach zwei, drei, vier Kulturrevolutionen alles in
bester Ordnung sei. Unsere Aufmerksamkeit darf nicht erlahmen, und
wir müssen immer auf der Wacht sein.»

«Alle Geschichte ist ständige Umwandlung der Menschennatur»,
sagt Marx.

In «Monthly Review», Mai 1971

(Übersetzt von Karl Struve)

Alternative China
Tagung der Schwelzerischen Christlichen Studenlenbewegurtg
vom 12./13. Juni 1971 in der Evangelischen Heimstätte Gwatt

Rund hundertzwanzig Studenten und andere Teilnehmer aus der
deutschen Schweiz (Vertreter der welschen Schweiz fehlten leider) trafen sich
zu einem China-Wochenende in Gwatt.

Die hohe Teilnehmerzahl mag ein Anzeichen dafür sein, wie in
jüngster Zeit das Bedürfnis nach sachlicher Berichterstattung über die
jahrelang in der Schweizer Presse verketzerte und totgeschwiegene
Volksrepublik China geworden ist. Thema und Wahl der Referenten
öffneten die Tagung für Nicht-Christen, u. a. zahlreiche Marxisten.

Die Referenten waren Giovanni Blumer (Chinaaufenthalt), Arnold
Künzli und Alexandre Casella (Chinaaufenthalt).

Informiert wurde nach kurzer historischer Einführung vor allem
über den Aufbau Chinas seit 1949 und über Bedeutung und Wirkungen
der Kulturrevolution (G. Blumer), über die Grundzüge der Ideologie
Maos (A. Künzli) und über die Erziehung in China (A. Casella).

Leider ließ das dichte Vortragsprogramm kaum mehr Zeit für die
vorgesehenen Gruppendiskussionen. Doch werden die Referate viele dazu
bewogen haben, China — heute — nicht vom individualistischen Ansatz

219


	Der lange Marsch

