
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 4

Rubrik: Informationen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und auf eigene Verantwortung hin handeln. Er muß in ungesicherter Freiheit das
neutestamentliche Gebot der Liebe erfüllen, bereit zu allen Risiken und ohne
Angst vor Fehlentscheidungen. Auch der christliche Revolutionär ist von diesem
Risiko nicht entlastet.» — Die Auseinandersetzungen mit der «Theologie der
Revolution» werden auch nichttheologische Leser nicht daran hindern, die in
leichtverständlicher Sprache geschriebenen Erörterungen über die wichtigen
Fragen, die sich dem Christen stellen, zu verfolgen. B. W.

LEONHARD RAGAZ: Die Gleichnisse Jesu. Seine soziale Betschaft. Mit einem
Nachwort von Andreas Lindt. 1971. Furche-Verlag Hamburg. Fr. 7.50.

«Die Gleichnisse Jesu» als eines der sehr wichtigen Bücher von Leonhard
Ragaz, ist schon lange vom Büchermarkt verschwunden und war kaum
antiquarisch zu finden. So ist es ein wahres Geschenk, daß sie nun in der Reihe der
«Stundenbücher» neu herauskommen. — In der Form eines Dialogs zwischen
dem Autor und einem Fragenden wird der ganze revolutionäre Gehalt aus den
Gleichnissen —¦ Jesu soziale Botschaft — herausgeholt. Ragaz sagt dazu im
Vorwort: «Man hat sich darüber auf alle Art gestritten, hat diese soziale Botschaft
Jesu, oder den sozialen Sinn seiner Botschaft, sogar geleugnet, in fast
unbegreiflicher Blindheit, oder ihn etwa auch am falschen Ort gesehen, aber man
hat ihn nicht, oder doch nicht genügend, da gesehen, wo er aufstrahlt wie die
Sonne in ihrer Macht: in den Gleichnissen. Damit werden diese geradezu
d i e Botschaft für diese unsere Zeit, wo Christus und die soziale Weltrevolution,

bewußt oder unbewußt, mit noch nie dagewesener Leidenschaft einander
suchen.» B. W.

Cabora Bassa, Modellfall westlicher Entwicklungspolitik. 1971. Kandelaber-Verlag
Bern. Fr. 9.80.
In dieser ersten Nummer einer sozial-ethischen Reihe «Diskurs» hat ein

Autorenkollektiv der «Arbeitsgruppe Dritte Welt» eine Dokumentation
zusammengestellt, die auf dem Hintergrund des portugiesischen Kolonialismus und der
südafrikanischen Politik der Apartheid die ganze Rassenpolitik um den projektierten

Staudamm von Cabora Bassa umreißt. Der Staudamm, der seiner
Produktionsmenge nach zu den größten gehören wird, soll große Mengen des
erzeugten Stromes billig nach Südafrika liefern und im eigenen Land dazu
beitragen, die umfangreichen Erzlager zu heben. Die schwarzen Einwohner sollen
teilweise umgesiedelt werden, um einer Million Portugiesen Platz zu machen,
die für die weißen Herren die schwarze Bevölkerung aus ihrer Heimat
verdrängen sollen.

Das Bedrückende an der ganzen Dokumentation ist, daß wenig Aussicht zu
bestehen scheint, das Projekt zu verhindern. In unserer Gesellschaft gilt jedes
Sonderrecht mehr als das Recht jedes Menschen zu leben. B. W.

Informationen
Bericht aus Nord-Ost-Brasilien, 20. bis 30. November 1970

IFOR: Indem wir von Puerto Rico nach Trinidad fuhren, passierten wir
das holländische Surinam und erreichten Brasilien in Belem, eine rasch
aufschießende Stadt im Norden. Sie ist das Tor zum Amazonasbecken,
welches Brasilien soeben zu «zivilisieren» beginnt. Von dort aus reisten
wir nach Ceara, einem Staate des Nordostens, aufgrund einer Einladung

124



von Dom Fragoso, dem Bischof von Cratéus, einem der tapfersten und
wirklich interessierten Bischöfen von Brasilien. Er hatte für uns unsere
Arbeit in Cratéus, Sobral und in der Hauptstadt von Cearâ, Fortaleza,
einer Stadt von 800 000 Einwohnern mit Universität, vorbereitet. Wir
begannen in Cratéus, welche in der Sertao, einer Dürrezone, gelegen ist.
Da es das ganze letzte Jahr nie geregnet hatte, war die ganze Vegetation
verdorrt und die Leiden der Bevölkerung sind unbeschreiblich. Zum
ersten Mal hat die Bundesregierung, aufgrund gewaltfreien Druckes
vonseiten der «flagelados» (der von der Trockenheit Geschlagenen), eine
minimale Hilfsaktion gestartet, indem die Bauern der Dürrezone im
Straßenbau beschäftigt werden. Doch der Lohn, den die Regierung für
diese Arbeit bezahlt, beträgt nur die Hälfte des offiziell festgestellten
Minimallohnes. Deshalb sind die körperlichen Leiden erheblich. Hinter
dieser Tatsache steht die Tragödie, daß diese Region bewässert werden
könnte. Es gäbe genug Wasser, sowohl von Regenfällen, als auch Grundwasser.

Drei jährliche Ernten könnten durch Bewässerung und Düngung
erhalten werden. Doch Brasilien fährt fort, einen innerstaatlichen
Kolonialismus zu unterhalten: der industrialisierte Süden beutet den
landwirtschaftlichen Norden aus. Es besteht wenig Interesse, den Norden zu
entwickeln und wenn schon, dann sind es Industriefirmen des Südens und
die Profite wandern in den Süden. Hunger, Arbeitslosigkeit, zu wenig
Schulbildung und alle anderen Folgen der Unterentwicklung werden
deshalb das Schicksal der 22 Millionen Einwohner des Nordostens für
mindestens weitere zehn Jahre sein.

Politisch hat sich die Lage seit einem Jahr, seit Jean dort war, in
Brasilien nicht geändert. Die Unterdrückung der Jugend und der
fortschrittlichen Gruppen der Kirche setzt sich auf die selbe Weise und
mit den selben Mitteln fort, vielleicht noch chaotischer, weil sich
anscheinend der Präsident der Republik nicht in der Lage sieht, die
verschiedenen Kräfte der Polizei und der Armee zu kontrollieren, welche
die Unterdrückungen ausüben. Die Stadtguerillas setzen ihre Angriffe
fort, vor allem in den großen Städten des Südens, während die
Unterdrückung durch die Polizei mehr und mehr wirksam wird. Die Masse
der Bevölkerung, eingeschüchtert durch Angst, überläßt sich passiv der
Lage. Die äußerste Schwäche der oberen Mittelklasse und weiter Teile
der Kirche (es gibt viele Christen, welche die Unterdrückungen im Namen
des Evangeliums begrüßen), war die enttäuschendste und entmutigend-
ste Erfahrung während diesen Tagen (aber fänden wir eine bessere
Einstellung unter gleichen Bedingungen in Europa?). Ohne ihr Schweigen
und ihre Unterstützung könnte eine solche Regierungsweise nicht
weiterexistieren.

Allein, eine Zeugnisabgabe bezüglich Wahrheit und Gerechtigkeit
durch eine gewaltfreie Aktion ist sogar unter solchen Umständen möglich.

Und während auf der einen Seite Feigheit besteht, so wächst aber

125



auch Heldenhaftigkeit in unbekanntem Maß in diesem Lande heran.
Dom Fragoso hatte uns geschrieben: «Ich glaube, daß es äußerst dringend

ist, hier die Botschaft des Kampfes für Gerechtigkeit bis zum
Tode (ohne je einen Mitmenschen zu töten) bekannt zu machen Man
muß nur den Mut dazu haben, das Zeugnis abzulegen und offen zu
sprechen ...»

Wir fingen unsere Arbeit mit kleinen Gruppen an: Ein Kurs von
drei Tagen; jeden Morgen mit denen, welche die grundlegenden Dienste
in dieser Diözese ausüben, mit Menschen, welche direkt mit den Armen
zu tun haben. Es ist eine große Verbitterung festzustellen, und,
begreiflicherweise, ein Hang, Gewalttätigkeit als ein «erfolgreicheres und
rascheres Mittel» vorzuziehen. Aber nach und nach entdeckte die Gruppe
nicht nur den Sinn einer gewaltfreien Aktion, sondern sie selbst wiesen
darauf hin, wie die Armen von sich aus auf manche gewaltfreie Vorstöße
kamen, um von der Regierung Arbeit, Land und Nahrungsmittel zu
erhalten und ailzugroße Ungerechtigkeiten zu überwinden. Unmittelbar
erkannten sie, daß dies ihre erfolgreichste Waffe ist. Sie haben nur noch
weiter zu entdecken, sie in einer anhaltenden, sachgemäßen Art
anzuwenden und mehr über ihre Vorbereitung und ihren Einsatz zu lernen.
Als die Dürre begonnen hatte, hatten achthundert Bauern ruhig und
waffenlos die Stadt besetzt und verließen sie nicht mehr, bis ihnen Arbeit
zugesichert war. Mehr und mehr kommt der Kirche in dieser Diözese die
führende Stellung in diesem Kampf zu.

An den Abenden sprachen wir zu größeren Gruppen von für die
Entwicklung der Bezirke der Stadt und der Landschaft verantwortlichen
Komitees. Während den Nachmittagen suchten wir die Verbindung mit
der Opposition aufzunehmen, mit den Landbesitzern, der Opposition in
der Kirche, den militärischen und polizeilichen Chefs, denn die
Bewußtseinsbildung muß in beiden Lagern vor sich gehen. Wir dürfen nie die
Überzeugung verlieren, daß auch die Gegner Menschen mit einem
Gewissen sind, oft nur Gefangene des Regimes, passiv aus Angst, aber wie
jedermann auch fähig, eine Sache zu untersuchen und die Wahrheit zu
sagen. Die Trennungsgräben, aufgrund der auferlegten Leiden, sind tief
und bitter und die Arbeit ist sehr schwer, aber Gott ist gegenwärtig mit
seiner Macht der Wahrheit. Dom Fragoso nahm, wenn immer möglich,
teil an diesen Zusammenkünften. Trotz ununterbrochenen Angriffen,
trotz großen Leiden bleibt er der Fels des Glaubens, indem er die Diözese
aufbaut, ein verantwortungsbewußtes, reifes und sachverständiges
Gottesvolk. Außerhalb seiner Diözese, im ganzen Land, ja in ganz
Lateinamerika, gibt er vielen Kraft und Mut, die über ihre Kirche von passiven
Beobachtern und Regimetreuen verzweifelt sind. Hier ist das Evangelium

lebendig.
Von hier aus gingen wir für zwei Tage nach Sobral, einer Stadt von

70 000 Einwohnern mit Sekundärschulen und einigen Universitätscolleges.

126



Hier, mit Ausnahme einiger weniger mutiger Sozialarbeiter und
Personen, welche Erwachsenenbildung betreiben, begegneten wir dem
typischen konservativen Brasilien: passive Annahme der Ungerechtigkeiten,

leere Worte für die Armen, erzwungenes Schweigen und Passivität
für solche, die tätig sein möchten Wir arbeiteten außerordentlich
angestrengt, indem wir in unserem eigenen Bewußtsein das psychologische
Schwergewicht erwogen unter solchen Umständen zu leben und zu
arbeilen. Sogar hier aber fanden die Kirchenführer die Kraft, für solche
einzustehen, die in ihrer Diözese verhaftet worden waren. Es gibt in der
Bibel ein schreckliches Wort über die Lauen

Schließlich verbrachten wir noch vier Tage in Fortaleza, der Hauptstadt

von Cearä. Wir arbeiteten in dieser Stadt zum ersten Mal, doch,
aufgrund der Empfehlungen durch Dom Fragoso, war für uns ein gutes
und umfangreiches Programm an Vorlesungen vorbereitet worden. Dieser

Aufenthalt erlaubte uns, Beziehungen anzuknüpfen, die in Zukunft
dazu dienen werden, eine Ausgangs läge für eine tiefergehende Arbeit
in der Form von Kursen zu schaffen. Wir sprachen an dem Institut für
Naturwissenschaft und Theologie, wir hielten Vorträge vor der
Versammlung der Priester und Religiösen der Diözese und auch in Colleges;
wir gaben ein Presseinterview über die Ziele und die internationale
Arbeit des IFOR, auch sprachen wir kurz am Fernsehen. Wir hatten
auch zahlreiche Begegnungen mit Menschen, welche in großen
Schwierigkeiten leben. Verschiedene führende Katholiken nahmen an unseren
Vorlesungen teil und bestanden darauf, daß wir in einigen Monaten in
dieser Diözese einen Kurs für kämpferische Christen abhalten sollten.

Den letzten Abend verbrachten wir in einem sehr großen Vorort
namens Pirambü. Gegenwärtig leben in diesem Distrikt 80 000 Menschen.
Da sie, anläßlich der letzten Zuzüge aus dem Inneren, bei den Armen
und Ungebildeten angesiedelt wurden, hält Fortaleza Pirambü für den
Distrikt der Diebe und der Mörder. Sie sollten Land haben, um ihre
Hütten zu bauen, sie sollten Rodungsarbeiten tun können. Unter der
Führung ihres Priesters, der nun Bischof im Inneren ist, entschlossen sie
sich, nach Fortaleza zu marschieren. Es sollte nicht ein Anklagemarsch
sein, sondern ein Marsch, um die Haltung der Stadt gegen sie zu
verändern, ihr Bewußtsein gegenüber ihrem Los zu öffnen. Sie bereiteten
den Marsch während eines ganzen Monats auf den Dezember 1970 vor.
Sie komponierten einen besonderen Song, in dem sie bekannten: «Wir
sind Menschen mit Rechten, die niemand uns rauben darf; wir sind
Christen, die soziale Veränderung verursachen wollen und Christus ist
unser Ideal ...» 20 000 marschierten nach Fortaleza. Der Bürgermeister
und der Gouverneur hatten die Stadt verlassen, weil sie fürchteten, daß
sie die Stadt ausrauben und anzünden würden. Doch der Erzbischof
empfing sie auf der Straße vor der Kathedrale. Sie sangen, diskutierten
und planten und die Bevölkerung von Fortaleza wurde von der Ehr-

127



barkeit und Menschlichkeit der Bevölkerung von Pirambü überzeugt.
Dies war der Beginn eines neuen, verantwortungsbewußten und
demokratischen Gemeinschaftslebens in diesem Distrikt — welches
selbstverständlich bei einer Bevölkerung von 80 000 immer noch mit sehr
schweren Problemen zu kämpfen hat. Doch sie haben etwas von der neu
entdeckten Kraft zu Veränderungen gelernt, die in ihnen selbst liegt. Wir
verbrachten dort einen sehr interessanten und mutschaffenden Abend
unter ihnen. Unsere Überzeugung wurde aufs neue bestätigt, daß es das
Volk der Armen ist, nicht die Intellektuellen, welche die Macht der Wahrheit,

Liebe und Gerechtigkeit kraftvoll zur Anwendung bringen, die
Macht, die Gott dem Menschen geschenkt hat; diese ist tatsächlich der
Arm der Armen.

Wir mußten über Rio de Janeiro nach Mexiko zurückfahren. Dort
trafen wir unsere alten und mutigen gewaltfreien Mitarbeiter, welche uns
gute Nachrichten zu bringen hatte: Eine wachsende Anzahl von
überzeugten brasilianischen Bischöfen steht für eine gewaltfreie Aktion ein
und hat 1971 für jeden Sonntag einen Hirtenbrief über das Thema
«Versöhnung» unter Einzelpersonen, in der der Gesellschaft, wie man für
Gerechtigkeit einstehen soll etc., ausgearbeitet. Er wird in ganz Brasilien, in
allen 5400 Gemeinden, verwendet werden.

Militärdienstverweigerer — Verräter oder Mahner?

Eine Volksabstimmung anläßlich des Prozesses Jesu: Wer soll begnadigt
werden? Welcher von den beiden — Jesus oder Barrabas? Auch wir sind
gefragt: auf welchen wollen wir setzen, den gewaltlosen Befreier oder den
gewalttätigen Rebellen? Auf Jesus, der im Weltmaßstab Freiheit anbot,
oder auf Barabbas, der mit Gewalt eine Provinz aus dem römischen
Weltreich brechen wollte? Auf den Nazarener oder auf den Zeloten?
Auf den, der selber abkratzte, oder auf den, der zurückkratzte? Wir sind
gefragt. Nachdenken und Entscheidung kann uns keiner abnehmen, auch
unser Volk nicht, auch seine Verfassung nicht. Die persönliche
Militärdienstleistung ist eine Möglichkeit, sich zu entscheiden. Sie steht heute
zur Diskussion — im Blick auf diejenigen, die das Nein und damit das
Gefängnis wählen. Die andern sind damit nicht aus der Frage und aus
ihrem Christsein entlassen.

«Ob Kriegsleute auch in seligem Stand sein können?» — Die christliche

Kirche hat auf Luthers Frage sehr verschieden geantwortet. Die
Kirche der ersten drei Jahrhunderte lehnte Krieg und Kriegshandwerk im
allgemeinen ab. Ein freiwilliges Mitmachen bei den Großmachtplänen
des Römischen Reiches konnte ohnehin nicht in Frage kommen.

Unmißverständlich äußerte sich Cyprian: «Die Welt trieft von Blut;
sie bezeichnet den Mord als ein Verbrechen, wenn die Einzelnen ihn aus-

128



üben, jedoch als eine ruhmreiche Tugend, wenn er im Namen des Staates
begangen wird. Nicht für die Unschuld, sondern für die ungeheuerlichste
Barbarei wird Straflosigkeit zugesichert. Es ist den Christen jedoch in
keinem Fall erlaubt zu töten; eher müssen sie sich töten lassen. Es ist
Unschuldigen verboten, selbst einen Schuldigen umzubringen.» Karl
Barth kennzeichnet die damalige Lage: «Eine fast allgemeine stille, aber
nur um so selbstverständlichere Fremdheit der Gemeinde gegenüber der
ganzen Welt des Krieges und der Kriegsführung und noch bei Origenes,
Tertullian, Cyprian, Lactanz die ausdrücklichsten Erklärungen, daß die
Militia Christi mit der aktiven Teilnahme an der militärischen Welt
unvereinbar sei. Und so auch Märtyrer um dessentwillen, was wir heute
'Dienstverweigerung' nennen.»

Anläßlich der konstantinischen Wende wird aber bereits 314 auf
dem Konzil zu Arles für Dienstverweigerer die höchste Kirchenstrafe, die
Exkommunikation, ausgesprochen. «Es liegt am Tage», so beurteilt Karl
Barth diese Epoche, «daß die Elastizität, mit der sich die Kirche seit
Konstantin auf Krieg und Kriegsgeschrei positiv eingelassen hat, um die
nichtmilitärische Existenz den Priestern und Mönchen vorzubehalten, der
neutestamentlichen Lebenserkenntnis sehr viel weniger gerecht wurde.»
Zuerst Märtyrer der Kirche, dann exkommuniziert von der eigenen
Kirche — innert weniger Jahrzehnte ist der Umschwung erfolgt.

Was bedeuten uns Militärdienstverweigerer? Märtyrer oder aus der
Gemeinschaft Ausgeschlossene, Mahner oder Verräter?

Eines steht fest: Die Welt, auch unser Land, war immer wieder
angewiesen auf die Friedensstifter. Jesus, Franz von Assisi, Nikiaus von der
Flüe — wir wären arm ohne sie. Der Einsiedler im Ranft: er war zunächst
Landammann und Hauptmann der kämpfenden eidgenössischen Truppen.

Eines Tages entsagte er der Macht des Schwertes und wurde als
Mann des Friedens zum Retter unseres Landes. Die Außenseiter der
Reformation, Erasmus und die Täufer, schrien nach Frieden. Warum
schwiegen die Reformatoren oder priesen die Kriegsleute selig — wenn
auch nur unter bestimmten Bedingungen? Kant hat geredet und die
Utopisten und die Idealisten und die Sozialisten — wo blieben die
Kirchen? An ihrem Rande haben Mennoniten und Quäker den Frieden
bezeugt — wo war das Zeugnis der Großkirchen? Gandhi und Tolstoi,
der Nichtchrist und der Außenseiter, haben im Horizont von Frieden
gedacht, gehandelt und gelebt — für Kirchenleitungen und Kerngemeinden

hörte die Welt an nationalen Grenzen auf, und der Friede war gut
genug für die fromme Seele. Wo waren die Christen beim Ausbruch des

Ersten Weltkrieges, wo die werdende Ökumene bei der Orgie von Gewalt,
die wir Zweiten Weltkrig nennen?

Der fromme Österreicher Bauer Franz Jaegerstetter weigerte sich,
in Hitlers Armee Dienst zu leisten. Er wurde hingerichtet mit dem Segen
der Kirche, die ein irrendes Gewissen witterte. Mit ihm mußten Hunderte

129



und Tausende das Leben lassen, die dem Krieg in die Speichen zu fallen
suchten. Die Erinnerung an sie darf unser Gewissen nicht mehr zur Ruhe
kommen lassen. Hitler und Stalin haben sie erschießen lassen — wir
stecken sie ins Gefängnis und schreiben sie ab. Ist das so viel besser? Die
Schweiz ist das einzige Land in Europa außerhalb der kommunistischen
und der römisch-katholischen Länder, das die Mahnung der Verweigerer

nicht erträgt und sie zu Verrätern macht. Warum ist die Interpretation
nicht möglich, wie sie von juristischen Gutachten gefordert wird:

Artikel 18 der Bundesverfassung überläßt die Bestimmung der
Diensttauglichkeit der Gesetzgebung. Ist der nicht untauglich, der den Dienst
mit der Waffe nicht tun kann? Und warum soll es nicht möglich sein,
Artikel 18 zu ändern? Alle Vorstöße sind bisher abgeprallt. An unseren
Vorurteilen oder an unserer Angst? An unseren fixen Ideen oder an
unserer Unsicherheit? Oder gar an unserer Überheblichkeit und dem
Aberglauben, daß in der Schweiz alles anders ist als auf der ganzen Welt?

Ein neues Denken zeigen dagegen die ökumenischen Verlautbarungen
der letzten Jahre. Die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam stellte im

Jahre 1948 fest: «Der Krieg als Mittel, die Konflikte zwischen Nationen
zu lösen, ist unvereinbar mit der Lehre unseres Herrn Jesus Christus.»
Ebenso erklärte das Zweite Vatikanische Konzil: «Jede Kriegshandlung,
die auf die Vernichtung ganzer Städte oder weiter Gebiete und ihrer
Bevölkerung unterschiedslos abstellt, ist ein Verbrechen gegen Gott und
gegen den Menschen, das fest und entschieden zu verwerfen ist.» Die
Weltkirchenkonferenz von Evanston (1953) verlangte deshalb auch den
Schutz derer, «die sich zu diesem persönlichen Zeugnis für den Frieden
berufen wissen», nämlich zur Verweigerung des Waffendienstes. Das
Konzil seinerseits forderte Gesetze für diejenigen, «die aus Gewissensgründen

den Wehrdienst verweigern, vorausgesetzt, daß sie zu einer
anderen Form des Dienstes an der menschlichen Gemeinschaft bereit sind».
Diesen Satz haben die schweizerischen Bischöfe in einer «Verlautbarung
zur Frage der Kriegsdienstverweigerer» vom 7. März 1967 verschwiegen.
Sie griffen mit dieser Stellungnahme in die damalige Nationalratsdebatte
ein. Dagegen hat sich der Vorstand des Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbundes seit einer Reihe von Jahren bemüht, einer neuen gesetzlichen

Regelung für die Dienstverweigerer den Boden zu ebnen.
Die Weltkirchenkonferenz von Uppsala 1968 endlich legte fest: «Der

Sohutz des Gewissens erfordert, daß die Kirchen nicht nur die in den
Streitkräften Dienenden seelsorgerlich betreuen und unterstützen, sondern
auch jene, die vor allem auf Grund der Art moderner Kriegsführung die
Teilnahme an bestimmten Kriegen verweigern, die sie aus Gewissensgründen

meinen ablehnen zu müssen, oder die sich aus Gewissensgründen
nicht in der Lage sehen, Waffen zu tragen oder überhaupt Wehrdienst

in ihrem Lande zu leisten. Zu solcher Unterstützung gehört auch ein
Druck auf den Gesetzgeber, um die etwa erforderlichen gesetzlichen Än-

130



derungen zu erreichen. Der Schutz sollte sich auch auf alle die Menschen
erstrecken, die sich in bezug auf die wissenschaftliche Arbeit zur
Entwicklung von Massenvernichtungswaffen in Gewissensnot befinden.»

Verräter oder Mahner? Feldprediger-Hauptmann Paul Huber hat
die Frage beantwortet: «Wir haben die Pazifisten nötig, das heißt nicht
ihre Theorien, aber ihre Praxis. Den theoretischen Pazifismus lehnen wir
ab. Aber um der Sache des kommenden Reiches willen muß die
Gemeinde Jesu Christi praktisch mit der Möglichkeit christlicher Pazifisten
rechnen, welche zeichenhaft für das verheißene Reich reden und
bandeln. Wir bedürfen ihrer deswegen, weil sie als Einzelgänger die
Allgemeinheit zur Sache rufen, auch wenn sie ihr mahnendes Zeichen auf
unbequeme und eigentümliche Weise aufrichten.»

Verräter oder Mahner? Sollen nur Christen Mahner sein können?
Sind wir privilegiert, mit Zeichen auf Anderes, Neues, Kommendes zu
zeigen? Unsere vollamtlichen Funktionäre mit der Dienstbefreiung zu
bevorzugen — genügt das nicht? Ist nicht das schon zuviel für einen, der
den Namen Christ trägt, der sich gerade aller Privilegien begab? Hat
nur der Christ das Recht auf Gewissensnot und also nur der Dienstverweigerer

aus religiösen Gründen, nicht aber der aus politischen Gründen?
Hat Politik kein Gewissen? Kann nur das Jenseits in die Not des Gewissens

führen? Das Diesseits macht uns doch Mühe — Christen und
Nichtchristen —, es führt in Gewissensnot, es macht neues Denken notwendig.
In: Politische Gottesdienste in der Schweiz.
1971. Friedrich Reinhardt Verlag Basel. Fr. 12.80

Wollen Sie human sterben?

«Es ist nicht einzusehen, wo der Unterschied zwischen einer tödlichen
Kugel, einer verderbenbringenden Granate oder eben einem tödlichen Gas
oder anderen chemischen Kampfmitteln zu suchen wäre, so lange wenigstens,

als es auf den Feind und nicht auf eine unschuldige Zivilbevölkerung

gerichtet ist.» Diesen Satz finden Sie in der «Allgemeinen
Schweizerischen Militärzeitschrift», Nr. 1, Januar 1971, unter dem Titel:
«Eigene chemische Waffen — ein Gebot der Wirklichkeit».

Eine Frage an den Verfasser des vorerwähnten Satzes: Inwiefern
ist der «Feind» schuldiger als die «unschuldige Zivilbevölkerung»?
Besteht der «Feind» nicht auch aus Gliedern der gegnerischen Zivilbevölkerung,

die allerdings durch den Militärzwang, meistens gegen ihren
Willen, zum «Feind» gepreßt wurde? Inwiefern ist der «Feind», in
diesem Zusammenhang, schuldiger oder unschuldiger als die «Zivilbevölkerung»

und dann dies erst noch im Zeitalter eines drohenden Atomkrieges,
wo unter dem Bild des «totalen Krieges» der Krie gbesonders gegen die
Zivilbevölkerung geführt wird?

Der Artikelschreiber führt solche logischen Purzelbäume nicht zur

131



Gedankengymnastik auf, sondern weil er einen einzigartigen Artikel für
das Arsenal unserer Landesverteidigung anpreisen möchte. So macht
er weiter darauf aufmerksam: «Heute lassen sich chemische Kampfstoffe
entwickeln, die den Gegner nur vorübergehend kampfunfähig machen.
Erst mit der Chemie sind also in gewissem Sinne humane Waffen möglich

geworden Ich bin der festen Ueberzeugung, daß wir uns gegen
diejenigen, welche unseren Frieden nicht achten, mit allen möglichen
wirksamen Waffen zur Wehr setzen müssen. Dazu gehören auch
chemische Waffen.»

Zunächst, achten Sie bitte auf das «auch» im letzten Sätzchen. Was
wird durch dieses gedeckt? Solches geht klar aus dem Artikel hervor.
Nämlich, nachdem der Verfasser bakteriologische und atomare Waffen
als «problematischere als die chemischen Kampfmittel» beschrieben hat,
die «in ihrer Anwendung weit komplexer und schwerer zu kontrollieren»
seien, sodaß man den Eindruck erhalten könnte, daß er von diesen die
Finger lassen möchte, werde nwir aber unter Nr. 3 seiner Zusammenfassung

anders belehrt. Dort lesen wir nämlich: «Daher sollten wir alle —
auch die schrecklichsten — Waffen besitzen so müssen wir uns
wehren, mit allen Mitteln», also auch mit bakteriologischen und
atomaren!

Doch, fassen wir nochmals die chemischen Kriegsmittel ins Auge!
Der Verfasser zählt auf und unterscheidet als chemische Kriegsmittel:
tötltches Gas und humane chemische Kriegsstoffe, «die den Gegner nur
vorübergehend kampfunfähig machen». Diese letzteren würden sich vor
allem unseren Feinden gegen uns empfehlen, weil sie durch ihren Einsatz
«möglichst viel vom schweizerischen Industriepotential unversehrt in diie
Hand bekommen» könnten. «Was wäre da geeigneter als der massive Einsatz

chemischer Kampfmittel?»
Was soll dies nun bedeuten? Soll dies heißen, daß unsere Feinde

«humane» chemische Kriegsmittel einsetzen werden, wir dagegen, die wir
uns dann in der Abwehr befinden würden, sollten «tödliche» chemische
Kriegsmittel einsetzen dürfen? Wobei wir uns, wenn wir solche in
unseren Arsenalen vorrätig hätten, sollen des getrösten dürfen, daß «eigene
chemische Waffen einen chemischen Angriff nicht auf uns ziehen»
werden, weil «eine stark bewaffnete und gut ausgebildete, respekteinflößende

Armee uns vor einem Angriff bewahren kann». Müßte aber nicht
gerade, unter einer solchen Voraussetzung unserer Abwehr, der Feind
gezwungen sein auch seine «tötlichen» chemischen Kriegsmittel
einzusetzen, um unsere Abwehr zu durchbrechen, wenn ihm daran gelegen
ist? Demnach, unsere «tötlichen» chemischen Kniegsmittel ziehen eben
doch die entsprechenden auch beim Feinde an!

Oder können Sie sich vorstellen, daß beide Kriegspartaien nur
«humane, vorübergehend kampfunfähig» machende chemische Kriegsmittel

einsetzen würden? Zudem diese während der ganzen Kriegsdauer

132



durchhalten würden, trotz der gewöhnlich damit verbundenen Eskalation
in den übrigen Kriegsmitteln? Dies wäre eigentlich ja eine schöne
Zukunftsperspektive des Krieges: Die Heere und die Zivilbevölkerungen
auf beiden Seiten der Kriegführenden würden für einige Stunden oder
Tage chemisch beduselt schlafen! Wer weiß, vielleicht wäre eine solche
Kriegführung gar nicht so unsinnig. Denn bekanntlich gibt der Herr
den Seinen die guten Gedanken im Schlaf, d. h. daß es vernünftiger wäre
gemeinschaftlich auf einen gerechten Frieden hin zu rüsten.

Schließlich aber, worauf zielt eigentlich der Verfasser des besprochenen

Artikels? Einmal klar, daß «wir alle —auch die schrecklichsten—
Waffen besitzen» sollen. Nehmen Sie ihm dies ab, als Bürger eines Na-
tiönohens zwischen zwei Blockgiganten?

Doch er geht noch auf einen weiteren, und wie es scheint, ersten
Punkt aus, denn in seiner Zusammenfassung finden Sie unter Nr. 1

folgenden Satz formuliert: «Die schweizerisehe Industrie wäre in der Lage,
chemische Waffen aller Art zu entwickeln und herzustellen», wozu wir
noch hinzuzufügen belieben, besonders bei ihrer ausgezeichneten Lage
an der Rheingrenze, zunächst dem Ausland.

Was steckt hinter diesem Satz? Sucht die schwerreiche schweizerische
chemische Industrie ihre Profitrate durch Lieferungen an die Eidgenossenschaft

zu erhöhen? Sollen hier durch den schweizerischen militärisch-
wirtschaftlichen Komplex, vor dessen Bruder in den USA schon Präsident
Eisenhower gewarnt hat, politische Weichen gestellt weiden?

Auf alle Fälle, es tut sich etwas Im eigenen Interesse, zur Stärkung
der Friedensbestrebungen in unserem Land und den übrigen Nationen,
haben wir Schweizerbürgerinnen und -bürger alle diese angedeuteten
hintergründigen Bestrebungen aufmerksam im Auge zu behalten, wenn
wir inskünftig nicht sehr unliebsame Überraschungen erleben wollen.

Willi Kobe

Einladung zur Jahresversammlung
der Religiös-sozialen Vereinigung und der Vereinigung 'Freunde der Neuen Wege'

Wir treffen uns zur Jahresversammlung am 25. April 1971,9.30 Uhr,
wie üblich im Hause des VHTL, gegenüber dem Bahnhof Wiedikon in Zürich

Vormittags öffentlicherVortrag. Es spricht:
Fritz Vilmar, Frankfurt am Main

Privatwirtschaftliche Rüstungsinteressen —
eine Bedrohung des Weltfriedens

Diskussion
Dr. Fritz Vilmar, geb. 1929, studierte Theologie, Soziologie und
Wirtschaftswissenschaft Wissenschaft in Marburg, Hamburg und Frankfurt am Main, seither
als freier Soziologe und Publizist tätig, Mitarbeiter verschiedener Monats-Zeitschriften

und Rundfunkanstalten, Verfasser des Standardbuches «Rüstung und
Abrüstung im Spätkapitalismus».
Nachmittags: Mitgliederversammlung Es lädt ein: Der Vorstand


	Informationen

