
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 4

Artikel: Gewalt und Gewaltlosigkeit im Urchristentum : zum Problem des
Antirassismusprogramms (Fortsetzung und Schluss)

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewalt und Gewaltlosigkeit
im Urchristentum

(Zum Problem des Antirassismusprogramms)
Fortsetzung und Schluß

Aber Jesus selbst ist der Gefangennahme sicher gewaltlos begegnet, und
die Interpretation des Matthäusevangeliums — wenn wir die ausführlichere

Darstellung so verstehen dürfen — ist für unsere Frage von gleicher

Bedeutung; denn sie zeigt, wie die Urchristenheit Jesu Haltung vom
Glauben an ihn als den Messias her verstanden hat. Versuchen wir darum,

den scheinbaren Widerspruch zwischen dem Schwertwort und
diesem Anti-Schwertwort zu verstehen!

Bei der Gefangennahme hat jener messianische Endkampf, für den
Jesus das Schwert als notwendig erachtete, noch nicht begonnen.
Er kann und darf aber nicht durch Menschenhand ausgelöst werden.
Das ist nicht nur Jesu Auffassung, sondern das entspricht der jüdischen
Erwartung. An diesem Punkt ist der Unterschied Jesu von den
Aufrührern seiner Zeit am größten und am deutlichsten. Jesus glaubte nicht
nur entschiedener an das unmittelbare Bevorstehen des Endes, sondern
er stellte darum sein Handeln und seine Predigt entschiedener unter die
Erwartung des eschatologischen Handelns Gottes. Die Zeloten glaubten
demgegenüber, das Kommen des Gottesreiches durch ihr Handeln
herbeizwingen zu sollen, wie die Pharisäer glaubten, es durch gesetzestreues
Verhalten herbeizuführen. Wie die Pharisäer lehrten, daß nur ein wirklich

eingehaltener Sabbat das Gottesreich herbeiführen werde, so glaubten

die Zeloten, das Gottesreich werde anbrechen, wen nes ihnen
gelingt, die römische Herrschaft zu entthronen. Jesus wartete dagegen auf
das Handeln Gottes. Dieses Handeln Gottes wird das Gottesreich
herbeiführen, das eine Umkehrung der Verhältnisse gerade in Bezug auf
die Gewaltanwendung bedeuten wird. Dieses Gottesreich soll die
Gemeinde der Jünger Jesu schon jetzt als Wirklichkeit vorwegnehmend
leben. So dürfen wir das Jesuswort verstehen, das in den Evangelien an
verschiedenen Stellen eingeordnet wurde. Lukas bringt es auf dem Weg
vom Abendmahl zum Garten Gethsemane, unmittelbar vor dem Beginn
der entscheidenden Ereignisse. Luk. 22, 25f Mk. 10, 42-44; Mat. 20,
25-27):

«Die Könige der Völker üben die Herrschaft über sie aus, und
ihre Gewalthaber lassen sich Wohltäter nennen. Ihr dagegen nicht
so! Sondern der Größte unter euch soll werden wie der Jüngste,
und der Hochstehende wie der Dienende.»

Damit ist als das Ziel des Wirkens und der Predigt Jesu sicher die
Absage an jede Gewaltanwendung genannt, sowohl die der Herrschenden

98



wie die der Unterdrückten. Aber dennoch wird gerade an diesem Wort
deutlich, daß Jesu Sendung auf eine radikale Umwandlung der
bestehenden Verhältnisse zielt. Weder eine einseitige Absage an «illegitime»
Gewalt noch eine Bestätigung der legalen Gewalt läßt sich aus Jesu
Worten entnehmen.

Wir fassen zusammen, was wir über Jesu Haltung zu den
Aufstandsbewegungen seiner Zeit historisch feststellen können: Jesus hat den
gewaltsamen Aufstand nicht gerechtfertigt. Der Griff nach dem Schwert
steht unter dem Fluch, aber Jesus sieht in den Aufständen seiner Zeit
ein Element des bevorstehenden Endes mit dem Kommen des Gottesreiches.

Er gerät durch die Kreuzigung zwischen zwei Aufrührern nicht
nur passiv in Solidarität mit den Zeloten, sondern er sieht diese
Solidarität als notwendig zu seiner Sendung gehörig — er gehört zu den
Gesetzlosen (Jes. 53, 12).

Haben wir derart versucht, Jesu Haltung zu erkennen, wie sie sich
unter den Bedingungen seiner Zeit und im Zusammenhang der
Geschichte seines Volkes verstehen läßt, so werden wir die Haltung der
Urchristenheit auf dieser Grundlage untersuchen. Ihre Haltung zeigt
sich darin, wie sie die Haltung Jesu unter dem Eindruck der Erscheinung

des Auferstandenen als Beginn des Einbruchs des Gottesreiches
interpretiert hat. Dafür stehen uns nicht nur die Berichte über das Leben
der Urchristenheit in der Apostelgeschichte zur Verfügung, das unmittelbarste

Zeugnis ist ihr Bericht von Jesu Wirken und Jesu Predigt in den
Evangelien.

Es ist seit langem erkannt und ein alle Differenzen der Auslegung
und Theologie überwindendes Faktum, daß wir in den Evangelien zuerst
und vor allem die urchristliche Predigt von Christus vor uns haben.
Diese Erkenntnis wird heute kaum noch bezweifelt. Die Gegensätze
beginnen erst bei der Beziehung dieses Zeugnisses zu den Tatsachen der
Geschichte. Für diese Beziehung haben wir uns mit unserer Darstellung
der Haltung Jesu vorsichtig auf das Minimum beschränkt und haben
dabei vor allem diejenigen Züge herausgegriffen, die sich dem urchristlichen

Zeugnis am schwierigsten einfügen. Was wir jetzt als Haltung der
Urchristenzeit kennzeichnen, steht darum nicht im Widerspruch zu Jesus.
Wir machen uns nur bewußt, daß wir dem Zeugnis der Urchristenheit
begegnen, d. h. dem Jesus, der durch die Auferstehung als der Christus
erschienen war.

Von dem Leben der Urchristenheit wird uns einerseits in der
Apostelgeschichte die uneingeschränkte Gemeinschaft berichtet, die sich in dem
Freudenmahl immer neu manifestierte (Apg. 2, 42-47; 4, 32-37). Wir
werden diese Berichte nicht insgesamt als eine freie Darstellung des Lukas
bezeichnen dürfen, der ein Idealbild entwirft, das beziehungslos zur
geschichtlichen Wirklichkeit ist. Die Darstellung ist vielmehr in Beziehung
zu dem zu sehen, was eindeutig die erste und entscheidende Leistung die-

99



ser Urchristenheit ist, ihr Bericht vom Wirken und von der Predigt Jesu.
Wir dürfen darüber hinaus die einzelnen Berichte vom missionarischen
Wirken der Apostel als kennzeichnend für das Leben der ersten
Gemeinde nehmen.

Daraus ergibt sich zuerst die Erkenntnis, daß die Gemeinde alle
bestehenden Schranken ostentativ nicht beachtet hat. Exemplarisch wird
berichtet, daß ein äthiopischer Eunuch ohne weitere Formalität durch
die Taufe in die Gemeinschaft aufgenommen wird (Apg. 8, 26-40). Dabei
ist es eindeutig, daß diese Handlung aus dem Glauben an die Erfüllung
der Verheißungen erwächst. Jener Eunuch war ein «Gottesfürchtiger»,
der aufgrund des Gesetzes (5. Mose 23, 2-9) nicht in die Gemeinde Israel
aufgenommen werden konnte. Aber Jes. 56, 4f war verheißen, daß im
Gottesreich auch der Verschnittene angenommen wird:

«Den Verschnittenen, die meine Sabbathe halten und erwählen
was mir wohlgefällt, und an meinem Bund festhalten, ihnen will
ich in meinem Hause und in meinen Mauern Denkmal und
Namen geben, die besser sind als Söhne und Töchter.»

Daß ein Farbiger in die Gemeinde aufgenommen wird, ist dagegen durch
einen Präzedenzfall seit langem legitimiert. Nach 4. Moses 12 hatte
Moses sich eine Kuschitin zur Frau genommen und dadurch den Widerwillen

von Mirjam und Aaron erregt. Dafür wird Mirjam mit Aussatz
bestraft und erst auf die Fürbitte des Moses wieder gereinigt.

Ebenfalls exemplarisch ist die Bekehrung des römischen Centurios
Cornelius in Caesarea, die Petrus ausdrücklich gegen den eigenen Willen

auf Geheiß Gottes durchführt (Apg. 10 und 11). Damit wird nicht nur
die Schranke durchbrochen, die zwischen Juden und Heiden
unüberwindlich aufgerichtet ist, sondern in der erregten Atmosphäre, keine
dreißig Jahre vor dem Ausbruch des jüdisch-römischen Krieges, ist die
Aufnahme eines Centurios der Besatzungsmacht noch stärker provozierend.

Wie exemplarisch diese Bekehrung verstanden wurde, sehen wir
daran, daß Petrus von der Jerusalemer Gemeinde zur Rede gestellt wird.
Die Tischgemeinschaft mit Unbeschnittenen ist anstößig. Wir erfahren
bei dieser Gelegenheit, daß es jedoch in der Jerusalemer Gemeinde
bereits Unbeschnittene gegeben hat. Apg. 11,2 wird ausdrücklich erwähnt,
daß diejenigen, die «aus der Beschneidung» waren, Anstoß nahmen.
Es wird dann aber anerkannt, daß die Gemeinde, als das Gottesreich
beispielhaft vorwegnehmende Gemeinschaft, Grenzen nicht nur theoretisch
durch nominelle Aufnahme von Heiden in die Gemeinde, sondern praktisch

konkret durch die Tischgemeinschaft leben soll. Das Gottesreich der
unbegrenzten Tischgemeinschaft dürfen wir darum als charakteristischen
Zug der Urchristenheit verstehen. Von daher stellen wir die Frage nach
der Möglichkeit von Gewaltanwendung, um dies herbeizuführen. Aus
den Berichten der Apostelgeschichte erhalten wir auf diese Frage keine
theoretisch begründete Antwort. Wir müssen jedoch aus den Berichten

100



entnehmen, daß die Gemeinde im Glauben an das bereits begonnene
Kommen des Gottesreiches dieses lediglich durch ihr Leben repräsentierte,

indem sie für jedermann offen war, die bestehenden Schranken
einfach nicht mehr respektierte, ohne jedoch irgendwelche Schritte zu
unternehmen, um politisch das Gottesreich zu verwirklichen.

In dem Bericht über das Wirken Jesu, mit dem die Gemeinde ihr
eigenes Leben inhaltlich gefüllt begründete, können wir jedoch eine
Stellungnahme auch zu dieser Frage erkennen. Sie läßt sich, kurz gefaßt,
dahin zusammenfassen, daß die Gemeinde Jesu Distanz zu den Zeloten
schärfer betonte, ohne seine Solidarität mit ihnen aufzugeben. Wir werden
dies im Zusammenhang mit dem sich verschärfenden Gegensatz zwischen
Pharisäern, Zeloten und Sikariern auf der einen Seite und den Sadduzäern,

römischen und jüdischen Behörden auf der anderen Seite zu sehen
haben. Dieser Gegensatz führte 66 n. Chr. zu dem Ausbruch des
jüdischrömischen Krieges zur Zeit, als das erste Evangelium verfaßt wurde. Die
Jerusalemer Gemeinde ist zu dieser Zeit nach Pella im Ostjordanland
emigriert, sie hat sich also dieser Auseinandersetzung entzogen. Sie hat
in dem Konflikt nicht aktiv Partei ergriffen. Man hat vermutet, daß der
Schritt der Gemeinde, sich durch Emigration dem Konflikt zu entziehen,
durch eine Engelerscheinung veranlaßt wurde, daß die Gemeinde ihren
Weg als von Gott so gewollt verstand. Darauf weist auch hin, was wir
Markus 13, in der synoptischen Apokalypse als Weisung für die Endzeit
entnehmen können. Die Flucht wird angeraten. Mitverursacht ist diese
Haltung durch die vielen messianischen Bewegungen, die das Gottesreich
durch einen Aufstand herbeizwingen wollen. Die Gemeinde sieht
aufgrund der Weisung Jesu in den Messiasprätendenten Pseudomess lasse

(Mark. 13, 21f). Dennoch weiß die Gemeinde sich damit nicht von dem
Konflikt einfach ausgeschlossen. Sie wird ebenso wie die Aufständischen
vor Gerichte gezogen werden, sie wird also ihrem Herrn nachfolgen müssen

bis hin zur möglichen Hinrichtung. Obwohl die Gemeinde nicht
aktiv am Aufstand sich beteiligt, weiß sie sich dennoch mit den
Aufständischen wie Jesus passiv solidarisch. Sie wird das Geschick der
Verurteilung durch die Behörden mit ihnen teilen.

Darüber hinaus ist es aber wahrscheinlich, daß die Gemeinde
ursprünglich in dem zum Krieg führenden Aufstand ein Stück Endgeschehen

sah, das die Erfüllung der Verheißungen der Vollendung zuführen
wird. Das Markusevangelium endet mit 16, 8 scheinbar zusammenhanglos

abgebrochen; an seinem Ende steht die Weisung, nach Galiläa zu
gehen, um dort den Auferstandenen zu sehen. Es berichtet nicht, daß die
Gemeinde diese Weisung befolgt und die Verheißung erfüllt gesehen hat.
Will man nicht das Unwahrscheinliche annehmen, daß das letzte Blatt
verloren ging, so kann man für die Zeit der Abfassung des Evangeliums
(zwischen 66 und 70 n. Chr., auf jeden Fall vor dem Ende des Krieges)
annehmen, daß die Weisung, nach Galiläa zu gehen, damals bedeutet:

101



dort wird jetzt mit diesem Aufstand das Gottesreich vollendet werden.
Die Solidarität mit den Aufständischen war darum nicht erzwungen,
sondern wurde bewußt auf sich genommen.

In diesem geschichtlichen Zusammenhang müssen wir die
Interpretation des Wirkens Jesu durch die erste Gemeinde in den Evangelien
sehen. Sie betont die Distanzierung Jesu von den Zeloten. Das wird vor
allem in der Schilderung der Gefangennahme deutlich (Mark. 14. 48f):

«Und Jesus begann und sprach zu ihnen: Wie zu einem Räuber
seid ihr ausgezogen mit Schwertern und Stöcken, um mich zu
ergreifen. Täglich war ich bei euch im Tempel, und ihr habt mich
nicht festgenommen. Doch die Schriften müssen erfüllt werden.»

Wir können nicht feststellen, auf welche Schriftstellen sich dies bezieht,
aber es kann sich inhaltlich nur darauf beziehen, daß die Gemeinde von
Anfang an bereits aufgrund der Verkündigung Jesu seine Festnahme als
ein «Gesetzloser» (Jes. 53, 12 Luk. 22, 37) für gottgewollt hielt. Weil
das Gottesreich nicht als eine transzendente, religiöse Größe, sondern
als politische Macht erwartet wurde, mußte Jesus als politischer Messias
festgenommen und hingerichtet werden. Die Stellungnahme der Gemeinde
wird daran deutlich, daß sie, wie später Josephus Flavius, die Aufständischen

als Räuber bezeichnet. Das ist nicht nur hier der Fall, es trifft
auch für Barabbas zu, der zwar Mark. 15, 7 noch als Aufrührer bezeichnet

wird, Matth. 27, 16 aber als «berüchtigter Gefangener» begegnet,
Joh. 18, 40 der «Räuber» ist. Die beiden Mitgefangenen am Kreuz sind
stets «Räuber». Die Gemeinde möchte durch diese Übernahme der
herrschenden Sprachregelung in Bezug auf die Zeloten vermeiden, daß sie
in diese Bewegung einbezogen wird. Wie dies zu verstehen ist, hatten
wir schon an dem Matth. 26, 52-54 eingefügten Jesuswort an den das
Schwert ziehenden Jünger gesehen. Die Gemeinde übernimmt von Jesus
die Erwartung, daß der messianische Endkampf durch Gottes Eingreifen

ausgelöst wird und darum nicht durch eine Aufstandsbewegung der
Glaubenden. Von daher werden wir auch die Überlieferung der Predigt
Jesu zu verstehen haben, vor allem die Jesusworte, die den Verzicht auf
Vergeltung und die Feindesliebe proklamieren.

Matth. 5, 38 f: «Ihr habt gehört, daß gesagt ist: Auge um Auge,
Zahn um Zahn. Ich aber sage euch, daß ihr dem Bösen nicht
widerstehen sollt; sondern wer dich auf den rechten Backen schlägt,
dem biete auch den anderen dar.»
V. 43f : «Ihr habt gehört, daß gesagt ist: Du sollst deinen Nächsten
lieben und deinen Feind hassen. Ich aber sage euch: Liebet eure
Feinde und bittet für die, welohe euch verfolgen.»

Vor allem muß festgestellt werden, daß es auch bei dem abgelehnten
Widerstand gegen das Böse nicht um eine Veränderung der bestehenden
Verhältnisse, sondern um die Vergeltung geht, die abgelehnt wird. In
dieser Bedeutung hat Paulus das Jesuswort aufgenommen, wenn er Rom.

102



12, 19 rät: «Rächet euch nicht selbst, Geliebte, sondern gebet Raum dem
Zorn Gottes». Eine widerstandslose Hinnahme der Ungerechtigkeit wird
damit nicht gepredigt, vor allem hat weder Jesus noch Paulus das Recht
der bestehenden Ordnung und die Unterwerfung unter die bestehende
Herrschaft gepredigt. Über allen Anweisungen für das aktuelle Verhalten

steht bei Paulus wie bei Jesus das große Gebot: «Liebe deinen Nächsten

wie dich selbst — Ich bin der Herr!»
Wirken und Predigt der Urchristenheit müssen wir an diesem Gebot

als Verheißung orientiert sehen. Die Frage der Gewaltanwendung und
der Gewaltlosigkeit müssen wir darum dieser Orientierung des Wirkens
am Zeugnis für dieses bereits beginnende Gottesreich untergeordnet
sehen. Für die Urchristenheit wie für Jesus und Paulus gibt es keine
abstrakte Frage der Gewalt oder Gewaltlosigkeit als ethisches Prinzip. Jede
grundsätzliche Fragestellung in dieser Richtung wird aber abstrakt, wie
es sich gerade an der Diskussion über das Antirassismus-Programm zeigt.
Als abstrakte Fragestellung geht sie an den konkreten Verhältnissen vorbei.

Durch das Übersehen der konkreten Verhältnisse wird sie aber
unmenschlich. Das Wirken und die Predigt der Urchristenheit waren auf die
damals bestehenden Verhältnisse konkret bezogen. Die Urchristenheit
proklamierte den Beginn des Gottesreiches, indem sie dieses Gottesreich
exemplarisch lebte. Dieses exemplarische Leben bedeutet die Proklamation

des beginnenden Gottesreiches. Es mußte darum für die bestehende
Ordnung und die durch sie Herrschenden provokativ wirken, ohne daß
Gewaltanwendung oder Gewaltlosigkeit zur prinzipiellen Frage werden
konnten. Als Zeugnis für das Gottesreich bedeutete das Leben der
Urchristenheit dagegen die verwirklichte Solidarität mit allen Unterdrückten.

Es mußte darum die Verfolgung durch die herrschenden Gewalten
provozieren, wie die Geschichte erweist. Die Christenverfolgungen, die
die Kirchengeschichte während der ersten drei Jahrhunderte bestimmen,
sind die Reaktion auf die Provokation des urchristlichen Lebens. Sie
bestand in der Durchbrechung aller bestehenden, die Menschheit trennenden

Schranken und in der Proklamation der Gottesherrschaft, die alle
innerweltliche Herrschaft beenden sollte.

Es ist in dem urchristlichen Glauben an diese absolute Herrschaft
Gottes begründet, daß Mittel der Gewalt nicht angewandt wurden, ohne
daß damit ein ethisches Prinzip der Gewaltlosigkeit verabsolutiert wurde.
Heutige Überlegungen über das Wesen der Gewalt und Gegengewalt sind
der Urchristenheit noch fremd. Ihr Glaube an die Gottesherrschaft und
die Bruderschaft der Menschen, in der diese Gottesherrschaft
gegenwärtige konkrete Wirklichkeit wird, hat sie in die Solidarität mit den
Unterdrückten geführt, die sie bewußt aufgenommen hat. Daß zu den
frühchristlichen Gemeinden vor allem Menschen der niederen sozialen
Schichten und Sklaven gehörten, entnehmen wir aus 1. Kor. 1, 26 sowie
aus den heute nicht mehr eindeutig verständlichen Anweisungen für die

103



Sklaven 1. Kor. 7, 20f. Daß die sich in dieser Welt konsolidierende Kirche
sich zu arrangieren suchte, wie es in den sogenannten Haustafeln (Kol.
3, 18—4, 1; Eph. 5, 22—6, 9) und danach in den Gemeinderegeln (l.Tim.
6, lf; Tit. 2, 9f) zum Ausdruck kommt, muß unter der veränderten
Zielsetzung beurteilt werden. Daß die Anerkennung der bestehenden
Verhältnisse dann in der Kirche immer mehr zum Motiv für ihr Verhalten
und inhaltlich zum Ziel ihrer Predigt wurde, darf der Urchristenheit nicht
unterschoben werden.

Um für die Gegenwart aus der Haltung und der Verkündigung der
Urchristenheit Rat zu erhalten, muß deren Verhalten und Verkündigung
auf dem Hintergrund der sozialen und politischen Verhältnisse ihrer
Zeit gesehen werden. Nur so wird deutlich, was die urchristliche
Botschaft für ihre Zeit konkret bedeutete. Irgendein Prinzip läßt sich daraus

nicht entnehmen, wenn wir nicht unzulässig abstrahieren und damit
die Verkündigung entleeren wollen. Für die Gegenwartsproblematik
können wir einen Rat nur dadurch erhalten, daß wir das Verhalten der
Urchristenheit in ihrer Zeit mit seiner Bedeutung für die damals
gegebenen Verhältnisse auf unsere Verhältnisse zu übertragen suchen.
Dann gewinnt aber vornehmlich Bedeutung die konkret geübte
Solidarität der Urchristen, die damit die Gottesherrschaft bezeugten. Wir
haben heute danach zu fragen, wodurch wir den unterdrückten
Bevölkerungsschichten in Lateinamerika und den USA, sowie den in kolonialer

Abhängigkeit lebenden Völkern in gleicher Weise die Solidarität
bezeugen können.

Ist es stets die Frage des Zeugnisses für die mit Christus gekommene
Gottesherrschaft, die das Verhalten der Christen bestimmt, so sind wir
heute gerufen, jenen Völkern durch konkrete Hilfe die Solidarität zu
erweisen. Die Frage, wie weit die Anwendung von Gewalt in der
konkreten Situation in Afrika oder Lateinamerika als Zeugnis für die
Gottesherrschaft auch gegenüber den Unterdrückern verstanden werden kann,
gegen die sich die revolutionäre Gewalt wendet, ist vom grünen Tisch
in Europa nicht zu entscheiden. Wir müssen sie den betroffenen Brüdern
überlassen. Davon aber die Hilfeleistung abhängig zu machen, wäre das
gleiche, als wenn Jesus den am Kreuz hängenden Zeloten anstatt der
Verheißung eine Strafpredigt über ihre verfehlte Gewaltanwendung
gehalten hätte. Hans-Werner Bartsch

Wo ist dein Bruder?
Über alle Unterschiede und Streitigkeiten hinweg, sei dies die entscheidende

praktische Frage, die heute sowohl an die Christen wie an
die Marxisten gestellt sei. Zu solchem Schluß kommt Konrad Farner in
seinem neuesten Buch «Theologie des Kommunismus?», das im Stimme-

104


	Gewalt und Gewaltlosigkeit im Urchristentum : zum Problem des Antirassismusprogramms (Fortsetzung und Schluss)

