Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 4

Artikel: Gewalt und Gewaltlosigkeit im Urchristentum : zum Problem des
Antirassismusprogramms (Fortsetzung und Schluss)

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gewalt und Gewaltlosigkeit
im Utrchristentum

(Zum Problem des Antirassismusprogramms)
Fortsetzung und Schluf3

Aber Jesus selbst ist der Gefangennahme sicher gewaltlos begegnet, und
die Interpretation des Matthdusevangeliums — wenn wir die ausfiihr-
lichere Darstellung so verstehen diirfen — ist fiir unsere Frage von glei-
cher Bedeutung; denn sie zeigt, wie die Urchristenheit Jesu Haltung vom
Glauben an ihn als den Messias her verstanden hat. Versuchen wir dar-
um, den scheinbaren Widerspruch zwischen dem Schwertwort und die-
sem Anti-Schwertwort zu verstehen!
Bei der Gefangennahme hat jener messianische Endkampf, fir den

Jesus das Schwert als notwendig erachtete, noch nicht begonnen.
Er kann und darf aber nicht durch Menschenhand ausgelost werden.
Das ist nicht nur Jesu Auffassung, sondern das entspricht der jiidischen
Erwartung. An diesem Punkt ist der Unterschied Jesu von den Auf-
rithrern seiner Zeit am groBBten und am deutlichsten. Jesus glaubte nicht
nur entschiedener an das unmittelbare Bevorstehen des Endes, sondern
er stellte darum sein Handeln und seine Predigt entschiedener unter die
Erwartung des eschatologischen Handelns Gottes. Die Zeloten glaubten
demgegeniiber, das Kommen des Gottesreiches durch ihr Handeln her-
beizwingen zu sollen, wie die Pharisder glaubten, es durch gesetzestreues
Verhalten herbeizufithren. Wie die Pharisder lehrten, daf3 nur ein wirk-
lich eingehaltener Sabbat das Gottesreich herbeifithren werde, so glaub-
ten die Zeloten, das Gottesreich werde anbrechen, wen nes ihnen ge-
lingt, die romische Herrschaft zu entthronen. Jesus wartete dagegen auf
das Handeln Gottes. Dieses Handeln Gottes wird das Gottesreich her-
beifiihren, das eine Umkehrung der Verhiltnisse gerade in Bezug auf
die Gewaltanwendung bedeuten wird. Dieses Gottesreich soll die Ge-
meinde der Jinger Jesu schon jetzt als Wirklichkeit vorwegnehmend
leben. So diirfen wir das Jesuswort verstehen, das in den Evangelien an
verschiedenen Stellen eingeordnet wurde. Lukas bringt es auf dem Weg
vom Abendmahl zum Garten Gethsemane, unmittelbar vor dem Beginn
der entscheidenden Ereignisse. Luk. 22, 25f (= Mk. 10, 42-44; Mat. 20,
25-27):

«Die Konige der Volker iiben die Herrschaft iiber sie aus, und

ihre Gewalthaber lassen sich Wohltdter nennen. Thr dagegen nicht

so! Sondern der GrofBte unter euch soll werden wie der Jiingste,

und der Hochstehende wie der Dienende.»

Damit ist als das Ziel des Wirkens und der Predigt Jesu sicher die Ab-
sage an jede Gewaltanwendung genannt, sowohl die der Herrschenden

98



wie die der Unterdriickten. Aber dennoch wird gerade an diesem Wort
deutlich, daf3 Jesu Sendung auf eine radikale Umwandlung der beste-
henden Verhiltnisse zielt. Weder eine einseitige Absage an «illegitimey
Gewalt noch eine Bestdtigung der legalen Gewalt 1aBt sich aus Jesu
Worten entnehmen.

Wir fassen zusammen, was wir iiber Jesu Haltung zu den Aufstands-
bewegungen seiner Zeit historisch feststellen konnen: Jesus hat den ge-
waltsamen Aufstand nicht gerechtfertigt. Der Griff nach dem Schwert
steht unter dem Fluch, aber Jesus sieht in den Aufstinden seiner Zeit
ein Flement des bevorstehenden Endes mit dem Kommen des Gottes-
reiches. Er gerdt durch die Kreuzigung zwischen zwei Aufriithrern nicht
nur passiv in Solidaritit mit den Zeloten, sondern er sieht diese Soli-
daritdt als notwendig zu seiner Sendung gehorig — er gehort zu den
Gesetzlosen (Jes. 53, 12).

Haben wir derart versucht, Jesu Haltung zu erkennen, wie sie sich
unter den Bedingungen seiner Zeit und im Zusammenhang der Ge-
schichte seines Volkes verstehen 1463t, so werden wir die Haltung der
Urchristenheit auf dieser Grundlage untersuchen. Ihre Haltung zeigt
sich darin, wie sie die Haltung Jesu unter dem Eindruck der Erschei-
nung des Auferstandenen als Beginn des Einbruchs des Gottesreiches
interpretiert hat. Dafiir stehen uns nicht nur die Berichte iiber das Leben
der Urchristenheit in der Apostelgeschichte zur Verfiigung, das unmittel-
barste Zeugnis ist ihr Bericht von Jesu Wirken und Jesu Predigt in den
Evangelien.

Es ist seit langem erkannt und ein alle Differenzen der Auslegung
und Theologie iiberwindendes Faktum, daf3 wir in den Evangelien zuerst
und vor allem die urchristliche Predigt von Christus vor uns haben.
Diese Erkenntnis wird heute kaum noch bezweifelt. Die Gegensitze be-
ginnen erst bei der Beziehung dieses Zeugnisses zu den Tatsachen der
Geschichte. Fiir diese Beziehung haben wir uns mit unserer Darstellung
der Haltung Jesu vorsichtig auf das Minimum beschrinkt und haben
dabei vor allem diejenigen Ziige herausgegriffen, die sich dem urchrist-
lichen Zeugnis am schwierigsten einfiigen. Was wir jetzt als Haltung der
Urchristenzeit kennzeichnen, steht darum nicht im Widerspruch zu Jesus.
Wir machen uns nur bewuf3t, dall wir dem Zeugnis der Urchristenheit
begegnen, d. h. dem Jesus, der durch die Auferstehung als der Christus
erschienen war. |

Von dem Leben der Urchristenheit wird uns einerseits in der Apostel-
geschichte die uneingeschriankte Gemeinschaft berichtet, die sich in dem
Freudenmahl immer neu manifestierte (Apg. 2, 42-47; 4, 32-37). Wir
werden diese Berichte nicht insgesamt als eine freie Darstellung des Lukas
bezeichnen diirfen, der ein Idealbild entwirft, das beziehungslos zur ge-
sohichtlichen Wirklichkeit ist. Die Darstellung ist vielmehr in Beziehung
zu dem zu sehen, was eindeutig die erste und entscheidende Leistung die-

99



ser Urchristenheit ist, ihr Bericht vom Wirken und von der Predigt Jesu.
Wir diirfen dariiber hinaus die einzelnen Berichte vom missionarischen
Wirken der Apostel als kennzeichnend fiir das Leben der ersten Ge-
meinde nehmen.

Daraus ergibt sich zuerst die Erkenntnis, daf3 die Gemeinde alle be-
stehenden Schranken ostentativ nicht beachtet hat. Exemplarisch wird
berichtet, daf3 ein dthiopischer Eunuch ohne weitere Formalitit durch
die Taufe in die Gemeinschaft aufgenommen wird (Apg. 8, 26-40). Dabei
ist es eindeutig, daB diese Handlung aus dem Glauben an die Erfiillung
der VerheiBungen erwichst. Jener Eunuch war ein «Gottesfiirchtigery,
der aufgrund des Gesetzes (5. Mose 23, 2-9) nicht in die Gemeinde Israel
aufgenommen werden konnte. Aber Jes. 56, 4f war verheiBen, daB3 im
Gottesreich auch der Verschnittene angenommen wird:

«Den Verschnittenen, die meine Sabbathe halten und erwidhlen
was mir wohlgefillt, und an meinem Bund festhalten, ihnen will
ich in meinem Hause und in meinen Mauern Denkmal und Na-
men geben, die besser sind als Sohne und Tochter.»
Daf} ein Farbiger in die Gemeinde aufgenommen wird, ist dagegen durch
einen Prizedenzfall seit langem legitimiert. Nach 4. Moses 12 hatte
Moses sich eine Kuschitin zur Frau genommen und dadurch den Wider-
willen von Mirjam und Aaron erregt. Dafiir wird Mirjam mit Aussatz
bestraft und erst auf die Fiirbitte des Moses wieder gereinigt.

Ebenfalls exemplarisch ist die Bekehrung des romischen Centurios
Cornelius in Caesarea, die Petrus ausdriicklich gegen den eigenen Wil-
len auf Geheil3 Gottes durchfiihrt (Apg. 10 und 11). Damit wird nicht nur
die Schranke durchbrochen, die zwischen Juden und Heiden uniiber-
windlich aufgerichtet ist, sondern in der erregten Atmosphire, keine
dreiBBig Jahre vor dem Ausbruch des jiidisch-romischen Krieges, ist die
Aufnahme eines Centurios der Besatzungsmacht noch stirker provozie-
rend. Wie exemplarisch diese Bekehrung verstanden wurde, sehen wir
daran, daB3 Petrus von der Jerusalemer Gemeinde zur Rede gestellt wird.
Die Tischgemeinschaft mit Unbeschnittenen ist anstoBig. Wir erfahren
bei dieser Gelegenheit, daB3 es jedoch in der Jerusalemer Gemeinde be-
reits Unbeschnittene gegeben hat. Apg. 11, 2 wird ausdriicklich erwahnt,
dal3 diejenigen, die «aus der Beschneidung» waren, Anstofl nahmen.
Es wird dann aber anerkannt, daB3 die Gemeinde, als das Gottesreich bei-
spielhaft vorwegnehmende Gemeinschaft, Grenzen nicht nur theoretisch
durch nominelle Aufnahme von Heiden in die Gemeinde, sondern prak-
tisch konkret durch die Tischgemeinschaft leben soll. Das Gottesreich der
unbegrenzten Tischgemeinschaft diirfen wir darum als charakteristischen
Zug der Urchristenheit verstehen. Von daher stellen wir die Frage nach
der Moglichkeit von Gewaltanwendung, um dies herbeizufiithren. Aus
den Berichten der Apostelgeschichte erhalten wir auf diese Frage keine
theoretisch begriindete Antwort. Wir miissen jedoch aus den Berichten

100



entnehmen, dal} die Gemeinde im Glauben an das bereits begonnene
Kommen des Gottesreiches dieses lediglich durch ihr Leben repridsen-
tierte, indem sie fiir jedermann offen war, die bestehenden Schranken ein-
fach nicht mehr respektierte, ohne jedoch irgendwelche Schritte zu unter-
nehmen, um politisch das Gottesreich zu verwirklichen.

In dem Bericht iiber das Wirken Jesu, mit dem die Gemeinde ihr
eigenes Leben inhaltlich gefiillt begriindete, konnen wir jedoch eine Stel-
lungnahme auch zu dieser Frage erkennen. Sie 146t sich, kurz gefaft,
dahin zusammenfassen, dal} die Gemeinde Jesu Distanz zu den Zeloten
schirfer betonte, ohne seine Solidaritiit mit ihnen aufzugeben. Wir werden
dies im Zusammenhang mit dem sich verschirfenden Gegensatz zwischen
Pharisdern, Zeloten und Sikariern auf der einen Seite und den Saddu-
zdern, romischen und jidischen Behorden auf der anderen Seite zu sehen
haben. Dieser Gegensatz fiihrte 66 n. Chr. zu dem Ausbruch des jiidisch-
romischen Krieges zur Zeit, als das erste Evangelium verfal3t wurde. Die
Jerusalemer Gemeinde ist zu dieser Zeit nach Pella im Ostjordanland
emigriert, sie hat sich also dieser Auseinandersetzung entzogen. Sie hat
in dem Konflikt nicht aktiv Partei ergriffen. Man hat vermutet, dal3 der
Schritt der Gemeinde, sich durch Emigration dem Konflikt zu entziehen,
durch eine Engelerscheinung veranlaBt wurde, daf3 die Gemeinde ihren
Weg als von Gott so gewollt verstand. Darauf weist auch hin, was wir
Markus 13, in der synoptischen Apokalypse als Weisung fiir die Endzeit
entnehmen konnen. Die Flucht wird angeraten. Mitverursacht ist diese
Haltung durch die vielen messianischen Bewegungen, die das Gottesreich
durch einen Aufstand herbeizwingen wollen. Die Gemeinde sieht auf-
grund der Weisung Jesu in den Messiaspriatendenten Pseudomessiasse
(Mark. 13, 21f). Dennoch weil3 die Gemeinde sich damit nicht von dem
Konflikt einfach ausgeschlossen. Sie wird ebenso wie die Aufstandischen
vor Gerichte gezogen werden, sie wird also ihrem Herrn nachfolgen miis-
sen bis hin zur mdglichen Hinrichtung. Obwohl die Gemeinde nicht
aktiv am Aufstand sich beteiligt, weil} sie sich dennoch mit den Auf-
stindischen wie Jesus passiv solidarisch. Sie wird das Geschick der Ver-
urteilung durch die Behérden mit ihnen teilen.

Dariiber hinaus ist es aber wahrscheinlich, daf3 die Gemeinde ur-
spriinglich in dem zum Krieg fiithrenden Aufstand ein Stiick Endgesche-
hen sah, das die Erfiillung der VerheiBungen der Vollendung zufiihren
wird. Das Markusevangelium endet mit 16, 8 scheinbar zusammenhang-
los abgebrochen; an seinem Ende steht die Weisung, nach Galilda zu
gehen, um dort den Auferstandenen zu sehen. Es berichtet nicht, daBl die
Gemeinde diese Weisung befolgt und die VerheiBung erfiillt gesehen hat.
Will man nicht das Unwahrscheinliche annehmen, daB das letzte Blatt
verloren ging, so kann man fiir die Zeit der Abfassung des Evangeliums
(zwischen 66 und 70 n. Chr., auf jeden Fall vor dem Ende des Krieges)
annehmen, daBl die Weisung, nach Galilda zu gehen, damals bedeutet:

101



dort wird jetzt mit diesem Aufstand das Gottesreich vollendet werden.
Die Solidaritit mit den Aufstindischen war darum nicht erzwungen,
sondern wurde bewuBt auf sich genommen.

In diesem geschichtlichen Zusammenhang miissen wir die Inter-
pretation des Wirkens Jesu durch die erste Gemeinde in den Evangelien
sehen. Sie betont die Distanzierung Jesu von den Zeloten. Das wird vor
allem in der Schilderung der Gefangennahme deutlich (Mark. 14. 48f):

«Und Jesus begann und sprach zu ihnen: Wie zu einem R&uber
seid ihr ausgezogen mit Schwertern und Stocken, um mich zu er-
greifen. Taglich war ich bei euch im Tempel, und ihr habt mich
nicht festgenommen. Doch die Schriften miissen erfiillt werden.»
Wir konnen nicht feststellen, auf welche Schriftstellen sich dies bezieht,
aber es kann sich mmhaltlich nur darauf beziehen, dafl die Gemeinde von
Anfang an bereits aufgrund der Verkiindigung Jesu seine Festnahme als
“ein «Gesetzloser» (Jes. 53, 12 = Luk. 22, 37) fiir gottgewollt hielt. Weil
das Gottesreich nicht als eine transzendente, religiose Grofle, sondern
als politische Macht erwartet wurde, mufite Jesus als politischer Messias
festgenommen und hingerichtet werden. Die Stellungnahme der Gemeinde
wird daran deutlich, daB} sie, wie spiter Josephus Flavius, die Aufstédn-
dischen ais Rduber bezeichnet. Das ist nicht nur hier der Fall, es trifft
auch fiir Barabbas zu, der zwar Mark. 15, 7 noch als Aufriihrer bezeich-
net wird, Matth. 27, 16 aber als ¢beriichtigter Gefangener» begegnet,
Joh. 18, 40 der «R&duber» ist. Die beiden Mitgefangenen am Kreuz sind
stets «Rdubery. Die Gemeinde mochte durch diese Ubernahme der herr-
schenden Sprachregelung in Bezug auf die Zeloten vermeiden, dal3 sie
in diese Bewegung einbezogen wird. Wie dies zu verstehen ist, hatten
wir schon an dem Matth. 26, 52-54 eingefiigten Jesuswort an den das
Schwert ziehenden Jiinger gesehen. Die Gemeinde libernimmt von Jesus
die Erwartung, daB} der messianische Endkampf durch Gottes Eingrei-
fen ausgelost wird und darum nicht durch eine Aufstandsbewegung der
Glaubenden. Von daher werden wir auch die Uberlieferung der Predigt
Jesu zu verstehen haben, vor allem die Jesusworte, die den Verzicht auf
Vergeltung und die Feindesliebe proklamieren.
Matth. 5, 38 f: «lhr habt gehort, dafl gesagt ist: Auge um Auge,
Zahn um Zahn. Ich aber sage euch, dal} ihr dem Bodsen nicht wi-
derstehen sollt; sondern wer dich auf den rechten Backen schligt,
dem biete auch den anderen dar.»
V. 43f: «Ihr habt gehort, daB gesagt ist: Du sollst deinen Nichsten
lieben und deinen Feind hassen. Ich aber sage euch: Liebet eure
Feinde und bittet fiir die, welche euch verfolgen.»
Vor allem mubB festgestellt werden, dal3 es auch bei dem abgelehnten
Widerstand gegen das Bose nicht um eine Veridnderung der bestehenden
Verhiltnisse, sondern um die Vergeltung geht, die abgelehnt wird. In
dieser Bedeutung hat Paulus das Jesuswort aufgenommen, wenn er R6m.

102



12, 19 rat: «Réchet euch nicht selbst, Geliebte, sondern gebet Raum dem
Zorn Gottesy». Eine widerstandslose Hinnahme der Ungerechtigkeit wird
damit nicht gepredigt, vor allem hat weder Jesus noch Paulus das Recht
der bestehenden Ordnung und die Unterwerfung unter die bestehende
Herrschaft gepredigt. Uber allen Anweisungen fiir das aktuelle Verhal-
ten steht bei Paulus wie bei Jesus das groB3e Gebot: «Liebe deinen Nich-
sten wie dich selbst — Ich bin der Herr!»

Wirken und Predigt der Urchristenheit miissen wir an diesem Gebot
als Verheiung orientiert sehen. Die Frage der Gewaltanwendung und
der Gewaltlosigkeit miissen wir darum dieser Orientierung des Wirkens
am Zeugnis fiir dieses bereits beginnende Gottesreich untergeordnet
sehen. Fiir die Urchristenheit wie fiir Jesus und Paulus gibt es keine ab-
strakte Frage der Gewalt oder Gewaltlosigkeit als ethisches Prinzip. Jede
grundsitzliche Fragestellung in dieser Richtung wird aber abstrakt, wie
es sich gerade an der Diskussion iiber das Antirassismus-Programm zeigt.
Als abstrakte Fragestellung geht sie an den konkreten Verhiltnissen vor-
bei. Durch das Ubersehen der konkreten Verhiltnisse wird sie aber un-
menschlich. Das Wirken und die Predigt der Urchristenheit waren auf die
damals bestehenden Verhiltnisse konkret bezogen. Die Urchristenheit
proklamierte den Beginn des Gottesreiches, indem sie dieses Gottesreich
exemplarisch lebte. Dieses exemplarische Leben bedeutet die Proklama-
tion des beginnenden Gottesreiches. Es muBlte darum fiir die bestehende
Ordnung und die durch sie Herrschenden provokativ wirken, ohne daf3
Gewaltanwendung oder Gewaltlosigkeit zur prinzipiellen Frage werden
konnten. Als Zeugnis fiir das Gottesreich bedeutete das Leben der Ur-
christenheit dagegen die verwirklichte Solidaritdt mit allen Unterdrick-
ten. Es muBte darum die Verfolgung durch die herrschenden Gewalten
provozieren, wie die Geschichte erweist. Die Christenverfolgungen, die
die Kirchengeschichte wihrend der ersten drei Jahrhunderte bestimmen,
sind die Reaktion auf die Provokation des urchristlichen Lebens. Sie be-
stand in der Durchbrechung aller bestehenden, die Menschheit trennen-
den Schranken und in der Proklamation der Gottesherrschaft, die alle
innerweltliche Herrschaft beenden sollte.

Es ist in dem urchristlichen Glauben an diese absolute Herrschaft
Gottes begriindet, daBl Mittel der Gewalt nicht angewandt wurden, ohne
dafl damit ein ethisches Prinzip der Gewaltlosigkeit verabsolutiert wurde.
Heutige Uberlegungen iiber das Wesen der Gewalt und Gegengewalt sind
der Urchristenheit noch fremd. Thr Glaube an die Gottesherrschaft und
die Bruderschaft der Menschen, in der diese Gottesherrschaft gegen-
wirtige konkrete Wirklichkeit wird, hat sie in die Solidaritdt mit den
Unterdriickten gefiihrt, die sie bewuft aufgenommen hat. Dall zu den
frihchristlichen Gemeinden vor allem Menschen der niederen sozialen
Schichten und Sklaven gehorten, entnehmen wir aus 1. Kor. 1, 26 sowie
aus den heute nicht mehr eindeutig verstindlichen Anweisungen fir die

103



Sklaven 1. Kor. 7, 20f. DaB die sich in dieser Welt konsolidierende Kirche
sich zu arrangieren suchte, wie es in den sogenannten Haustafeln (Kol.
3, 18—4, 1; Eph. 5, 22—6, 9) und danach in den Gemeinderegeln (1.Tim.
6, 1f; Tit. 2, 9f) zum Ausdruck kommt, muf3 unter der verinderten Ziel-
setzung beurteilt werden. Da3 die Anerkennung der bestehenden Ver-
hiltnisse dann in der Kirche immer mehr zum Motiv fiir ihr Verhalten
und inhaltlich zum Ziel ihrer Predigt wurde, darf der Urchristenheit nicht
unterschoben werden.

Um fiir die Gegenwart aus der Haltung und der Verkiindigung der
Urchristenheit Rat zu erhalten, muf3 deren Verhalten und Verkiindigung
auf dem Hintergrund der sozialen und politischen Verhéltnisse ihrer
Zeit gesehen werden. Nur so wird deutlich, was die urchristliche Bot-
schaft fiir ihre Zeit konkret bedeutete. Irgendein Prinzip 146t sich dar-
aus nicht entnehmen, wenn wir nicht unzulissig abstrahieren und damit
die Verkiindigung entleeren wollen. Fiir die Gegenwartsproblematik
kénnen wir einen Rat nur dadurch erhalten, dal3 wir das Verhalten der
Urchristenheit in ihrer Zeit mit seiner Bedeutung fiir die damals ge-
gebenen Verhiltnisse auf unsere Verhiltnisse zu ubertragen suchen.
Dann gewinnt aber vornehmlich Bedeutung die konkret geiibte Soli-
daritdt der Urchristen, die damit die Gottesherrschaft bezeugten. Wir
haben heute danach zu fragen, wodurch wir den unterdriickten Bevol-
kerungsschichten in Lateinamerika und den USA, sowie den in kolonia-
ler Abhingigkeit lebenden Volkern in gleicher Weise die Solidaritit be-
zeugen konnen.

Ist es stets die Frage des Zeugnisses fiir die mit Christus gekommene
Gottesherrschaft, die das Verhalten der Christen bestimmt, so sind wir
heute gerufen, jenen Volkern durch konkrete Hilfe die Solidaritit zu
erweisen. Die Frage, wie weit die Anwendung von Gewalt in der kon-
kreten Situation in Afrika oder Lateinamerika als Zeugnis fiir die Gottes-
herrschaft auch gegeniiber den Unterdriickern verstanden werden kann,
gegen die sich die revolutiondre Gewalt wendet, ist vom griinen Tisch
in Europa nicht zu entscheiden. Wir miissen sie den betroffenen Bridern
tiberlassen. Davon aber die Hilfeleistung abhidngig zu machen, wire das
gleiche, als wenn Jesus den am Kreuz hdngenden Zeloten anstatt der
Verheiflung eine Strafpredigt iiber ihre verfehlte Gewaltanwendung ge-
halten hitte. Hans-Werner Bartsch

Wo ist dein Bruder?

Uber alle Unterschiede und Streitigkeiten hinweg, sei dies die entschei-
dende praktische Frage, die heute sowohl an die Christen wie an
die Marxisten gestellt sei. Zu solchem Schluf3 kommt Konrad Farner in
seinem neuesten Buch «Theologie des Kommunismus?», das im Stimme-

104



	Gewalt und Gewaltlosigkeit im Urchristentum : zum Problem des Antirassismusprogramms (Fortsetzung und Schluss)

