
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 3

Artikel: Gewalt und Gewaltlosigkeit im Urchristentum : zum Problem des
Antirassismusprogramms

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschen, die vieles verlieren können im Einsatz für den Notleidenden,
ja beinahe alles, nicht aber die Tiefe ihres Lebens, die Liebe, weil sie sich
mit Christus zusammen sehen. Das nennt Paulus «Gestaltetwerden mit
der Gestalt Christi». Der Herr hat dieses Leben voll Elend, Armut und
Trauer selber auf sich genommen, es mit uns Menschen geteilt bis in den
Tod und dadurch gezeigt, daß wir so das volle Leben haben. Dieses Leben
ist ernst zu nehmen.

Darum sollen wir uns aufraffen, gerade dort, wo es peinlich und
mühsam wird, wenn wir mit dem anderen, der durch Zwietracht, Einsamkeit,

Verachtung oder Elend ausgestoßen ist, zusammenleben wollen. Wir
können ihm zeigen, wo die Tiefe des Lebens ist, nämlich da, wo wir
versuchen, in Gemeinschaft mit ihm zu leben.

Versuchen wir, diesen Weg zu gehen, diesen schweren Weg der
Bergpredigt, auf den uns Christus ruft. Versuchen wir es in der kommenden
Woche, damit wir sagen können: wohl euch ihr Armen, Hungernden und
Trauernden durch mich, weil ich glaube, daß Christus lebt, nicht nur für
mich, sondern auch für die anderen.

Radiopredigt, gehalten am 14. Februar 1971

Moritz Bühlmann

Gewalt und Gewaltlosigkeit
im Urchristentum

(Zum Problem des Antirassismusprogramms)

Fragen wir das Neue Testament um Rat in der Auseinandersetzung um
die Unterstützung antirassistischer Bewegungen, die nicht grundsätzlich
revolutionäre Gewaltanwendung ausschließen, so wird besonders deutlich,

daß wir kein Rezept erwarten können, das direkte Anweisung für
die Entscheidung gibt. In der Konkordanz finden wir die Vokabel
«Gewalt» in der Bedeutung, die sie in dem heutigen Zusammenhang hat, nur
in Berichten über die Gefangennahme von Aposteln (5, 26; 21, 35; v24, 7)
und einmal für die Gewalt der Wellen. Das Wort «Gewaltlosigkeit» gibt
es zu jener Zeit überhaupt noch nicht. Wir sind damit davor bewahrt,
allzu voreilig festzustellen, daß Jesus entweder grundsätzlich die Gewalt
abgelehnt hat, oder daß er sie nicht verworfen hat. Daß dennoch beide
Urteile gefällt worden sind, kann als ein Musterbeispiel dafür genommen
werden, daß man alles aus der Bibel begründen kann, wenn man sich
damit zufrieden gibt, aus Bibelsprüchen direkte Anweisungen zu entnehmen.

Tatsächlich ist mit solchen Resultaten eher die vorher gefaßte eigene

68



Meinung unter Vergewaltigung des Bibelwortes bestätigt worden, als
daß wirklich die Bibel sachlich befragt wurde, um daraus Rat für das
eigene Urteil zu gewinnen, das bis dahin offen bleibt. Die Tatsache, daß
dieselben Theologen, die Jesus vorher in Anspruch genommen haben,
um die Aufrüstung zu rechtfertigen, jetzt die Unterstützung der
antirassistischen Bewegungen davon abhängig machen, daß diese ausdrücklich

und grundsätzlich Gewaltanwendung ablehnen, weil Jesus sich
angeblich eindeutig gegen Gewaltanwendung ausgesprochen habe, läßt
erkennen, daß hier andere Interessen im Spiel sind.

Daß diese Abhängigkeit von materieller Hilfe von einer bestimmten
ethischen Entscheidung der Empfänger faktisch die Hilfe selbst
entwertet und darum unmöglich ist, läßt sich an einer Parallele erkennen.
Die karitative Hilfe der Kirchen (Brot für die Welt) hat noch niemals
danach gefragt, ob die Empfänger dieser Hilfe ausdrücklich und
grundsätzlich die Polygamie ablehnen, obwohl diese Ablehnung z. B. Voraussetzung

für die Aufnahme in die meisten Kirchen ist.

Sind wir damit über diese beiden Voraussetzungen für unsere
Befragung der Urchristenheit klar — wir erwarten kein Rezept, und wir
machen unsere Hilfe nicht von der gewonnenen Erkenntnis abhängig —
so werden wir zur Frage der Gewalt zuerst auf eine Beobachtung stoßen,
die für den Leser einer deutschen Uebersetzung des Neuen Testaments
der oben genannten Feststellung widerspricht. In der Zürcher Bibel findet
sich diese Vokabel zuerst Matth. 7, 29 Mk. 1, 22): Jesus lehrte sie wie
einer, der Gewalt hat. Von Gewalt als einer Macht, die Menschen
überwindet, weiß die Urchristenheit also durchaus zu berichten. Verfolgen
wir dieses Wort weiter durch die Evangelien, so bleibt diese Gewalt
offensichtlich nicht einmal voll nur eine Gewalt der Predigt des Wortes,
wenn Matth. 11, 12 als Jesuswort überliefert wird:

Aber von den Tagen Johannes des Täufers an bis jetzt wird das
Reich der Himmel mit Gewalt erstrebt, und gewaltsam Ringende
reißen es an sich. (Aehnlich Luk. 16, 16.)

Versteht man dieses Wort innerhalb der politischen Zusammenhänge in
Israel zur Zeit Jesu, so kann man eine Beziehung zu den aufständischen
Bewegungen wenigstens nicht ausschließen — sie ist eher wahrscheinlich,
zumal an diesen Stellen das Verbum zu der Vokabel begegnet, die am
ehesten unserem Verständnis heute entspricht. Jesus gesteht jenen
Aufständischen seiner Zeit — in deren Mitte er später am Kreuz hing! —
zu, daß sie das Reich der Himmel erstreben. Noch mehr bedeutet es
allerdings, daß er den Eintritt in dieses Reich, das «an sich Reißen», d h. das
Kommen des Gottesreiches, mit Gewalt verbunden sieht. Aber wir müssen

zugleich feststellen, daß die Auslegung dieses Jesuswortes, das uns
bei Matthäus und Lukas in zwei unterschiedlichen Fassungen begegnet,
nicht so erklären kann, daß wir eindeutig die Bedeutung erkennen können;

es bleibt bisher ein Rätselwort.

69



Ebenso steht es mit jenem Jesuswort, in dem die Mittel der Gewalt
nicht nur genannt werden, sondern eine positive Wertung erfahren. Auf
dem Wege vom Abendmahl zum Garten Gethsemane sagt Jesus nach
Lukas 22, 36f zu seinen Jüngern:

Aber jetzt, wer einen Beutel hat, nehme ihn, gleichfalls auch,
wer eine Tasche hat, und wer kein Schwert hat, verkaufe seinen
Mantel und kaufe eins. Denn ich sage euch: Dieses Schriftwort
muß sich an mir erfüllen: Und er ist unter die Uebeltäter
Gesetzlosen) gezählt worden.

Dieses Wort ist so außergewöhnlich, daß es nur Lukas in seiner fast
pedantischen Treue zur Ueberlieferung nicht ausgeschieden hat. Es scheint
der Haltung Jesu so sehr zu widersprechen, daß die Ausleger es entweder
als «unecht» oder als ein symbolisches Wort bezeichnen. Der nüchterne
Leser der Evangelien S. Ben-Chorin hat in seinem «Jesus-Buch» daher
einfach registriert, daß Jesus wahrscheinlich in Jerusalem einen Augenblick

mit dem Gedanken der Gewaltanwendung gespielt habe, um ihn
dann sofort wieder zu verwerfen.

Wenn wir ebenso nüchtern versuchen, die Bedeutung dieses Wortes
zu erkennen, die es tatsächlich hat, so werden wir es ehrlich als ein
unbequemes und darum sicher nicht nachträglich unterschobenes Jesuswort
nehmen müssen; denn die Ausflucht symbolischer Bedeutung ist uns
nicht erlaubt. Wir müssen dann aber auch bedenken, in welcher Situation
und unter welcher Erwartung dieses Wort im Zusammenhang begegnet.
Es rät zum Kauf eines Schwertes in einem Augenblick, da Jesus und dis
Jünger das Kommen des Gottesreiches, und das heißt zugleich den
messianischen Endkampf erwarten. Daran werden nach der Vorstel'ung der
Juden zu jener Zeit Legionen von Engeln teilnehmen (Matth. 26, 53),
aber es wird ebenso sicher ein durchaus gewalttätiger Kampf sein, bei
dem ein Schwert vonnöten ist.

Das Schwertwort weist also zuerst darauf hin, daß es in gespannter
Erwartung des eschatologischen Endes gesprochen ist. Es betont aber
zugleich, daß dieses Ende und das Kommen des Gottesreiches ein durchaus
reales irdisches Ereignis ist, bei dem ein Glaubender ein Schwert brauchen

kann; denn es wird ein Kampf zwischen allen Völkern der Erde
sein (Mark. 13, 8). Irgendeine vergeistigte Umdeutung der eschatologischen

Erwartung Israels hat Jesus also nicht gepredigt. Dennoch hat er
damit nicht die Gewalt gerechtfertigt; denn zur Begründung führt das
Evangelium Jes. 53, 12 an: Er ist unter die Gesetzlosen gezählt worden.
Damit sieht Jesus dieses Geifen zum Schwert, das er eben seinen Jüngern

geraten hat, als eine Handlung, die ihn unter die Gesetzlosen
einreiht.

Dieses Zitat ist umso bedeutsamer, weil es das einzige Mal ist, daß uns
innerhalb der Leidensgeschichte Jesaja 53 begegnet. An der
Leidensgeschichte selbst können wir eine Auslegung des Geschehens mit Hilfe

70



jenes Kapitels vom Gottesknecht nicht erkennen, sie erfolgt erst später,
am ausführlichsten 1. Petrus 2, 2Iff. Haben wir in dem Jesuswort Luk.
22, 36 im Zusammenhang der Leidensgeschichte den ersten Hinweis auf
eine derartige Auslegung der Hinrichtung Jesu, so wird der Ansatzpunkt
deutlich: Jesus ist in seiner Hinrichtung in eine so nahe Verbindung zu
den Gewalttätern jener Zeit, den aufständischen Zeloten, gekommen, daß
hier der Ursprung für jene Auslegung zu sehen ist. Es ist kein Zufall, daß
Jesus zwischen zwei Aufrührern gekreuzigt wurde, sondern er hat selbst
die Veranlassung dazu gegeben, er bejahte diese Gleichstellung.

Wie wir daraus keine Rechtfertigung der Gewaltanwendung
entnehmen dürfen — allenfalls die Feststellung, daß Gewaltanwendung
beim Kommen des Gottesreiches unabwendbar ist —, so dürfen wir
nicht übersehen, daß es auch innerhalb der Leidensgeschichte andere
Züge gibt, die Ablehnung der Gewaltanwendung durch Jesus bezeugen.
Dafür ist die Gefangennahme zu nennen, die auch in ihrer ältesten
Gestalt (Mark. 14, 43-50) berichtet, daß Jesus sich widerstandslos gefangen
nehmen ließ. Zwar hat erst Matthäus dies dadurch unterstrichen, daß
er berichtet, Jesus habe den Verteidigungsversuch eines Jüngers
ausdrücklich mit jenem berühmten Wort abgewehrt (26, 52):

Stecke das Schwert an seinen Ort! Denn alle, die zum Schwert
greifen, werden durch das Schwert umkommen.

(Schluß folgt.)
Hans-Werner Bartsch

Im Gedenken an Emil Fuchs

Am 13. Februar 1971 wurde Professor Dr. Emil Fuchs im hohen Alter
von 97 Jahren in Berlin aus diesem Dasein gerufen. Sein langes Leben
war erfüllt von reicher Freude, aber auch von bitterem Schmerz aufgrund
von erlittenen familiären Schicksalsschlägen. Es war ein Kampf für
Redlichkeit, Wahrheit, soziale Gerechtigkeit, Frieden und Sozialismus. Wir
religiösen Sozialisten haben in ihm einen tapferen Vorkämpfer des

religiösen Sozialismus in Deutschland verloren, welcher auch mit unserer
schweizerischen Bewegung seit 1914 in gegenseitig anregender Verbindung

stand.
Emil Fuchs entstammte einem konservativen orthodoxen lutherischen

Pfarrhaus in Hessen. Früh regte sich sein Freiheitsdrang, durch welchen
er einer sehr nötigen finanziellen Studienbeihilfe eines hablichen
Verwandten verlustig ging, da er Theologie in dem als ketzerisch-liberal
verschrieenen Gießen studieren wollte. Der «Kunstwart», des schon mit dem
Gymnasiasten verbundenen Avenarius, schloß ihm den Sinn für die

71


	Gewalt und Gewaltlosigkeit im Urchristentum : zum Problem des Antirassismusprogramms

