
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 3

Artikel: Die Bergpredigt

Autor: Bühlmann, Moritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bergpredigt
Mit der Bergpredigt, über die wir am heutigen Sonntag nachdenken,
ergeht an alle, die Christus folgen wollen, eine profetische Verkündigung.
Hören wir nun das Wort des Herrn aus dem sechsten Kapitel des
Lukasevangeliums:

Und Jesus stieg mit den Jüngern vom Berg herab und stellte sich auf
einen ebenen Platz, und eine große Schar seiner Jünger war da und viele
Menschen von Judäa und Jerusalem und von den Küstengebieten von
Tyrus und Sidon. Er richtete seine Augen auf die Jünger und sagte: Wohl
euch, ihr Armen,denn euch gehört das Reich Gottes. Wohl euch, die ihr
jetzt hungert, denn ihr werdet satt werden. Wohl euch, die ihr jetzt weint,
denn ihr werdet lachen. Wohl euch, wenn euch die Menschen hassen und
aus ihrer Gemeinschaft ausschließen, wenn sie euch beschimpfen und
euren Namen verachten wegen des Menschensohnes. Freut euch und
tanzt, wenn das geschieht, denn euer Lohn im Himmel wird groß sein.
Ebenso haben viele Väter die Propheten behandelt. Aber wehe euch, die
ihr jetzt reich seid, denn ihr seid bereits getröstet. Wehe euch, die ihr
jetzt satt seid, denn ihr werdet hungern. Wehe euch, die ihr jetzt lacht,
denn ihr werdet jammern und weinen. Wehe euch, wenn euch alle
Menschen loben, denn ebenso haben ihre Väter die falschen Profeten behandelt.

Es ist unsinnig zu sagen, es gebe keine Armen, keinen Hunger und
kein Elend. Täglich werden uns Not und Unglück durch die Massenmedien

in unsere Stuben gebracht. Deshalb versuchen wir selber, solchen
harten Schlägen in unserem Leben zuvor zu kommen. Wir sichern uns
nach allen Seiten ab, damit das Leben auch in Krisensituationen
funktioniert. Dadurch glauben wir, das Glück einzufangen. Wir leben in einer
Zeit, in der sich jeder bemüht, weg zu sehen, wenn er dem Elend begegnet.

Das Elend wird in Häusern für Kranke, Alte, Schwererziehbare,
Suöhtgefährdete und Neurotische abgesondert. Weil wir die Möglichkeit
haben, die Not zu kanalisieren, leben und handeln wir oft so, als gäbe
es dieses Elend, von dem die Bergpredigt spricht, nicht.

Dabei übersehen wir die menschlichen Schicksale in unserer eigenen
Mitte; Menschen, die sich nicht mehr lieben können, die Verachteten, die
Wehrlosen, die Außenseiter. So gehen wir an den eigentlichen Aufgaben
und Problemen des Lebens vorbei und müssen dafür den Vorwurf in
Kauf nehmen, daß wir uns über das Elend hinweg vertrösten auf die
Ewigkeit im Sinne einer falsch verstandenen Bergpredigt. Sind es nicht
Worte wie die Seligpreisungen, mit denen die Kirchen immer wieder ihre
Gläubigen über die Misere im Diesseits hinwegtrösten und auf ein besseres
Jenseits nach dem Tode vertrösten? Und stahlen sie damit nicht den
Unterdrückten aller Zeiten jedes bißchen Initiative gegenüber den
Unterdrückern? Verdächtigen sie damit nicht im voraus und auf alle Fälle jedes

65



bißchen Fortschritt auf jedem Gebiet, auch im aggiornamento der Kirche
und in der Arbeit der Theologie?

Solche Feststellungen macht Karl Steinbuch in seinem Buch «Falsch
programmiert», wenn er schreibt: «Die christlich bestimmte Denkweise
bewirkt in unserer Gesellschaft eine Diskriminierung des Fortschrittes
Wessen Denken vom Weltende bestimmt wird, der wird sich schwerlich
für den diesseitigen technischen oder gesellschaftlichen Fortschritt
begeistern können. Die christlichen Kirchen sind auf der dauernden Flucht
vor dem Fortschritt der Gegenwart. Schlimmer noch, sie kämpfen aktiv
gegen ihn. Die Kirchen müssen, wenn sie glaubwürdig sain wollen, auf
die Fragen der Zukunft glaubwürdige Antworten finden.»

Diesem kritischen Zitat können wir einen Aufruf von Visser't Hooft
aus dem Jahre 1968 auf der Weltkirchenkonferenz in Uppsala
gegenüberstellen. Er sagt: «Uns muß klar werden, daß die Kirchenlieder, die
ihre Verantwortung für die Bedürftigen in irgendeinem anderen Teil der
Welt praktisch leugnen, ebenso der Häresie schuldig sind wie die, welche
die eine oder andere Glaubenswahrheit verwerfen.»

Sicher sind dadurch die Vorwürfe an die Christen und die Kirchen
nicht entkräftet. Und bei einer ernsten Konfrontation unseres Lebens
mit den Forderungen der Bergpredigt können wir erschüttert werden
über unser kleinliches Denken und die schwache Basis im Glauben, die
für solche Aufgaben und Einsätze oft nicht genügt. Ja noch mehr, gerade
diese Form des Lebens, die unsere totale Hingabe fordern würde, wird
durch Christus in den Seligpreisungen gelobt.

Papst Johannes ruft zu diesem Einsatz über unsere Grenzen hinaus
auf mit den Worten: «Eine der größten unserer Zeit gestellten Aufgaben
ist wohl die, zwischen den wirtschaftlich fortgeschrittenen und den
wirtschaftlich noch in Entwicklung begriffenen Ländern die rechten
Beziehungen herzustellen. Während die einen im Wohlstand leben, leiden die
andern harte Not. Wenn nun die wechselseitigen Bziehungen der
Menschen in allen Teilen der Welt heute so eng geworden sind, daß die
Menschen sich gleichsam als Bewohner ein und desselben Hauses vorkommen,

dann dürfen die Völker, die mit Reichtum und Ueberfluß gesättigt

sind, die Lage jener anderen Völker nicht vergessen, deren Angehörige

mit so großen inneren Schwierigkeiten zu kämpfen haben, daß sie

vor Elend und Hunger fast zugrunde gehen und nicht in angemessener
Weise in den Genuß der wesentlichen Menschenrechte kommen. Dies
umso weniger, als die Staaten täglich mehr voneinander abhängig werden
und ein dauerhafter und segensreicher Friede nicht gewährleistet ist, wenn
die wirtschaftliche und soziale Lage des einen von der des andern allzu
stark abweicht.» Soweit Papst Johannes XXIII.

Aber was uns persönlich betrifft, berührt uns diese Seite des Lebens
oft nicht. Ruhe, Ordnung, Demokratie und Sicherheit sind unsere Grundpfeiler.

Darin haben sogenannte Randerscheinungen oder Schattenseiten

66



des Lebens keinen Platz. Christus aber spricht, wohl euch, ihr Armen,
Hungernden, Trauernden. Ganz einfach ist die Bergpredigt nicht zu
verstehen, doch wollen wir versuchen, für unser Leben den Weg zu finden,
den Christus uns vorgezeichnet hat. auf Grund dieser Worte.
Sein Aufruf will uns bestimmt nicht unfähig machen fürs Leben, sodaß
wir mit dem Elend in der Welt zufrieden bleiben, indem wir es zu
bagatellisieren versuchen. Christus sagt nicht, es gebe keine Probleme, sondern
er weist gerade in diese Welt hinein. Er zeigt, daß wirkliche Gemeinschaft
unter Menschen die Gemeinschaft auch in der Erfahrung des Elends
erfordert. Es gehört zum Wesen des christlichen Glaubens, daß ei genau
dort die Verbindung mit dem anderen sucht, und zwar nicht nur mit
dem Leidenden, sondern auch mit den Schuldigen. Ja, noch mehr, es

gehört zum christlichen Leben, daß das fremde Schicksal unser eigenes
wird. Es gehört der Wille dazu, Leiden, Sorgen, Ängste, Bosheiten,
Zweifel und Unordnungen auf sich nehmen zu können, so weit die eigene
Kraft reicht. Nicht die Kraft des Widerstehens, sondern die des
Auffangens. Unser Leben wird dabei echter und tiefer, es wird schwerer und
auch wesentlicher. Dann ist nicht nur unser eigenes Leben, sondern auch
das des elenden Menschen lebenswert, weil es ebenso geliebt wird. In der
äußersten Armut ist der Mensch von Gott getragen, der uns allen das
Leben schenkt. Deshalb wird das Reich Gottes den Armen zugesprochen,
weil sie offen sind für Gott, ihre Erwartung auf die Stunde gesetzt haben,
in der Gott seine Herrschaft ergreift, weil sie den Blick frei haben für
Golt, und nicht dem Wahn unterlegen sind, als ob durch Besitz und
Wohlergehen alles gesichert sei.

Mit diesem Aufruf an uns, die Trauernden, Machtlosen und Außenseiter

ernst zu nehmen, verbindet Christus die schweren Gerichtsworte.
Darin wird der ganze Abstand zwischen den Gerichten Gottes und der
Art und Weise deutlich, wie wir Menschen zu richten und abzuurteilen
pflegen. Durch Gericht und Strafe ist noch nie ein Mensch gesund
geworden. Das nur Negative macht uns immer bloß krank und besonders
dann, wenn wir es gerne bei den anderen suchen, weil wir nicht ehrlich
sind und zu wenig Mut aufbringen, auch uns der Kritik auszusetzen.
Christus setzt ganz neue Maßstäbe für das gemeinsame Zusammenleben,
auch mit Menschen, die anders sind, wie Außenseiter, Verkommene,
Fremdartige. Denn die Vorurteile und die landläufigen Meinung, die sich
über die Andersartigen bilden, sind fast unausrottbar. Wir müssen uns
abgewöhnen, Menschen auszusortieren. Es ist leicht, mit unserem eigenen
Ansehen und der eigenen Macht die Zukurzgekommenen und die
Gestrandeten zu manipulieren, weil sie auf uns angewiesen sind. Und es ist
leicht, sie zu unseren eigenen Zwecken auszunützen.

Unser christliches Verhalten zeigt sich darin, wie wir uns üben und
es lernen, den Ausgesonderten mit uns selbst zusammen zu sehen, sein
Schicksal zu teilen, in sein Leben einzusteigen. Selig preist Christus jene

67



Menschen, die vieles verlieren können im Einsatz für den Notleidenden,
ja beinahe alles, nicht aber die Tiefe ihres Lebens, die Liebe, weil sie sich
mit Christus zusammen sehen. Das nennt Paulus «Gestaltetwerden mit
der Gestalt Christi». Der Herr hat dieses Leben voll Elend, Armut und
Trauer selber auf sich genommen, es mit uns Menschen geteilt bis in den
Tod und dadurch gezeigt, daß wir so das volle Leben haben. Dieses Leben
ist ernst zu nehmen.

Darum sollen wir uns aufraffen, gerade dort, wo es peinlich und
mühsam wird, wenn wir mit dem anderen, der durch Zwietracht, Einsamkeit,

Verachtung oder Elend ausgestoßen ist, zusammenleben wollen. Wir
können ihm zeigen, wo die Tiefe des Lebens ist, nämlich da, wo wir
versuchen, in Gemeinschaft mit ihm zu leben.

Versuchen wir, diesen Weg zu gehen, diesen schweren Weg der
Bergpredigt, auf den uns Christus ruft. Versuchen wir es in der kommenden
Woche, damit wir sagen können: wohl euch ihr Armen, Hungernden und
Trauernden durch mich, weil ich glaube, daß Christus lebt, nicht nur für
mich, sondern auch für die anderen.

Radiopredigt, gehalten am 14. Februar 1971

Moritz Bühlmann

Gewalt und Gewaltlosigkeit
im Urchristentum

(Zum Problem des Antirassismusprogramms)

Fragen wir das Neue Testament um Rat in der Auseinandersetzung um
die Unterstützung antirassistischer Bewegungen, die nicht grundsätzlich
revolutionäre Gewaltanwendung ausschließen, so wird besonders deutlich,

daß wir kein Rezept erwarten können, das direkte Anweisung für
die Entscheidung gibt. In der Konkordanz finden wir die Vokabel
«Gewalt» in der Bedeutung, die sie in dem heutigen Zusammenhang hat, nur
in Berichten über die Gefangennahme von Aposteln (5, 26; 21, 35; v24, 7)
und einmal für die Gewalt der Wellen. Das Wort «Gewaltlosigkeit» gibt
es zu jener Zeit überhaupt noch nicht. Wir sind damit davor bewahrt,
allzu voreilig festzustellen, daß Jesus entweder grundsätzlich die Gewalt
abgelehnt hat, oder daß er sie nicht verworfen hat. Daß dennoch beide
Urteile gefällt worden sind, kann als ein Musterbeispiel dafür genommen
werden, daß man alles aus der Bibel begründen kann, wenn man sich
damit zufrieden gibt, aus Bibelsprüchen direkte Anweisungen zu entnehmen.

Tatsächlich ist mit solchen Resultaten eher die vorher gefaßte eigene

68


	Die Bergpredigt

