Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 3

Artikel: Die Bergpredigt

Autor: Bihlmann, Moritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141882

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bergpredigt

Mit der Bergpredigt, iiber die wir am heutigen Sonntag nachdenken,
ergeht an alle, die Christus folgen wollen, eine profetische Verkiindigung.
Horen wir nun das Wort des Herrn aus dem sechsten Kapitel des Lukas-
evangeliums:

Und Jesus stieg mit den Jiingern vom Berg herab und stellte sich auf
einen ebenen Platz, und eine grofle Schar seiner Jiinger war da und viele
Menschen von Judda und Jerusalem und von den Kiistengebieten von
Tyrus und Sidon. Er richtete seine Augen auf die Jiinger und sagte: Wohl
euch, ihr Armen.,denn euch gehort das Reich Gottes. Wohl euch, die ihr
jetzt hungert, denn ihr werdet satt werden. Wohl euch, die ihr jetzt weint,
denn ihr werdet lachen. Wohl euch, wenn euch die Menschen hassen und
aus ihrer Gemeinschaft ausschlieBfen, wenn sie euch beschimpfen und
euren Namen verachten wegen des Menschensohnes. Freut euch und
tanzt, wenn das geschieht, denn euer Lohn im Himmel wird grof3 sein.
Ebenso haben viele Viter die Propheten behandelt. Aber wehe euch, die
ihr jetzt reich seid, denn ihr seid bereits getrostet. Wehe euch, die ihr
jetzt satt seid, denn ihr werdet hungern. Wehe euch, die ihr jetzt lacht,
denn ihr werdet jammern und weinen. Wehe euch, wenn euch alle Men-
schen loben, denn ebenso haben ihre Viter die falschen Profeten behan-
delt.

Es ist unsinnig zu sagen, es gebe keine Armen, keinen Hunger und
kein Elend. Téaglich werden uns Not und Ungliick durch die Massen-
medien in unsere Stuben gebracht. Deshalb versuchen wir selber, solchen
harten Schldgen in unserem Leben zuvor zu kommen. Wir sichern uns
nach allen Seiten ab, damit das Leben auch in Krisensituationen funk-
tioniert. Dadurch glauben wir, das Gliick einzufangen. Wir leben in einer
Zeit, in der sich jeder bemiiht, weg zu sehen, wenn er dem Elend begeg-
net. Das Elend wird in Hiusern fiir Kranke, Alte, Schwererziehbare,
Suchtgefahrdete und Neurotische abgesondert. Weil wir die Moglichkeit
haben, die Not zu kanalisieren, leben und handeln wir oft so, als gidbe
es dieses Elend, von dem die Bergpredigt spricht, nicht.

Dabei iibersehen wir die menschlichen Schicksale in unserer eigenen
Mitte; Menschen, die sich nicht mehr lieben konnen, die Verachteten, die
Wehrlosen, die AuBenseiter. So gehen wir an den eigentlichen Aufgaben
und Problemen des Lebens vorbei und miissen dafiir den Vorwurf in
Kauf nehmen, dal3 wir uns liber das Elend hinweg vertrosten auf die
Ewigkeit im Sinne einer falsch verstandenen Bergpredigt. Sind es nicht
Worte wie die Seligpreisungen, mit denen die Kirchen immer wieder ihre
Glaubigen iiber die Misere im Diesseits-hinwegtrosten und auf ein besseres
Jenseits nach dem Tode vertrosten? Und stahlen sie damit nicht den
Unterdriickten aller Zeiten jedes biBchen Initiative gegeniiber den Unter-
driickern? Verdichtigen sie damit nicht im voraus und auf alle Fille jedes

65



biBBchen Fortschritt auf jedem Gebiet, auch im aggiornamento der Kirche
und in der Arbeit der Theologie?

Solche Feststellungen macht Karl Steinbuch in seinem Buch ¢Falsch
programmiert», wenn er schreibt: «Die christlich bestimmte Denkweise
bewirkt in unserer Gesellschaft eine Diskriminierung des Fortschrittes.
Wessen Denken vom Weltende bestimmt wird, der wird sich schwerlich
fiir den diesseitigen technischen oder gesellschaftlichen Fortschritt be-
geistern konnen. Die christlichen Kirchen sind auf der dauernden Flucht
vor dem Fortschritt der Gegenwart. Schlimmer noch, sie kimpfen aktiv
gegen ihn. Die Kirchen miissen, wenn sie glaubwiirdig sein wollen, auf
die Fragen der Zukunft glaubwiirdige Antworten finden.»

Diesem kritischen Zitat konnen wir einen Aufruf von Visser’t Hooft
aus dem Jahre 1968 auf der Weltkirchenkonferenz in Uppsala gegen-
tberstellen. Er sagt: «Uns muf} klar werden, daf3 die Kirchenlieder, die
ihre Verantwortung fiir die Bediirftigen in irgendeinem anderen Teil der
Welt praktisch leugnen, ebenso der Hiresie schuldig sind wie die, welche
die eine oder andere Glaubenswahrheit verwerfen.»

Sicher sind dadurch die Vorwiirfe an die Christen und die Kirchen
nicht entkriftet. Und bei einer ernsten Konfrontation unseres Lebens
mit den Forderungen der Bergpredigt konnen wir erschiittert werden
iber unser kleinliches Denken und die schwache Basis im Glauben, die
fiir solche Aufgaben und Einsitze oft nicht geniigt. Ja noch mehr, gerade
diese Form des Lebens, die unsere totale Hingabe fordern wiirde, wird
durch Christus in den Seligpreisungen gelobt.

Papst Johannes ruft zu diesem Einsatz iiber unsere Grenzen hinaus
auf mit den Worten: ¢Eine der groBiten unserer Zeit gestellten Aufgaben
ist wohl die, zwischen den wirtschaftlich fortgeschrittenen und den wirt-
schaftlich noch in Entwicklung begriffenen Lindern die rechten Bezie-
hungen herzustellen. Wiahrend die einen im Wohlstand leben, leiden die
andern harte Not. Wenn nun die wechselseitigen Bziehungen der Men-
schen in allen Teilen der Welt heute so eng geworden sind, daf3 die Men-
schen sich gleichsam als Bewohner ein und desselben Hauses vorkom-
men, dann diirfen die Volker, die mit Reichtum und Ueberflul gesit-
tigt sind, die Lage jener anderen Volker nicht vergessen, deren Angeho-
rige mit so groBen inneren Schwierigkeiten zu kimpfen haben, daB} sie
vor Elend und Hunger fast zugrunde gehen und nicht in angemessener
Weise in den Genuf3 der wesentlichen Menschenrechte kommen. Dies
umso weniger, als die Staaten tdglich mehr voneinander abhidngig werden
und ein dauerhafter und segensreicher Friede nicht gewihrleistet ist, wenn
die wirtschaftliche und soziale Lage des einen von der des andern allzu
stark abweicht.» Soweit Papst Johannes XXIII.

Aber was uns personlich betrifft, beriihrt uns diese Seite des Lebens
oft nicht. Ruhe, Ordnung, Demokratie und Sicherheit sind unsere Grund-
pfeiler. Darin haben sogenannte Randerscheinungen oder Schattenseiten

66



des Lebens keinen Platz. Christus aber spricht, wohl euch, ihr Armen,
Hungernden, Trauernden. Ganz einfach ist die Bergpredigt nicht zu ver-
stehen, doch wollen wir versuchen, fiir unser Leben den Weg zu finden,
den Christus uns vorgezeichnet hat, auf Grund dieser Worte.

Sein Aufruf will uns bestimmt nicht unfiahig machen fiirs Leben. sodal3
wir mit dem Elend in der Welt zufrieden bleiben, indem wir es zu baga-
tellisieren versuchen. Christus sagt nicht, es gebe keine Probleme, sondern
er weist gerade in diese Welt hinein. Er zeigt, dal3 wirkliche Gemeinschaft
unter Menschen die Gemeinschaft auch in der Erfahrung des Elends er-
fordert. Es gehort zum Wesen des christlichen Glaubens, daf3 er genau
dort die Verbindung mit dem anderen sucht, und zwar nicht nur mit
dem Leidenden, sondern auch mit den Schuldigen. Ja, noch mehr, es
gehort zum christlichen Leben, daf3 das fremde Schicksal unser eigenes
wird. Es gehort der Wille dazu, Leiden, Sorgen, Angste, Bosheiten,
Zweifel und Unordnungen auf sich nehmen zu kénnen, so weit die eigene
Kraft reicht. Nicht die Kraft des Widerstehens, sondern die des Auf-
fangens. Unser Leben wird dabei echter und tiefer, es wird schwerer und
auch wesentlicher. Dann ist nicht nur unser eigenes [.eben, sondern auch
das des elenden Menschen lebenswert, weil es ebenso geliebt wird. In der
dauflersten Armut ist der Mensch von Gott getragen, der uns allen das
Ieben schenkt. Deshalb wird das Reich Gottes den Armen zugesprochen,
weil sie offen sind fiir Gott, ihre Erwartung auf die Stunde geseizt haben,
in der Gott seine Herrschaft ergreift, weil sie den Blick frei haben fir
Gott, und nicht dem Wahn unterlegen sind, als ob durch Besitz und
Wohlergehen alles gesichert sei.

Mit diesem Aufruf an uns, die Trauernden, Machtlosen und Auflen-
seiter ernst zu nehmen, verbindet Christus die schweren Gerichtsworte.
Darin wird der ganze Abstand zwischen den Gerichten Gottes und der
Art und Weise deutlich, wie wir Menschen zu richten und abzuurteilen
pflegen. Durch Gericht und Strafe ist noch nie ein Mensch gesund ge-
worden. Das nur Negative macht uns immer blof3 krank und besonders
dann, wenn wir es gerne bei den anderen suchen, weil wir nicht ehrlich
sind und zu wenig Mut aufbringen, auch uns der Kritik auszusetzen.
Christus setzt ganz neue Mafistibe fiir das gemeinsame Zusammenleben,
auch mit Menschen, die anders sind, wie Aufenseiter, Verkommene,
Fremdartige. Denn die Vorurteile und die landldufigen Meinung, die sich
iiber die Andersartigen bilden, sind fast unausrottbar. Wir miissen uns
abgewOhnen, Menschen auszusortieren. Es ist leicht, mit unserem eigenen
Ansehen und der eigenen Macht die Zukurzgekommenen und die Ge-
strandeten zu manipulicren, weil sie auf uns angewiesen sind. Und es ist
leicht, sie zu unseren eigenen Zwecken auszuniitzen.

Unser christliches Verhalten zeigt sich darin, wie wir uns iiben und
es lernen, den Ausgesonderten mit uns selbst zusammen zu sehen, sein
Schicksal zu teilen, in sein Leben einzusteigen. Selig preist Christus jene

67



Menschen, die vieles verlieren konnen im Einsatz fiir den Notleidenden,
ja beinahe alles, nicht aber die Tiefe ihres Lebens, die Liebe, weil sie sich
mit Christus zusammen sehen. Das nennt Paulus «Gestaltetwerden mit
der Gestalt Christi». Der Herr hat dieses Leben voll Elend, Armut und
Trauer selber auf sich genommen, es mit uns Menschen geteilt bis in den
Tod und dadurch gezeigt, daBl wir so das volle Leben haben. Dieses Leben
ist ernst zu nehmen.

Darum sollen wir uns aufraffen, gerade dort, wo es peinlich und
miihsam wird, wenn wir mit dem anderen, der durch Zwietracht, Einsam-
keit, Verachtung oder Elend ausgestoBen ist, zusammenleben wollen. Wir
konnen ihm zeigen, wo die Tiefe des Lebens ist, ndmlich da, wo wir ver-
suchen, in Gemeinschaft mit ihm zu leben.

Versuchen wir, diesen Weg zu gehen, diesen schweren Weg der Berg-
predigt, auf den uns Christus ruft. Versuchen wir es in der kommenden
Woche, damit wir sagen konnen: wohl euch ihr Armen, Hungernden und
Trauernden durch mich, weil ich glaube, da3 Christus lebt, nicht nur fiir
mich, sondern auch fiir die anderen.

Radiopredigt, gehalten am 14. Februar 1971
Moritz Biihlmann

Gewalt und Gewaltlosigkeit
im Utrchristentum

(Zum Problem des Antirassismusprogramms)

Fragen wir das Neue Testament um Rat in der Auseinandersetzung um
die Unterstiitzung antirassistischer Bewegungen, die nicht grundsatzlich
revolutionidre Gewaltanwendung ausschlieBen, so wird besonders deut-
lich, daBB wir kein Rezept erwarten konnen, das direkte Anweisung fir
die Entscheidung gibt. In der Konkordanz finden wir die Vokabel «Ge-
walt» in der Bedeutung, die sie in dem heutigen Zusammenhang hat, nur
in Berichten iiber die Gefangennahme von Aposteln (5, 26; 21, 35; v24,7)
und einmal fiir die Gewalt der Wellen. Das Wort «Gewaltlosigkeit» gibt
es zu jener Zeit iiberhaupt noch nicht. Wir sind damit davor bewabhrt,
allzu voreilig festzustellen, daf3 Jesus entweder grundsitzlich die Gewalt
abgelehnt hat, oder daB} er sie nicht verworfen hat. Dal3 dennoch beide
Urteile gefillt worden sind, kann als ein Musterbeispiel dafiir genommen
werden, dal3 man alles aus der Bibel begriinden kann, wenn man sich
damit zufrieden gibt, aus Bibelspriichen direkte Anweisungen zu entneh-
men. Tatsédchlich ist mit solchen Resultaten eher die vorher gefaBte eigene

68



	Die Bergpredigt

