
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 2

Artikel: Drittes internationales ökumenisches Seminar über die theologischen
Grundlagen der Gewaltfreiheit und des Friedens : Rom, 5. bis 8.
Dezember 1970

Autor: Vaccaro-Frehner, Hedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie sie aus dem Kampf der ältesten Gemeinde gegen das Imperium
Romanum, diese verdichtete Offenbarung des Weltreiches, entstanden
ist, so kann es sein, wird es wohl sein, daß die neue Gemeinde in
zunehmendem Maße in eine Lage versetzt wird, die der im Imperium
Romanum analog ist. Aber analog ist dann auch die Verheißung. Gerade
dadurch, daß sie als Trägerin des Reiches Gottes wieder in den schärfsten,

ja in tötlichen Gegensatz zum Reich der Welt gerät, bekommt sie
die Verheißung des Sieges über die Welt. Weil aber diese Rückkehr zu
der Situation im Imperium Romanum, wie die ganze Rückkehr von der
Religion zum Reiche Gottes und vom Christentum zu Christus, nicht eine
bloße Rückkehr, sondern vielmehr ein gewaltiger Vorstoß ist, so ist
auch die Verheißung des Sieges größer und endgültiger als sie in jenen
ersten Tagen war.

Christus ist Sieger — das ist das letzte Wort der Geschichte der
Sache Christi, wie das der Geschichte überhaupt. Leonhard Ragaz

Drittes internationales ökumenisches

Seminar über die

theologischen Grundlagen der Gewalt¬

freiheit und des Friedens
Rom, 5. bis 8. Dezember 1970

Dieses Seminar, das in den Räumen des Pro-Union-Zentrums in Via S.

Maria dell'Anima 30 stattfand, wurde vom Versöhnungsbund organisiert,
der seit mehr als fünfzig Jahren Männer und Frauen verschiedener
Konfessionen und vieler Länder in der Arbeit für Frieden und Gerechtigkeit
vereinigt. Der Ursprung dieser Arbeit liegt in der Erkenntnis, daß die
Liebe Christi alles Böse besiegen kann.

Im Jahre 1968, in Wien, organisierte der Versöhnungsbund ein
erstes internationales Seminar (die Dokumente des Wiener Seminars sind
1968 als Buch im Sensen-Verlag Wien erschienen, unter dem Titel:
«Revolution ohne Gewalt?» Diejenigen von Freising, teilweise, in der
Schrift «Der Christ in der Welt», Sensen-Verlag), um die theologischen
Grundlagen der Gewaltfreiheit zu vertiefen; ein zweites im Jahre 1969
in Freising bei München. In Rom, in Via Rasella 155, hat der
Versöhnungsbund eine für alle geöffnete Bibliothek mit Hunderten von Büchern
und Schriften über diese Themen.

Der erste Teil dieses dritten Seminars bestand aus einer geschichtlichen

Einleitung über die Christen und die Gewaltfreiheit, von den ersten

35



Christen (Simonetta Salacone), dem Mittelalter und den Kirchenvätern
Fabrizio Fabbrini), den Quäkern (Maria Comberti), den Waldensern
(Giovanni Scuderi, Waldenserpfarrer), bis zu den Mennoniten und
Brüdern (Martin Miller, USA, Mennonitenpfarrer) und den Kimbanguisten.

Diese Darlegungen, die Samstags und einen Teil des Sonntags
beanspruchten, endeten mit der Studie Henri Rosers (französischer Pfarrer),
über Leonhard Ragaz und Karl Barth. Am Sonntag hielt José Diez-
Alegria, Professor an der Gregoriana Universität, einen Vortrag über die
«Probleme der Methode für ein christliches Urteil der Gewalt», und
André Trocmé, mit seiner Frau Magda anwesend, sprach über «Jesus
und die politische Aktion».

Jeden Tag fing man die Arbeit mit einer gemeinsamen biblischen
Andacht an, um die ganze Arbeit auf das Wort Gottes zu bauen: Sonntag

6., behandelte der Abt von der S. Pauluskirche mit der Jugendgruppe
einige Stellen des AltenTestamentes (Kriege des Gideon, Israel verlangt
einen König, siehe Sam. 8 usw.). Am Montag sprach der Bischof Luigi
Bettazzi, Präsident von «Pax Christi», über die Waffen des Lichts (Ephe-
serbrief 6, 11-20) und Pfarrer Mario Sbaffi, Präsident des evangelischen
Kirchenbundes, über 1. Kor. 13. Am letzten Tag wurde die Meditation
von Wiltrud Weber aus Düsseldorf vorbereitet, mit der spontanen und
lebendigen Teilnahme vieler, über Lukas 10, 1-9.

Am Sonntagabend begegneten zahlreiche Teilnehmer des Seminars
Don Roberto Sardelli und seinen Jungen der Schule 725 in den Baracken
des Feiice-Aquaedukts, wo sich dieser junge Priester vollständig der
Schulung der Armen und besonders ihrer Kinder widmet, mit ihnen Not
und Entbehrung teilend. Am Montagmorgen, nach der Vorlesung der
Arbeit P. Delepierres über die Gewaltfreiheit, sprach Umberto Vivarelli
über die Gewaltfreiheit und den Kampf der Armen. Auf diesen Beitrag
über das Friedensevangelium, dessen revolutionäre Kraft die Welt
ändert, folgte eine tiefe und lebhafte Diskussion über diesen zentralen
Punkt des Seminars. Am Montagnachmittag sprach Pfarrer René Cruse,
Versöhnungsbund-Sekretär, über «Der Christ und die politische Aktion».
Am letzten Morgen sprach der indische Priester J. Thekkinedath über
«Die Gewaltfreiheit als Liebe in Gandhi», und Bernard Haering,
Professor an der Alphonsiana Akademie, über «Gewaltfreiheit und
Hoffnung».

Am letzten Nachmittag legten die Berichterstatter der drei
Arbeitskommissionen die Berichte dieser Kommissionen vor, die mit einigen
leichten Aenderungen angenommen wurden. Die Schlußworte wurden
von Eleazar Escobar, kolumbianischer Student, P. Benedikt o. p., Referent

für Priesterbildung, Deutschland, und p. Henry der Direktion der
Editions du Cerf Paris, gesprochen. Die Beiträge von E. Balducci und
von L. Rosadoni, die krankheitshalber fehlten, werden mit den Akten
gedruckt, wie diejenigen von Franz Boekle, Walter Hollenweger, Willi
Kobe, Walerian Slomka (Polen), die nicht kommen konnten.

36



Carmelo Giaquinte, Theologiedozent von Buenos Aires, Georges
Paschoud, Westschweizer Pfarrer und Mitarbeiter von Tullio Vinay in
Sizilien, und Giuseppe Cascino, Universitätspriester von Rom, haben
mit den Rednern und andern zusammen, besonders in den Kommissionen
gearbeitet. Etwa fünfzig Personen machten am ganzen Seminai aktiv
mit, dazu mehr als hundert andere zeitweise.

Bericht der dritten Kommission
Die Gewaltfreiheit:

Eine Perspektive für die verschiedenen theologischen Disziplinen

Einleitung:
Es schien uns, daß es die theologisch korrekteste Behandlung unseres
Problems sei, von einer Reflexion über die Agape auszugehen, der Liebe,
die in dem gestorbenen und auferstandenen Christus ihren zentralen Kern
hat. In diesem Licht findet die Gewaltfreiheit ihren ganzen Sinn und löst
ihre ganze Lebenskraft aus.

I. Grundlage einer Perspektive

«Die Liebe vergeht niemals» (1. Kor. 13, 8). Tillich sagt, daß es niemanden

gibt ohne letztliche Besorgnis, also ohne Glauben, ohne Suchen nach
dem, was wichtig ist, und ohne Liebe, also ohne Wunsch zu vereinen, was
getrennt ist. Der Geist, die Liebe Gottes, die in der menschlichen
Wirklichkeit Fleisch geworden, ist zuerst eine Einladung, Christus im Nächsten

zu erkennen und zweitens Verkündung der Versöhnung, Ausdruck
des Willens Gottes, Gott dem Menschen und Mensch dem Menschen zu
vereinen.

Diese Verkündigung, durch das Zeugnis der neuen Welt von Christus,

leitet die Geschichte. Die neue Welt anzukünden und von ihr zeugen,
heißt nicht die Armen zur Geduld einzuladen in Hinsicht auf das
zukünftige Leben, aber auch nicht eine nur soziale Arbeit tun. Es handelt
sich hingegen darum, sich für die Befreiung des Menschen, des ganzen
Menschen einzusetzen, auf allen Ebenen. Dieser Einsatz fordert eine
vertiefte Analyse der heutigen menschlichen Lage. Eine Theologie, die
auf die Agape gründet, kann nur von der wirklichen Lebensbedingung
der Menschen, insbesondere der Armen, ausgehen. (Wir verweisen für
dies auf das Zeugnis von Umberto Vivarelli.)

Nur die Agape selbst, als gelebte Wirklichkeit, kann den Armen
wirksam die Möglichkeit eines neuen Lebens, einer neuen Welt zeigen.
Und das geschieht durch die Umkehrung der Logik, die die heutigen
sozialen Systeme erhält und die die Logik der Welt ist: «Mein Leben ist
dein Tod» (mors tua vita mea) in «Mein Tod ist dein Leben» (mors mea
vita tua). Das ist die gelebte Theologie.

Alle Mächte (exousiai) sind in Frage gestellt durch diese Oekonomie,

37



die diejenige des Kreuzes ist. Denn die Zeichen der neuen Welt sind die
Achtung vor demMenschen, die Gerechtigkeit als Kampf gegen alle
Ungerechtigkeit und gegen jeden Krieg; die Versöhnung, der Friede, die
Bemühung für die Befreiung von jeder Form von Entfremdung. Für
diese neue Welt zu kämpfen drängt uns die innere Dynamik der Liebe
(Agape); und gleichzeitig ist es die Logik dieser Liebe, die von innen
heraus jede Theologie aus den Fugen hebt, der es nicht gelingt, sich der
Logik der Gewalt und der Ungerechtigkeit entgegenzustellen.

II. Folgen dieser Behandlung dieses Problems, Krise der theologischen
Disziplinen — Für eine neue Hermeneutik

Die Deutung des geoffenbarten Geschehens und die Komplementäre des
geschichtlichen Geschehens, für das der Mensch — in die Gegensätze
der gegenwärtigen Zeit eingetaucht — verantwortlich ist, erhalten von der
Sicht der Agape neues Licht. Die Ueberwindung einer Theologie, die auf
die individualistische Bekehrung des Einzelnen zielt und auf eine private
Beziehung mit Gott, ist auf den Verheißungen Christi gegründet, auf
seinem endgültigen Kommen. Die «Zukunft», verbündet mit dem
«Gedächtnis», dessen, was Christus schon getan hat in der Welt, gibt dem
Menschen einen methodologischen Schlüssel für die Analyse der
Wirklichkeit. Die Wirklichkeit mit ihrer Gewalt kann den Menschen
vernichten, aber der Mensch kann sie verändern, auf Grund der
Verheißungen, die das Mögliche sichtbar machen.

Im Lichte des Gedächtnisses des gestorbenen und auferstandenen
Christus, vollzieht der Mensch, aus Liebe, seine öffentliche Mission,
nicht die der Macht, sondern die des Dienstes. Die revolutionäre
Entscheidung, die auf eine Wahl der Liebe baut, verlangt eine politische
Hermeneutik, denn es ist ein praktisches Problem, Verhältnisse der
Gerechtigkeit, der Achtung der Person, aufzubauen, doch diese drückt sich
auch in Anklage, Kritik und Kampf aus, wo diese Liebe des Menschen
zum Menschen nicht existiert.

Für eine Eschatologie und Theologie der Hoffnung
Die Hoffnung heißt die letzten Zeiten in die Gegenwart einflechten. Und
das auf Grund der Verheißungvon Christus, der widerkommen wird, zu
richten. Christus, der Richter, wird alle besonderen Autoritäten, die
politischen und die religiösen, zur «Krise» bringen.

Die Hoffnung heißt, unsere Empfindung vom schon Verwirklichten
auf Noch-Nicht-Verwirklichtes verschieben in einem Befreiungsprozeß.
Wenn wir die Gegenwart leben wollen, müssen wir sie auf Grund der
Zukunft leben. Und gerade weil wir an die Zukunft glauben, auf Grund
des auferstandenen Christus, kämpfen wir für die Gerechtigkeit und
fürchten wir uns nicht, für sie zu sterben. Wir können in den Werken des
Frieden und der Gerechtigkeit, die wir tun, ein Vorpfand der Herrschaft
Christi erkennen. Und nichts von dem wird verloren sein.

38



Für eine neue Moral

Eine Theologie, die auf die Liebe als Agape gründet, ist eine Theologie
der Befreiung und folglich des Gewissens. Eines der Zeichen der neuen
Welt ist die Tendenz, dem eigenen Gewissen wieder seine volle Bedeutung

zu geben, es wurde bisher zu oft an die Autorität abgetreten. Das ist
das Ende einer Moral der Vorschriften, das heißt der festen Formeln, die
einer Moral der Prinzipien Platz macht, das heißt der Direktiven des
menschlichen Handelns. Das läßt dem Geist der in jedem Menschen,
besonders in jedem Getauften, innewohnt, freien Raum zum Erschaffen und
dies führt zu einer Moral der Freiheit, welche einerseits alles richtet und
von niemandem als nur Gott gerichtet ist, anderseits leichter, spontaner
die Unterdrückungen fühlt, die sie erleidet und sich und die Brüder zu
befreien gedrängt fühlt. Insbesondere versetzt der Geist Christi jede
institutionelle Struktur in Krise.

Für eine neue Ekklesiologie

Wir kommen nun zur Betrachtung der heutigen Struktur der Kirche. Es
scheint, daß das Primat der Liebe als Agape unter dem Wirken des
Geistes Christi der authentische Ausgangspunkt für eine Erneuerung der
Kirche ist. Besonders scheint es, daß eine Ekklesiologie, die auf der Liebe
als Agape gründet, heute vor allem die Wiederentdeckung der Wirklichkeit

der Gemeinde fordert. Jede Kirche, weit davon entfernt, in sich
geschlossen zu leben und als einziges Ziel das Wohl der Gläubigen zu
haben, soll eine authentische Versammlung der Glaubenden sein, in
welcher die verschiedenen Gaben eines jeden verwertet werden und auch
zum Zeugnis außerhalb derKirche gebraucht werden. Wenn die Kirche
für sich selbst lebt, ist sie verloren; es wird ihr nur gelingen, wenn sie
sich für die andern einsetzt. Dazu soll die Kirche sich aber auch vor
jeglicher Selbstgerechtigkeit hüten, vor jedem Bewußtsein Elite zu sein, und
anderseits auch vor der Versuchung Lösungen auf der politisch sozialen
Ebene zu liefern.

Das einzige, was die Kirche besitzt, ist das Wort Gottes, Christus,
seinen Geist. Dessen bewußt, daß Christus ihre einzige Macht ist, kann
die Kirche ständig gegen sich selber kritisch sein und gegen alle
andern Mächte, die nicht im Dienst der Befreiung des Menschen
stehen. Außerdem steigt das Bewußtsein, daß eine nur individuelle
Bekehrung immer mehr überholt ist, es gibt keine persönliche Rettung ohne
die der andern und der ganzen Welt. Man rettet sich nicht allein.

Für eine neue theologische Sprache

Es ist klar, daß es sich nicht nur darum handelt, eine neue Dogmatik
auszuarbeiten, sondern auch in existentieller Weise eine neue Sprache zu
schaffen, damit endlich jeder das Zeugnis und die christliche Verkündigung

verstehen kann. Dazu ist nötig, daß die Heilsbotschaft von einer

39



objektiven Teilnahme am Leben der Armen, der Massen aus, erarbeitet
wird, damit das Wort authentisch und wahr sei.

Nota: Wir sind von den Anregungen ausgegangen, die eine Theologie

der Liebe als Agape den verschiedenen theologischen Disziplinen
geben kann, als Grundlage einer gewaltfreien, revolutionären Haltung,
der Bekehrung und der Umwandlung. Es wäre nützlich, wenn in einem
nächsten Treffen dieser Art mehrere Kommissionen jede die Beziehung
der Gewaltfreiheit zu einer einzelnen theologischen Disziplin studieren
würde. Hedi Vaccaro-Frehner

Daniel J. Berrigan
Porträt eines nonkonformistischen Jesuiten

Es gibt heute viele Theologen in Amerika, die der Meinung sind, das
Engagement der Vereinigten Staaten in Vietnam gründe auf einem
tragischen Irrtum. Der verstorbene Martin Luther King und viele andere
haben Aufsätze publiziert, in denen sie zu zeigen versuchten, daß Amerika

den Idealen der Freiheit und der Demokratie keinen Dienst tut, wenn
es mit Gewalt verhindert, daß das gegenwärtige, aus eigener Kraft kaum
lebensfähige Regime in Saigon gestürzt wird. Theologieprofessoren und
Pfarrer, die in Demonstrationsumzügen mitmarschieren und sich manchmal

sogar verhaften lassen, sind keine Seltenheit in den Vereinigten Staaten.

Weitaus am meisten Beachtung fand aber der Jesuit Daniel J.
Berrigan, der zur Zeit als Gefangener Nr. 23742-145 im Bundesgefängnis in
Danbury (Connecticut) inhaftiert ist. Zusammen mit acht Gleichgesinnten

entwendete er im Mai 1968 dreihundert Aktenordner aus dem
Kreiskommando in Catonsville (Maryland) und verbrannte diese für die
militärische Aushebung unentbehrlichen Dokumente mit selbstverfertigtem
Napalm. Obwohl die «neun von Catonsville» streng darauf geachtet
hatten, daß durch ihre Aktion keine Menschenleben gefährdet wurden,
hat man sie zu hohen Freiheitsstrafen — Pater Berrigan zu dreieinhalb
Jahren Gefängnis — verurteilt.

Daniel J. Berrigan sieht nicht wie ein Gewaltverbrecher aus und
ist auch kein Märtyrertyp. Er setzte ein deutliches Fragezeichen hinter
Bonhoeffers Beteiligung an der Verschwörung gegen Hitler, die zum
gescheiterten Attentat vom 20. Juli 1944 geführt hat. Berrigan ist offenbar

nicht begeistert über die heute von vielen Theologen unter Berufung
auf Bonhoeffer vertretene Position, daß man als Christ unter Umständen
auch mit Gewalt für eine Aenderung unserer Gesellschaft kämpfen
müsse. Aehnlich wie Martin Luther King vertritt er die Auffassung, daß
man vor jedem Menschenleben Respekt haben muß, wenn man auf dem

40


	Drittes internationales ökumenisches Seminar über die theologischen Grundlagen der Gewaltfreiheit und des Friedens : Rom, 5. bis 8. Dezember 1970

