Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)
Heft: 2
Artikel: Drittes internationales 6kumenisches Seminar tber die theologischen

Grundlagen der Gewaltfreiheit und des Friedens : Rom, 5. bis 8.
Dezember 1970

Autor: Vaccaro-Frehner, Hedi
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141875

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie sie aus dem Kampf der dltesten Gemeinde gegen das Imperium
Romanum, diese verdichtete Offenbarung des Weltreiches, entstanden
ist, so kann es sein, wird es wohl sein, daf} die neue Gemeinde in zu-
nehmendem Mafe in eine Lage versetzt wird, die der im Imperium Ro-
manum analog ist. Aber analog ist dann auch die Verheiflung. Gerade
dadurch, daB sie als Triagerin des Reiches Gottes wieder in den schirf-
sten, ja in totlichen Gegensatz zum Reich der Welt gerdt, bekommt sic
die VerheiBBung des Sieges iiber die Welt. Weil aber diese Riickkehr zu
der Situation im Imperium Romanum, wie die ganze Riickkehr von der
Religion zum Reiche Gottes und vom Christentum zu Christus, nicht eine
bloBe Riickkehr, sondern vielmehr ein gewaltiger VorstoB3 isl, so ist
auch die VerheiBBung des Sieges groBer und endgiiltiger als sie in jenen
ersten Tagen war.

Christus ist Sieger — das ist das letzte Wort der Geschichte der
Sache Christi, wie das der Geschichte tiberhaupt. Leonhard Ragaz

Drittes internationales okumenisches
Seminar iber die
theologischen Grundlagen der Gewalt-

freiheit und des Friedens
Rom, 5. bis 8. Dezember 1970

Dieses Seminar, das in den Rdumen des Pro-Union-Zentrums in Via S.
Maria dell’Anima 30 stattfand, wurde vom Verséhnungsbund organisiert,
der seit mehr als fiinfzig Jahren Ménner und Frauen verschiedener Kon-
fessionen und vieler Liander in der Arbeit fiir Frieden und Gerechtigkeit
vereinigt. Der Ursprung dieser Arbeit liegt in der Erkenntnis, daf} die
Liebe Christi alles Bose besiegen kann.

Im Jahre 1968, in Wien, organisierte der Versbhnungsbund ein
erstes internationales Seminar (die Dokumente des Wiener Seminars sind
1968 als Buch im Sensen-Verlag Wien erschienen, unter dem Titel:
«Revolution ohne Gewalt?» Diejenigen von Freising, teilweise, in der
Schrift «Der Christ in der Welt», Sensen-Verlag), um die theologischen
Grundlagen der Gewaltfreiheit zu vertiefen; ein zweites im Jahre 1969
in Freising bei Miinchen. In Rom, in Via Rasella 155, hat der Versoh-
nungsbund eine fiir alle ge6ffnete Bibliothek mit Hunderten von Biichern
und Schriften iiber diese Themen.

Der erste Teil dieses dritten Seminars bestand aus einer geschichtli-
chen Einleitung {iber die Christen und die Gewaltfreiheit, von den ersten

35



Christen (Simonetta Salacone), dem Mittelalter und den Kirchenvitern
Fabrizio Fabbrini), den Quikern (Maria Comberti), den Waldensern
(Giovanni Scuderi, Waldenserpfarrer), bis zu den Mennoniten und Brii-
dern (Martin Miller, USA, Mennonitenpfarrer) und den Kimbanguisten.

Diese Darlegungen, die Samstags und einen Teil des Sonntags be-
anspruchten, endeten mit der Studie Henri Rosers (franzosischer Pfarrer).
iiber Leonhard Ragaz und Karl Barth. Am Sonntag hielt José Diez-
Alegria, Professor an der Gregoriana Universitét, einen Vortrag iiber die
«Probleme der Methode fiir ein christliches Urteil der Gewalt», und
André Trocmé, mit seiner Frau Magda anwesend, sprach iiber «Jesus
und die politische Aktion».

Jeden Tag fing man die Arbeit mit einer gemeinsamen biblischen
Andacht an, um die ganze Arbeit auf das Wort Gottes zu bauen: Sonn-
tag 6., behandelte der Abt von der S. Pauluskirche mit der Jugendgruppe
einige Stellen des AltenTestamentes (Kriege des Gideon, Israel verlangt
einen Konig, siche Sam. 8 usw.). Am Montag sprach der Bischof Luigi
Bettazzi, Prasident von «Pax Christi», iiber die Waffen des Lichis (Ephe-
serbrief 6, 11-20) und Pfarrer Manio Sbaffi, Prisident des evangelischen
Kirchenbundes, iiber 1. Kor. 13. Am letzten Tag wurde die Meditation
von Wiltrud Weber aus Diisseldorf vorbereitet, mit der spontanen und
lebendigen Teilnahme vieler, iiber Lukas 10, 1-9.

Am Sonntagabend begegneten zahireiche Teilnehmer des Seminars
Don Roberto Sardelli und seinen Jungen der Schule 725 in den Baracken
des Felice-Aquaedukts, wo sich dieser junge Priester vollstindig der
Schulung der Armen und besonders ihrer Kinder widmet, mit ihnen Not
und Entbehrung teilend. Am Montagmorgen, nach der Vorlesung der
Arbeit P. Delepierres iiber die Gewaltfreiheit, sprach Umberto Vivarelli
uber die Gewaltfreiheit und den Kampf der Armen. Auf diesen Beitrag
tiber das Friedensevangelium, dessen revolutiondre Kraft die Welt dn-
dert, folgte eine tiefe und lebhafte Diskussion iiber diesen zentralen
Punkt des Seminars. Am Montagnachmittag sprach Pfarrer René Cruse,
Versohnungsbund-Sekretar, liber «Der Christ und die politische Aktion».
Am letzten Morgen sprach der indische Priester J. Thekkinedath iiber
«Die Gewaltfreiheit als Liebe in Gandhi», und Bernard Haering, Pro-
fessor an der Alphonsiana Akademie, iiber «Gewaltfreiheit und Hoff-
nung.

Am letzten Nachmittag legten die Berichterstatter der drei Arbeits-
kommissionen die Berichte dieser Kommissionen vor, die mit einigen
leichten Aenderungen angenommen wurden. Die SchluBBworte wurden
von Eleazar Escobar, kolumbianischer Student, P. Benedikt o. p., Refe-
rent fiir Priesterbildung, Deutschland, und p. Henry der Direktion der
Editions du Cerf Paris, gesprochen. Die Beitrdge von E. Balducci und
von L. Rosadoni, die krankheitshalber fehlten, werden mit den Akten
gedruckt, wie diejenigen von Franz Boekle, Walter Hollenweger, Willi
Kobe, Walerian Slomka (Polen), die nicht kommen konnten.

36



Carmelo Giaquinte, Theologiedozent von Buenos Aires, Georges
Paschoud, Westschweizer Pfarrer und Mitarbeiter von Tullio Vinay in
Sizilien, und Giuseppe Cascino, Universitidtspriester von Rom, haben
mit den Rednern und andern zusammen, besonders in den Kommissionen
gearbeitet. Etwa fiinfzig Personen machten am ganzen Seminar aktiv
mit, dazu mehr als hundert andere zeitweise.

Bericht der dritten Kommission
Die Gewaltfreiheit:
Eine Perspektive fiir die verschiedenen theologischen Disziplinen

Einleitung:

Es schien uns, daf} es die theologisch korrekteste Behandlung unseres
Problems sei, von einer Reflexion liber die Agape auszugehen, der Liebe,
die in dem gestorbenen und auferstandenen Christus ihren zentralen Kern
hat. In diesem Licht findet die Gewaltfreiheit ihren ganzen Sinn vnd Iost
ihre ganze Lebenskraft aus.

I. Grundlage ciner Perspektive

«Die Liebe vergeht niemalsy (1. Kor. 13, 8). Tillich sagt, daB3 es nieman-
den gibt ohne letztliche Besorgnis, also ohne Glauben, ohne Suchen nach
dem, was wichtig ist, und ohne Liebe, also ohne Wunsch zu vereinen, was
getrennt ist. Der Geist, die Liebe Gottes, die in der menschlichen Wirk-
lichkeit Fleisch geworden, ist zuerst eine Einladung, Christus im Nich-
sten zu erkennen und zweitens Verkiindung der Verséhnung, Ausdruck
des Willens Gottes, Gott dem Menschen und Mensch dem Menschen zu
vereinen.

Diese Verkiindigung, durch das Zeugnis der neuen Welt von Chri-
stus, leitet die Geschichte. Die neue Welt anzukiinden und von ihr zeugen,
heiBt nicht die Armen zur Geduld einzuladen in Hinsicht auf das zu-
kiinftige Leben, aber auch nicht eine nur soziale Arbeit tun. Es handelt
sich hingegen darum, sich fiir die Befreiung des Menschen, des ganzen
Menschen einzusetzen, auf allen Ebenen. Dieser Einsatz fordert eine
vertiefte Analyse der heutigen menschlichen Lage. Eine Theologie, die
auf die Agape griindet, kann nur von der wirklichen Lebensbedingung
der Menschen, insbesondere der Armen, ausgehen. (Wir verweisen fiir
dies auf das Zeugnis von Umberto Vivarelli.)

Nur die Agape selbst, als gelebte Wirklichkeit, kann den Armen
wirksam die Moglichkeit eines neuen Lebens, einer neuen Welt zeigen.
Und das geschieht durch die Umkehrung der Logik, die die heutigen
sozialen Systeme erhélt und die die Logik der Welt ist: «Mein Leben ist
dein Tod» (mors tua vita mea) in «Mein Tod ist dein ILeben» (mors mea
vita tua). Das ist die gelebte Theologie.

Alle Michte (exousiai) sind in Frage gestellt durch diese Oekonomie,

37



die diejenige des Kreuzes ist. Denn die Zeichen der neuen Weli sind die
Achtung vor demMenschen, die Gerechtigkeit als Kampf gegen alle Un-
gerechtigkeit und gegen jeden Krieg; die Versohnung, der Friede, die
Bemiuihung fiir die Befreiung von jeder Form von Entfremdung. Fiir
diese neue Welt zu kidmpfen dringt uns die innere Dynamik der Liebe
(Agape); und gleichzeitig ist es die Logik dieser Liebe, die von innen
heraus jede Theologie aus den Fugen hebt, der es nicht gelingt, sich der
Logik der Gewalt und der Ungerechtigkeit entgegenzustellen.

II. Folgen dieser Behandlung dieses Problems, Krise der theologischen
Disziplinen — Fiir eine neue Hermeneutik

Die Deutung des geoffenbarten Geschehens und die Komplementire des
geschichtlichen Geschehens, fiir das der Mensch — in die Gegensitze
der gegenwirtigen Zeit eingetaucht — verantwortlich ist, erhalten von der
Sicht der Agape neues Licht. Die Ueberwindung einer Theologie, die auf
die individualistische Bekehrung des Einzelnen zielt und auf eine private
Beziehung mit Gott, ist auf den VerheiBungen Christi gegriindet, auf
seinem endgiiltigen Kommen. Die «Zukunft», verbiindet mit dem «Ge-
dichtnis», dessen, was Christus schon getan hat in der Welt, gibt dem
Menschen einen methodologischen Schliissel fiir die Analyse der Wirk-
lichkeit. Die Wirklichkeit mit ihrer Gewalt kann den Menschen ver-
nichten, aber der Mensch kann sie verdndern, auf Grund der Verhei-
Bungen, die das Mogliche sichtbar machen.

Im Lichte des Gedichtnisses des gestorbenen und aufersiandenen
Christus, vollzieht der Mensch, aus Liebe, seine offentliche Mission,
nicht die der Macht, sondern die des Dienstes. Die revolutionire Ent-
scheidung, die auf eine Wahl der Liebe baut, verlangt eine politische
Hermeneutik, denn es ist ein praktisches Problem, Verhiltnisse der Ge-
rechtigkeit, der Achtung der Person, aufzubauen, doch diese driickt sich
auch in Anklage, Kritik und Kampf aus, wo diese Liecbe des Menschen
zum Menschen nicht existiert.

Fiir eine Eschatologie und Theologie der Hoffnung

Die Hoffnung hei3t die letzten Zeiten in die Gegenwart einflechten. Und
das auf Grund der VerheiBungvon Christus, der widerkommen wird, zu
richten. Christus, der Richter, wird alle besonderen Autorititen, die po-
litischen und die religitsen, zur «Krise» bringen.

Die Hoffnung heif3t, unsere Empfindung vom schon Verwirklichten
auf Noch-Nicht-Verwirklichtes verschieben in einem Befreiungsprozef.
Wenn wir die Gegenwart leben wollen, miissen wir sie auf Grund der
Zukunft leben. Und gerade weil wir an die Zukunft glauben, auf Grund
des auferstandenen Christus, kdmpfen wir fiir die Gerechtigkeit und
furchten wir uns nicht, fiir sie zu sterben. Wir konnen in den Werken des
Frieden und der Gerechtigkeit, die wir tun, ein Vorpfand der Herrschaft
Christi erkennen. Und nichts von dem wird verloren sein.

38



Fiir eine neue Moral

Eine Theologie, die auf die Liebe als Agape griindet, ist eine Theologie
der Befreiung und folglich des Gewissens. Eines der Zeichen der neuen
Welt ist die Tendenz, dem eigenen Gewissen wieder seine volle Bedeu-
tung zu geben, es wurde bisher zu oft an die Autoritit abgetreten. Das ist
das Ende einer Moral der Vorschriften, das heif3t der festen Formeln, die
einer Moral der Prinzipien Platz macht, das heif3t der Direktiven des
menschlichen Handelns. Das 140t dem Geist der in jedem Menschen, be-
sonders in jedem Getauften, innewohnt, freien Raum zum Erschaffen und
dies fiihrt zu einer Moral der Freiheit, welche einerseits alles richtet und
von niemandem als nur Gott gerichtet ist, anderseits leichter, spontaner
die Unterdriickungen fiihlt, die sie erleidet und sich und die Bruder zu
befreien gedringt fiihlt. Insbesondere versetzt der Geist Christi jede insti-
tutionelle Struktur in Krise.

Fiir eine neue Ekklesiologie

Wir kommen nun zur Betrachtung der heutigen Struktur der Kirche. Es
scheint, dafl das Primat der Liebe als Agape unter dem Wirken des
Geistes Christi der authentische Ausgangspunkt fiir eine Erneuerung der
Kirche ist. Besonders scheint es, daf} eine Ekklesiologie, die auf der Liebe
als Agape griindet, heute vor allem die Wiederentdeckung der Wirklich-
keit der Gemeinde fordert. Jede Kirche, weit davon entfernt, in sich ge-
schlossen zu leben und als einziges Ziel das Wohl der Gldubigen zu
haben, soll eine authentische Versammlung der Glaubenden sein, in
welcher die verschiedenen Gaben eines jeden verwertet werden und auch
zum Zeugnis aulerhalb derKirche gebraucht werden. Wenn die Kirche
fir sich selbst lebt, ist sie verloren; es wird ihr nur gelingen, wenn sie
sich fiir die andern einsetzt. Dazu soll die Kirche sich aber auch vor jeg-
licher Selbstgerechtigkeit hiiten, vor jedem BewuBtsein Elite zu sein, und
anderseits auch vor der Versuchung L.osungen auf der politisch sozialen
Ebene zu liefern.

Das einzige, was die Kirche besitzt, ist das Wort Gottes, Christus,
seinen Geist. Dessen bewubt, dafl Christus ihre einzige Macht ist, kann
die Kirche stindig gegen sich selber kritisch sein und gegen alle
andern Méchte, die nicht im Dienst der Befreiung des Menschen
stehen. AuBerdem steigt das BewuBtsein, daB} eine nur individuelle Be-
kehrung immer mehr tiberholt ist, es gibt keine personliche Rettung ohne
die der andern und der ganzen Welt. Man rettet sich nicht allein.

Fiir eine neue theologische Sprache

Es ist klar, daB es sich nicht nur darum handelt, e¢ine neue Dogmatik
auszuarbeiten, sondern auch in existentieller Weise eine neue Sprache zu
schaffen, damit endlich jeder das Zeugnis und die christliche Verkiindi-
gung verstehen kann. Dazu ist notig, daf3 die Heilsbotschaft von einer

39



objektiven Teilnahme am Leben der Armen, der Massen aus, erarbeitet
wird, damit das Wort authentisch und wabhr sei.

Nota: Wirsind von den Anregungen ausgegangen, die eine Theo-
logie der Liebe als Agape den verschiedenen theologischen Disziplinen
geben kann, als Grundlage einer gewaltfreien, revolutiondren Haltung,
der Bekehrung und der Umwandlung. Es wire niitzlich, wenn in einem
nichsten Treffen dieser Art mehrere Kommissionen jede die Beziehung
der Gewaltfreiheit zu einer einzelnen theologischen Disziplin studieren
wirde. Hedi Vaccaro-Frehner

Daniel J. Berrigan

Portrit eines nonkonformistischen Jesuiten

Es gibt heute viele Theologen in Amerika, die der Meinung sind, das
Engagement der Vereinigten Staaten in Vietnam griinde auf einem tra-
gischen Irrtum. Der verstorbene Martin Luther King und viele andere
haben Aufsidtze publiziert, in denen sie zu zeigen versuchten, daf3 Ame-
rika den Idealen der Freiheit und der Demokratie keinen Dienst tut, wenn
es mit Gewalt verhindert, dal3 das gegenwirtige, aus eigener Kraft kaum
lebensfihige Regime in Saigon gestiirzt wird. Theologieprofessoren und
Pfarrer, die in Demonstrationsumziigen mitmarschieren und sich manch-
mal sogar verhaften lassen, sind keine Seltenheit in den Vereinigten Staa-
ten.

Weitaus am meisten Beachtung fand aber der Jesuit Daniel J. Ber-
rigan, der zur Zeit als Gefangener Nr. 23742-145 im Bundesgefiingnis in
Danbury (Connecticut) inhaftiert ist. Zusammen mit acht Gleichgesinn-
ten entwendete er im Mai 1968 dreihundert Aktenordner aus dem Kreis-
kommando in Catonsville (Maryland) und verbrannte diese fiir die mili-
tarische Aushebung unentbehrlichen Dokumente mit selbstverfertigtem
Napalm. Obwohl die «neun von Catonsville» streng darauf geachtet
hatten, daBl durch ihre Aktion keine Menschenleben gefihrdet wurden,
hat man sie zu hohen Freiheitsstrafen — Pater Berrigan zu dreieinhalb
Jahren Gefingnis — verurteilt.

Daniel J. Berrigan sieht nicht wie ein Gewaltverbrecher aus und
ist auch kein Martyrertyp. Er setzte ein deutliches Fragezeichen hinter
Bonhoeffers Beteiligung an der Verschworung gegen Hitler, die zum
gescheiterten Attentat vom 20. Juli 1944 gefiihrt hat. Berrigan ist offen-
bar nicht begeistert iiber die heute von vielen Theologen unter Berufung
auf Bonhoeffer vertretene Position, daf3 man als Christ unter Umstdnden
auch mit Gewalt fiir eine Aenderung unserer Gesellschaft kdmpfen
miisse. Aehnlich wie Martin Luther King vertritt er die Auffassung, daf3
man vor jedem Menschenleben Respekt haben muf3, wenn man auf dem

40



	Drittes internationales ökumenisches Seminar über die theologischen Grundlagen der Gewaltfreiheit und des Friedens : Rom, 5. bis 8. Dezember 1970

