
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 1

Artikel: Das politische Mandat der Kirche : aus einem Vortrag vor Mitgliedern
der Christlich-Demokratischen Union

Autor: Sieg, Rainer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottes Walten in der Geschichte

Ich glaube, daß Gott aus alieni,
auch aus dem Bösesten,
Gutes entstehen lassen kann und will.
Dafür braucht er Menschen,
die sich alle Dinge zum Besten dienen lassen.
Ich glaube, daß Gott uns in jeder Notlage
soviel Widerstandskraft geben will,
wir wir brauchen. Aber
er gibt sie nicht im voraus,
damit wir uns nicht auf uns selbst,
sondern allein auf ihn verlassen.
In solchem Glauben
müßte alle Angst vor der Zukunft
überwunden sein.

DIETRICH BONHOEFFER

Das politische Mandat der Kirche
(Aus einem Vortrag

vor Mitgliedern der Christlich-Demokratischen Union)

«Christlich kann nicht der Inhalt der poHtischen Binzelentscheidun-
gen sein. Christlich oder unchnistlich kann aber das Motiv dines
Politikers sein: werden ausschließlich die eigenen Interessen verfolgt oder
ün gleichem Maße auch die der Mitmenschen? Waiterhin kann dinem,
der als Christ Politik treibt, nicht jede Methode recht sein; bei der
Art und Weise also, Politik zu treiben, kommen christliche Gesichtspunkte

in Frage. Etwa wird dem Christen kein Zweck jedes Mittel
heiligen, oder es wird auch ein Christ in der Politik eine deutliche
Zurückhaltung gegenüber Ideologien an den Tag legen und eine gewisse
Offenheit gegenüber weltanschaulichen Fixierungen bewahren.

Schließlich gibt es doch wohl so etwas wie christliche oder
unchristliche Tendenzen in der Politik. Ich meine damât ein politisches

Handeln, das zwar durchaus dem Wohl des Volkes dient, auch in
sdiner Durchführung einwandfrei ist, gleichwohl aber unchristlich sein
kann, wenn die Zweckbestimmung es ist. Es geht also bei diesem
Gesichtspunkt um die Zielvorstellungen einer Politik. Wer beispielsweise
einen gut funktionierenden autoritären Ständestaat intendiert, mag zwar
dabei durchaus liberal und tolerant verfahren, nützt möglicherweise sogar
seinem Volk, handelt aber einfach unchristlich.

1



Lassen Sie mich die letzten Sätze zusammenfassen: Politik ist nie
christlich in dem Sinne, daß sie jemals inhaltlich sanktioniert sein könnte;
christliche Gesichtspunkte kommen nur in Frage zur kausalen, methodischen

und finalen Beurteilung einer Politik. Christlich oder unchristlich
ist mie das «was?» einer Politik, sondern immer nur ihr «warum?», «wie?»
und «wozu?».

Nun, das ist beim politischen Geschäft Ihr «tägliches Brot». Ich
hoffe, was ich Ihre implizierte politische Dauerreflexion nannte, [ist
damit zutreffend wiedergegeben. Wir haben bei dieser Beschreibung des

politischen Alltagsbetriebes auch gleich eine Grenze des politischen Mandats

der Kirche gefunden: Was der einzelne Christ nicht kann —
nämlich politische Entscheidungen inhaltlich als christlich ausgeben —
das kann auch die Klirche nicht. Auch sie kann nicht ewig gültige Normen
aufstellen oder schöpfungsgemäße Ordnungen und dergleichen.

Aber wir kommen «zu hoch ab». Ich würde zwar nach wie vor darauf

insistieren, daß man Ihnen als CDU-Mitgliedern nicht zu sagen
braucht, daß der christliche Glaube zum politischen Handeln drängt;
wer im Sinne des Liebesgebots Jesu handeln will, der muß konsequenterweise

auch politisch handeln wollen — das ist eine Selbstverständlichkeit.
Aber merkwürdigerweise ist, was für den einzelnen Christen

unbestritten gilt, für die Kirche nicht unumstritten. Auch innerhalb Ihrer
Partei nicht. Ich zitiere aus der Berliner Rede Kai Uwe von Hassels aus
dem Januar 1968:

«Selbstverständlich ist auch der Theologe berechtigt, seine politische
Meinung als Staatsbürger frei zu äußern. Allerdings sollte er sich als

Träger eines geistlichen Amtes — und je höher er steht um so mehr —
dabei Zurückhaltung auferlegen, um nicht Unfrieden in die Gemeinde
zu tragen und die Verkündigung des Evangeliums nicht mit seinen politischen

Auffassungen zu vermischen.
Auch in der innerkirchlichen Diskussion gibt es gelegentlich die

Meinung, die Kirche sei eine Anstalt zur Vermittlung persönlichen
privaten Seelenheils und nichts weiter. In der Tat: Es mag eine Versuchung
für die Kirche sein, die politischen Auseinandersetzungen vor den
Kirchenmauern enden zu lassen. Was sie damit gewinnt, ist unmittelbar
einleuchtend: Sie entgeht dem Risiko, kritisiert zu werden. Sie vermeidet,
oberflächlich betrachtet, Konflikte ihrer Gemeindeglieder untereinander.

Sie vermag so den Anschein zu erlangen, über den Dingen zu stehen.
Und soll nicht wirklich im Raum der Kirche Platz für Menschen aller
Parteien, Gruppen und Klassen sein? Ist es nicht auch gerade dies, was
die Kirche zur Kirche macht: daß in ihr Friede herrscht, weil ein jeder
nicht als Vertreter dieser oder jener Meinung in der Kirche ist, nicht als
Parteimann, Gewerkschafter oder Interessenvertreter, sondern als
Kirchenglied nur Mensch?

Ist es nicht unbarmherzig, wenn Gruppen innerhalb der Kirche



(oder sogar der Wehkirchenrat) die Kontroversen der Welt in die Kirche
hineintragen und damit aus dem Ort des Friedens einen weiteren Kampfplatz

machen?
Solche Einwände sind sinngemäß gegen jede jüngere kirchliche

Aeußerung erhoben worden. Hier in Kiel wohl am deutlichsten zu
beobachten an den Vorwürfen gegen die Politischen Nachtgebete, deren
Berechtigung prinzipiell bestritten wurde, weil hier die Kirche einem
unnötigen und gefährlichen Risiko ausgesetzt werde, indem Zwistigkeiten
und Spannungen in die Gemeinde getragen würden.

Ich kann solche Einwände wohl verstehen. Und ich bin auch durchaus

der Meinung, die ebenfalls bei Kai-Uwe von Hassel ausgesprochen
wird, daß es leichtfertig und kurzsichtig wäre, die Volkskirche zu
zerstören, um zu einer «gesundgeschrumpften», engagierten Restkirche zu
kommen.

Trotzdem ist bei dieser Argumentation meines Erachtens von einer
unrealistischen und illusionären Vorstellung von Kirche ausgegangen.
Gerade innerhalb der Volkskirche kann es nicht einheitliche Meinungen
in politischen Fragen geben; und die Uneinigkeit und Zerrissenheit, die
angeblich durch politische Aeußerungen in die Kirche hereingetragen
werden, waren faktisch schon immer vorhanden. Ein Scheinfriede innerhalb

der Kirche, der dadurch zustande kommt, daß man die Konflikte
verschweigt, ist nichts wert. Unter Christen müßten die Konflikte gerade
beispielhaft-sachgemäß ausgetragen werden können. Ueberdies wäre die
Kumpanei politischen Verschweigens in der Kirche eine brüchige Einigung

auf Kosten derer, zu deren Wohl politisch gehandelt werden müßte.
Wie aber sollte Kirche dann noch Kirche sein können!

Ich fürchte, daß die institutionelle Sicherung der Kirche
oftmals nur die Sicherung einer Belanglosigkeit ist. Eine Kirche, in der
nicht ernstgenommen wird, daß jeder Mensch immer auch der Mitmensch
anderer ist, eine Kirche, in der über die entscheidenden Probleme im
politischen und gesellschaftlichen Bere'ch nichts gesagt werden darf, weil
es ihrer äußeren Integrität schaden könnte, ist belanglos.

Ueber die amerikanischen protestantischen Kirchen heißt es am
Ende einer religions-soziologischen Untersuchung, aus der hervorgeht,
daß in den meisten amerikanischen Gottesdiensten über die Hauptprobleme

der Nation (Vietnamkrieg und Rassenfrage) nichts ausgesagt wird:
«Am Sonntagmorgen wird sich in den Vereinigten Staaten wohl auf
absehbare Zeit nichts ändern; schweigend sitzt Amerikas schweigende
Mehrheit in der Kirche — und lauscht dem Schweigen der
Kirchenpredigt!».

Wer das Leiden der Mitmenschen im Diesseits verschweigen muß,
um einer einträchtigen Zuhörerschaft das Seelenheil im Jenseits
verheißen zu können, ist nicht nur als Christ selber unglaubwürdig, sondern
— mehr noch — er betrügt auch seine Gemeinde um das Evangelium.



Denn das Evangelium ohne Aufruf zur tätigen Nächstenliebe — und dies
ist notwendig Politik — ist undenkbar.

Wer aber die Botschaft Jesu verkürzt, um nur seine Gemeindeglieder
zusammenzuhalten (vielleicht sollte man besser sagen: um seine

Schäfchen zusammenzuhalten), der gründet seine Kirche nicht auf Jesus
Christus.

Das Wort Jesu «Wer sein Leben verliert um meinetwillen, der wird
es gewinnen» sollte es der Kirche jedenfalls unmöglich machen, auf ihre
eigene institutionelle Sicherung zu starren. Anders ausgedrückt: Für die
Kirche als Institution gelten dieselben Maßstäbe des Glaubens wie für
den einzelnen Christen; daraus erwächst das politische Mandat der
Kirche.

Hier scheint auch ein weitgehender Konsensus innerhalb der Kirche
vorzuliegen.Trotz des lautstarken Prolests einer sehr kleinen und ziemlich

radikalen Minderheit hat sich innerkirchlich die Meinung durchgesetzt,

daß die Aufgabe der Kirche, nämlich die Verkündigung des
Evangeliums, politisches Einwirken nicht ausschließt, sondern gerade
mitumgreift.

Diese Uebereinstimmung ist aus der Denkschrift der Evangelischen
Kirche in Deutschland (EKD) von 1970 abzulesen, die sich beschäftigt
mit «Aufgaben und Grenzen kirchlicher Aeußerungen zu gesellschaftlichen

Fragen»:
Die Verkündigung der Kirche hat politische Konsequenzen aus

mindestens drei Gründen
a) wegen des unlösbaren Zusammenhanges zwischen Gottes- und

Nächstenliebe,

b) wegen der Tatsache, daß die Verkündigung des Evangeliums uns nicht
aus der Welt herausnimmt, sondern die Weltwirklichkeit mit intendiert

und ändern will,
c) weil die neutestamentlichen Verheißungen des Reiches Gottes uns mit

einem «Hoffnungswissen» (Moltmann) ausstatten, das uns
dazu nötigt, diesem Hoffnungswissen handelnd zu entsprechen.

Mit diesem letzten Punkt hängt übrigens zusammen, daß das politische
Agieren der Kirche sich konservativen Betrachtern gelegentlich als
«linke» Politisierung darstellt; denn die metaphysische Verklärung des
Bestehenden kann ja nicht in Frage kommen, wenn im Handeln das
kommende Reich Gottes intendiert wird. Hier liegen auch die Wurzeln
der Theologie der Revolution, die ihrem Selbstverständnis nach das nur
fortsetzt, was Gott in Jesus bereits begonnen hat, und dem nur entgegengeht,

was Gott einmal vollenden wird.
Gestatten Sie mir an dieser Stelle eine theologiegeschlichtliche

Bemerkung: Der scheinbare «Linksdrall» einer Kirche, die nicht mehr die
vorfindliche Ordnung sanktioniert, hängt zusammen mit einem heimlichen
Sieg des Calviinismus in unserer lutherischen Kirche. Das verflachte
lutherische Verständnis der Zwei-Reiche-Lehre, die es der Kirche fast



unmöglich gemacht hat, in den Bereich des Weltlich-Politischen
einzuwirken, ist in der Gegenwart (vor allem durch die dominierende Theologie

Karl Barths) zurückgedrängt worden. Eine praktikable Interpretation
der Zwei-Reiche-Lehre steht uns nicht zur Verfügung. Darum ist

(oftmals unbemerkt) die Vorstellung Barths von der «Königsherrschaft
Jesu Christi» zur Grundlage des kirchlichen Verhaltens gegenüber dem
Staat geworden.

Bevor wir noch einen kurzen Blick auf die Praxis werfen, muß die
Frage nach der innerkirchlichen und öffentlichen Verbindlichkeit
offizieller Aeußerungen gestellt werden. Ich meine, kein evangelischer Christ
wird das Recht haben, sich ohne weiteres etwa über die Denkschriften
der EKD hinwegzusetzen. Dabei erwächst die Autorität solcher Aeußerungen

nicht etwa daraus, daß sie eben offizielle Stellungnahmen
sind. Das Gewicht kirchenamtlicher Aeußerungen zu gesellschaftlichen
Fragen liegt einfach darin, daß man sich auf die Sorgfalt ihrer Erarbeitung

verlassen kann. Es wird hier der Bogen vom christlichen Glauben
unter Zuhilfenahme der zugänglichen Informationen über das anstehende
Problem in hohem Maße theologisch und politisch sachgemäß
geschlagen.

Trotzdem bindet keine amtliche kirchliche Aeußerung die Gewissen
aller Christen. Der Kirche kommt im öffentlichen Leben keine
überlegene Schiedsrichterrolle zu. Es bleibt aber sicher richtig, was Carl
Friedrich von Weizsäcker vor kurzem gesagt hat: «Eine politische Rolle
ist der Kirche in unserem Lande vielerorts in den letzten fünfundzwanzig
Jahren zugefallen: der Ort zu sein, von dem aus, frei von Machtinter-
essen, notwendige Wahrheiten ausgesprochen und unter dessen Dach
wichtige Fragen unbefangen erörtert werden können.»

Ein Blick in die praktische Politik der Bundesrepublik zeigt uns, daß
dies Aussprechen notwendiger Wahrheiten durch die Kirche gelegentlich

deutlich sichtbare Früchte trägt. Der Bundeskanzler hat heute (9.
Dez. 1970) in einem Telegramm der EKD dafür gedankt, daß sie der
Versöhnung mit unseren polnischen Nachbarn den Weg geebnet hat.

Ich hoffe, Sie finden es nicht geschmacklos, daß ich dieses gerade
vor Ihnen darlege, aber ich spreche ja nicht vor der CSU; und wenn ich
recht sehe, kann in Ihrer Partei von einer einhelligen Ablehnung des

deutsch-polnischen Vertrages nicht die Rede sein.
In der Tat ist die öffentliche politische Diskussion über die vordem

mit Rücksicht auf die Wähler tabuisierte Oder-Neiße-Linie erst durch
die Denkschrift der EKD von 1965 möglich geworden, und, mehr noch,
die Moral als politische Kategorie in diesen Zusammenhang gebracht
worden. Rainer Sieg


	Das politische Mandat der Kirche : aus einem Vortrag vor Mitgliedern der Christlich-Demokratischen Union

