Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 12

Artikel: Der Durchbruch zur Theologie des Friedens in Leonhard Ragaz
(Schluss)

Autor: Kobe, Willi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141810

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Idee» ein Element seiner grossartigen Eschatologie. Beide Denker sind
Ethiker, keine Moralisten. Fiir sie wird alles Sein durch das Sollen
bestimmt, so dass man besser von einem Werden als von einem Sein
spriache. Es ist aber der Geist, der dafiir sorgt, dass das, was nicht ist,
noch wird. Beide haben der Spiritualitdt alles Geschaffenen bis zum
Atomkern im Schosse der Materie ihre ungeteilte Aufmerksamkeit ge-
schenkt und dauernd in Anbetung vor dem Wunder der Schopfung ge-
standen, und so haben sie denn auch beide mit Albert Schweitzer die
Ehrfurcht vor dem Leben als die selbstverstindliche Maxime alles
menschlichen Tuns erkannt. In franziskanischer Hingabe setzte sich
Ragaz fiir das Recht der Armen, der Erniedrigten und Beleidigten ein,
und Teilhard wehrte sich fiir die Anerkennung der Arbeiter der Erde,
ja, im Umgang mit kommunistischen Intellektuellen gewann er eindeu-
tig den Eindruck, dass der marxistische Atheismus nicht absolut sei,
sondern dass er nur eine dusserlich formalistische Form Gottes, einen
«Deus ex machina» verwerfe, dessen Existenz die Wiirde des Univer-
sums verletzen wiirde und die Triebfedern des menschlichen Bemii-
hens erschlaffen liesse. Alles in allem: Beide bekdmpften einen «Pseudo-
Gott», von dem erlost zu werden uns die institutionelle Kirche noch
immer nicht erlaubt. Um so mehr haben wir es notig, von den gewalti-
gen Impulsen beider Denker uns durch alle Irrungen und Wirrungen
hindurch zur Sache rufen zu lassen, zur Sache Christi, die in Wahrheit
die Sache des gesamten Kosmos ist. Herbert Hug

Der Durchbruch zur Theologie des Friedens

in Leonhard Ragaz
(Schluss) *

«Es handelt sich zuletzt nicht darum, dass wir abriisten um unserer
Sicherheit willen. Uberhaupt mdéchte ich stark betonen, dass wir diesen
Schritt nicht tun diirfen aus blossen Erwidgungen der Klugheit, des
Opportunismus, um von Feigheit gar nicht zu reden. Dann wére mir
der Militarismus doch noch lieber, wenn er auch in den Untergang
filhrt. Nein, wir miissen diesen Schritt tun, weil er recht ist, weil er
sein muss — um Gottes, um des Gewissens willen. Und wenn er auch
zu den schwersten Leiden und Opfern fiihrte, wenn er auch zeitweilig
die Schweiz in Tod und Untergang zu fiihren schiene! ... Wenn wir,
was in einem Krieg auf alle Fille geschehen wird, von fremden Heeren
iiberflutet werden, dann wollen wir das lieber im Kampf um eine neue
Welt erleiden, als im Kampf fiir eine vergehende, lieber um Gottes
willen, als um eines Gotzen willen.» (Die Abriistung, Seite 29)

«Um Gottes willen» kann aber zweifach verstanden werden. Es kann
sich dabei wirklich um den Willen Gottes handeln, es kann aber auch
so sein, dass der Mensch sich nur Gottes fiir seine Machenschaften

* Erratum: Im Novemberheft, S. 318, muss es Ende des 3. Abschnittes
heissen: «...Die Grundforderung von Ragaz».

351



bedienen will. Ragaz ladsst keinen Zweifel dariiber offen, was er unter
«Gottes willen» versteht:

«Aber unser Gott — sollte er nicht unsere Zuflucht sein?» Gewiss, er
kann es, soll es allein sein, aber nur, wenn wir ihm allein vertrauen,
und nicht unseren Kanonen und Maschinengewehren. Gewiss, aber
nicht dann, wenn er uns dienen soll, sondern wenn wir ihm dienen.
Wir dienen ihm aber, wenn wir seinen Willen tun. Seinen Willen tun
wir aber nicht, wenn wir an Gedanken, Methoden, Einrichtungen fest-
halten, die allen Sinn verloren haben, sondern wenn wir die Wege
gehen, die er weist. Sein Weg mit der Vélkerwelt und mit uns heisst
aber jetzt — das erkennt jeder, der nicht verblendet ist ... «Krieg dem
Kriege, Frieden!» (Die Abriistung, Seite 15)

Es blieb Ragaz nicht verborgen, dass ein patriotisches, nationalisti-
sches Christentum unfihig ist durch Aufklarung und Fiihrung seiner
Bekenner kiinftige Kriege zu verunmoglichen. Es ermoglicht mit den
Ausbruch eines zweiten Weltkrieges.

«Wenn es noch einmal einen européischen Krieg gibt, dann ist das
Abendland verloren und die Schweiz natiirlich mit ihm. Der Krieg
selbst muss bekdmpft werden, und zwar durch die Abriistung. Denn
die Heere und Riistungen sind es, die den Krieg anlocken, notwendig
machen. Ja, das ist es: Heere und Riistungen schiitzen uns so wenig,
dass sie vielmehr die grosse Gefahr der Volker sind. Denn Heere und
Riistungen sind Ausdruck des Gewaltglaubens und stérken diesen. Sie
locken die Kriegsddmonen an.» (Die Abriistung, Seite 14)

Solange die Kirchen auf Grund ihrer angeblichen Begriindung im
Evangelium Jesu nicht dazu kommen, Dienst des Willens Gottes als
unvereinbar mit dem Militirdienst zu bezeugen, und sie sich nicht
voll und ganz hinter die Militdrdienstverweigerer aus Gewissensgriin-
den stellen, werden sie stets weiter mitverantwortlich fiir Kriegsriistun-
gen bleiben.

«Militardienst und Kriegsriistung sind nur moglich durch einen
gewissen Geist und in einer gewissen Atmosphdre. Dieser Geist und
diese Atmosphére aber erzeugen moralische Aufriistung, nicht mora-
lische Abriistung. Das muss doch jeder ehrliche Mensch sehen.» ...

«Und darauf kommt es an: auf die Gesinnung, den Glauben, nicht
auf deren Auswirkung, die bei uns einfach durch Kleinheit und Schwi-
che gechemmt ist. Wir miissen noch einmal das eigentliche Problem ins
hellste Licht setzen und zeigen, wo es liegt: Auf das Prinzip des Krie-
ges kommt es an. Wer an das Kriegsprinzip glaubt, der stiitzt den
Krieg. Das Kriegsprinzip aber muss bei uns so gut als anderswo und
mehr als anderswo bekampft werden, und der Ausdruck fiir diese
Bekdmpfung ist die Abriistung. Es ist iiberall der gleiche Kampf und
iiberall der gleiche Weg: die Abriistung. Alles andere ist neben Torheit
und Frevel auch Heuchelei.» (Die Abriistung, Seite 11)

In der kriegsgeladenen Atmosphire des 20. Jahrhunderts ist es des-
halb nicht gleichgiiltig, was sich der Mensch aus Waffen macht. Ob

352



und wie er mit ihnen umgeht, ist ein Symbol seiner Geisteshaltung und
Gesinnungsart.

«Das Gewehr erinnert heute an die Blutozeane des Weltkrieges und
ist Symbol des Mordes; der Kultus des Schiessens ist heute Bekenntnis
zum Krieg, zum Volkerkrieg, zum Biirgerkrieg. Wenn unser Volk das
nicht verstanden hat, desto schlimmer; dann wehe ihm — ,Gott ldsst
seiner nicht spotten.’» ... «Das Gewehr ist mir zwar immer zuwider,
als Symbol der Brutalitdt, der Feindschaft von Mensch zu Mensch,
aber wenn ich an einem schonen Sonntagmorgen hinter einem solchen
gewehrtragenden Schweizer hergehe, dann tut mir das nicht nur weh,
weil ich ein Mensch bin und das Gewehr das Symbol der Unmensch-
lichkeit ist, nicht nur, weil ich ein Jiinger Christi sein mochte und das
Gewehr ein Hohn auf Christus ist, sondern auch, weil ich ein Schweizer
bin und das Gewehr, in der Rolle, die es heute unter uns spielt, eine
Siinde gegen die Schweiz ist, gegen die Schweiz, die zu so ganz anderem
berufen wire.» (Die Abriistung, Seite 22)

Wer sein Vertrauen auf Waffen setzt, fillt nicht allein aus der Nach-
folge Jesu, sondern er erweist sich, angesichts der realen Vorgénge in
dieser Welt, als toricht. Erkannte Ragaz schon 1924 diese «frevelhafte
Utopie», um wieviel mehr konnte unser heutiges Geschlecht durch sic
erleuchtet sein, nach dem Miterleben des Zweiten Weltkrieges und dem
Riistungswettlauf auf einen dritten Weltkrieg und zugleich Weltunter-
gang hin, um, endlich einsichtig geworden, in Tat und Wahrheit dem
Krieg in jeder Form den Gehorsam aufzusagen. Ragaz weiss sich des-
halb einer realistischen Geschichtsauffassung ergeben.

«Heute ist der Glaube an das ,Schwert‘ eine wahrhaft ldcherliche
— und dazu frevelhafte — Utopie. Das hat der Weltkrieg mit seinen
Folgen allen denen gezeigt, die Augen haben, um zu sehen und Ohren,
um zu héren. Wir, die wir einen andern Weg weisen, sind die Realisten;
ihr, die Gewalt-Idealisten, seid die Utopisten, Phantasten, Schwirmer.
Und ihr, nicht wir, seid die Weltfremden.» (Die Abriistung, Seite 27)

Gefahren fiir den Bestand eines Staates drohen aber nicht nur von
aussen, sondern auch Biirgerkriege konnen ihn bedrohen. Wenn aber
die Armeen abgeriistet sind, wer rettet Sicherheit und Ordnung vor
dem inneren Feind? Ist in dieser Hinsicht nicht militdrischer Schutz
das erfolgversprechendste Mittel? Mitnichten, meint Ragaz. Militdr-
gewalt ist in sich schon das Werkzeug der Willkiir zur Behauptung der
Machtstellung der tatsdchlich die Macht ausiibenden gesellschaftlichen
Herrschaftsschicht. Ihr Einsatz bewirkt nur noch mehr Verbitterung,
ihr Gewaltsieg schafft nur neues Unrecht, das nach erneuter Rachc
schreit. Schutz bietet allein gerecht eingesetzte Rechtsgewalt. Ihr Sym-
bol ist die Polizei. Da es kein Volk, keinen Staat und keine Volkerwelt
ohne Spannungen und Konflikte gibt, so muss eine Macht vorgesehen
sein, deren Einsatz Losung und gerechte Befriedung verbiirgt. Das
sind Polizei und Schiedsgerichte, deren Einsatz durch lebendiges Recht
geregelt ist. Ragaz meint daher:

353



«Gerade auch fiir unsere innern Zustinde ist die Abriistung not-
wendig. Auch hier schiitzt das Militir nicht, sondern vermehrt die
Gefahr. Auch das ist nicht schwer einzusehen, wenn man dafiir einmal
die Augen geoffnet hat. Der jetzige Zustand ist im Grunde der eines
latenten Biirgerkrieges. Es waltet hierin das gleiche Prinzip wie auf
dem Gebiet der Beziehungen nach aussen hin. Auch im innern Leben
der Volker kommt es darauf an, ob man an die Gewalt oder an die
Gerechtigkeit glaubt. Und auch hier sage ich: Der beste Schutz, viel-
mehr der einzige wirkliche Schutz, ist nicht die Gewalt, sondern das
Recht — das Recht, das Gerechtigkeit ist. Es allein erhilt auch die
wahre Ordnung im Innern. Die Gewalt kann wohl einen Schein von
Ordnung herstellen, aber unter der Oberfliche lauern dann jene Damo-
nen, die nicht durch Gewalt gebindigt werden konnen... Schafft
soziale Gerechtigkeit und damit sozialen Frieden und ihr habt wahr-
haftig keinen Biirgerkrieg zu fiirchten; sonst aber seht zu, was eines
Tages aus eurer Ordnung wird.» (Die Abriistung, Seite 17)

«Da wir keine Doktrinédre sind, so haben wir nichts gegen ein beson-
deres sogenanntes Polizeikorps, bestehend aus etwa 10 000 bis 12 000
Mann, das unsere Armee ersetzte und sowohl fiir die Erhaltung der
inneren Ordnung als auch fiir eine nichtmilitirische Besetzung der
Grenze vollkommen geniigte. Man wird gegen einen solchen Vorschlag
alle moglichen Einwénde finden (um solche ist der heutige tatenscheue
Schweizer nie verlegen), aber es werden bloss die Einwiénde des Nicht-
wollens sein.» (Die Abriistung, Seite 17)

«Die Sache liegt ja einfach: Aus der gleichen Wurzel wie unser
Kampf gegen die Gewalt und fiir das heilige Recht im Vélkerleben
entspringt auch unser Kampf gegen die Gewalt und fiir das heilige
Recht im innern Leben der Volker. Dieser Kampf hat einen doppelten
Sinn. Wir bekdmpfen den Geist der Gewalt, soweit er in den heutigen
wirtschaftlichen Ordnungen verkorpert ist, und wollen an seine Stelle
ein neues Verhiltnis von Mensch zu Mensch, eine neue Einstellung
zu Arbeit und Besitz, eine neue, das heisst: wirkliche Gemeinsamkeit
setzen. Das ist uns, den Sozialisten unter den Antimilitaristen, der
Sozialismus. Aber es ist die andere Seite dieses Kampfes, dass wir die-
ses Ziel grundsitzlich nicht mit den Mitteln der Gewalt, sondern der
Demokratie, das heisst: auf dem Wege der Gesinnung und Uberzeu-
gung, in Freiheit und Gerechtigkeit, erreichen wollen.» (Was wol-
len .. ., Seite 27)

Aus solchen Griinden wurde Ragaz auch der brennende Befiirworter
des Volkerbundes und seiner Tatigkeit zur Friedenssicherung und zur
Aufrichtung einer gerechten Gesellschaftsordnung. Seinen Kampf fiir
den Eintritt der Schweiz in den Volkerbund, fiir weltweite Freiheit der
Volker und einen gerechten demokratischen Gesellschaftsaufbau der
Nationen ehrte die Universitdit Genf mit der Verleihung der Doktor-
wiirde an Leonhard Ragaz. Die Ankiindigung des Atomzeitalters und
seiner gesteigerten Friedensproblematik erreichte Ragaz wiahrend der

354



letzten Monate seines Lebensabends. Sie bestirkte ihn, gewiss zu
Recht, nur in seiner gewaltfreien Haltung, als der einzigen Mdglichkeit
zur Erhaltung einer Menschheit, deren Hauptaufgabe darin besteht,
sittlich Herr ihrer technischen Mdglichkeiten zu werden und so den
Weg ihrer Menschwerdung zu gehen.

Wie das von Ragaz wihrend seiner Lebensjahre erlebte sozial- und
weltgeschichtliche Geschehen ihn aus einem vaterldndisch-national
denkenden Biindner zu einem Sozialisten und Weltbiirger werden liess,
der nichtsdestoweniger schweizerisches Kulturschaffen, als einen Bei-
trag seiner Nation an das Kulturschaffen aller Nationen, schitzte und
forderte, so wuchs er pragmatisch, beziiglich seiner christlichen Glau-
bensiiberzeugung und theologischen Einsichten, aus einem konstanti-
nisch-kirchlichen, freisinnigen reformierten Pfarrer zu einem der
Reichsgottesbotschaft Jesu verpflichteten Professor der systematischen
Theologie an der Universitit Ziirich heran, welcher auf seiner Lebens-
hohe, als Frucht seiner religiosen Reifung, den Kampf um die Geltung
des Rufes zum Reiche Gottes in allen Belangen des Menschseins auf-
nahm. Im Bereiche des Krieg-Friedens-Problems wurde es ihm immer
klarer, dass auf Aufriistung und Einsatz von Armeen und auf militari-
stischer Gesinnung, welche sich auf brutalste Gewaltanwendung und
eine Massenvernichtung der gesamten Schopfung Gottes spezialisieren,
je ldnger, je mehr kein Segen fiir die Menschheit liegen kann. Diesen
Weg zur Erhaltung des Menschengeschlechtes und seiner legitimen
Anspriiche erkennt er als widergottlich und der sittlichen Entfaltung
des Menschen unwiirdig.

«Ich denke, iiber die Armeen als Friedensinstrument und Friedens-
stifter brauche ich nicht viel zu sagen. Armeen sind Kriegsstifter — alle
Armeen; denn Armeen sind Ausdruck, Bekenntnis, Verkorperung des
Gewalt- und Kriegsglaubens. Darum stromen sie Gewalt und Kriegs-
glauben aus. Das ist der einfache, klare, selbstverstindliche Sachver-
halt. Armeen entstehen aus Furcht und Misstrauen, oder auch, was
iibrigens tief zusammenhingt, aus Machtdrang. Darum erregen sie
Furcht und Misstrauen oder wecken zugleich Machtdrang in andern
Volkern. Die Riistung des einen treibt die Riistung des andern in die
Hohe; eines Tages werden die Gotzen- und Diamonenmichte, die man
auf diese Art grossgezogen hat, stdrker als die, welche sie grossgezo-
gen, sie werden aus Knechten zu Herren, treten einher auf der eigenen
Spur, und das Ende ist klar. Das ist so sicher wie alle Grundordnungen
der Welt. ,Denn was der Mensch sidet, das wird er ernten‘.»

Was wollen und meinen wir mit der Abriistung?

In einem Vortrag, den L. Ragaz 1930 in Bern hielt und der 1931
in den «Neuen Wegen», Nr. 1, unter diesem Titel erschien, breitet er
nun praktisch-theologisch seine Einsichten iiber Abriistung und gewalt-
freie Kampfesweise aus. Abriistung ist fiir ihn nicht nur eine tech-
nische Angelegenheit mit weitreichenden finanziellen Folgen fiir die
Menschheit, sondern sie ist fiir ihn, aber auch fiir jeden Christen, der

235



sich zum Reiche Gottes gerufen weiss, ein sittlicher Kampf, in dem alle
echten Tugenden von Hingabe, Heroismus und Disziplin ihren wahr-
haft aufbauenden Ort haben. Die Abriistung ist ihm ein religioser
Kampf, als ein «Entscheidungskampf fiir Christus» oder nicht. Gewalt-
frei wird und muss er sein, denn darin bewahrt sich das «menschlich-
gottlich Grosse». Doch horen wir auf Ragaz selber:

«Die Abriistung ist selbst durchaus ein sittlicher Kampf, ein Kampf
gegen unsittliche Michte, fiir eine neue sittliche Ordnung des Volker-
lebens; sie ist ein religioser Kampf gegen widergottliche Michte fiir den
lebendigen Gott der Liebe, der in Christus offenbar ist, und sein Reich;
sie ist die einzige, ernstliche Form des Kampfes gegen den Krieg. ..
Dass Gott alles allein machen wolle in dem Sinne, dass der Mensch
nichts zu tun habe, wird doch auch kein Uberfrommer zu behaupten
wagen? Und es steht doch fiir jeden Glaubenden fest, dass ein Jiinger
Christi sich den Michten des Bosen zu widersetzen hat bis aufs Blut.
Unbekiimmert um den Erfolg ... Die Rede, dass Gott allein es tun
konne und wolle, dass wir uns also den Michten des Bosen unterwer-
fen miissten, bis Er sein Reich aufrichte, ist soweit davon entfernt,
dem Sinne des Neuen Testamentes zu entsprechen, dass sie vielmehr in
seinem Lichte als Listerung erscheint. Nein, unsere Sache ist es, bis
aufs Blut einzustehen fiir Gottes Reich, gegen das Reich der Gotzen
aufzutreten; Gottes Sache ist Erfolg und Sieg.» (Was wollen.. .,
Seite 15)

«Die Abriistung, die Zerbrechung der Herrschaft der Gotzen und
des Satans, die in einer neuen Kriegsriistung und einem neuen Krieg
triumphierte, ist ein Entscheidungskampf fiir Christus. Entweder zer-
bricht das Kreuz das Schwert oder das Schwert zerbricht das Kreuz. . .
An dieser Stelle suche ich fiir meine Person auch wesentlich die Losung
des Problems, wie das, was etwa der Krieg und die militdrische Erzie-
hune Gutes eingeschlossen haben, in das Neue gereinigt und erlost
hiniibergerettet werden konnte. Dabei denke ich vor allem an das Ele-
ment des Heldentums, der Hingabe des Lebens, der Zucht und Ord-
nung. Dieses Element mochten wir alle um keinen Preis verlieren.
Nichts liegt uns ferner, als irgendeinen Utilitarismus oder gar Epi-
kureismus, irgendein blasses Niitzlichkeits- oder Genussideal als
Lebenssinn und Lebensziel zu vertreten . . . Nach meiner Meinung kon-
nen Heldentum, Hingabe, Opfer, Zucht und Ordnung nicht extra
geziichtet werden — dann wird nie etwas ganz Echtes daraus. .. son-
dern sie wachsen von selbst aus einem recht orientierten Leben hervor.
So wachsen sie von selbst aus der neuen Welt Gottes und des Men-
schen empor, in neuen Formen, worin die alten erhoht und erldst
wiederkehren. Vor allem wachsen sie aus dem Ewigen hervor, denn
sie sind ja das Ewige, wie es das Menschliche beunruhigt und erhoht.
Geht die Abriistungssache den Weg, den wir meinen, so ist uns um
Heroismus, Disziplin und alles menschlich-gottlich Grosse nicht
bange.» (Was wollen . . ., Seite 24)

356



«Wir erinnern uns. . ., dass die Abriistung nicht bloss mit mensch-
lichen Kréften durchgesetzt werden konne, dass dies vielmehr eine
Anmassung sei und man wissen miisse, dass Gott allein in seinem
Kommen auch den Krieg besiegen konne . . . Es ist uns durchaus klar
und ist uns immer klar gewesen, dass die Abriistungsforderung aus
einem bestimmten Glauben entspringt und ohne diesen Glauben ohn-
michtig bleiben muss . .. Wir fordern die Abriistung, weil wir glauben,
dass eine neue Welt im Anbruch sei. Diese Welt ist die Welt des
Menschen. Ein neues Verhéltnis von Mensch zu Mensch bahnt sich an.
Der Mensch wird als Mensch dem Menschen deutlich, nicht mehr bloss
als Volks- und Religionsgenosse auf der einen und als Fremdling oder
Feind auf der andern Seite. In all der Girung der Zeit bildet sich doch
gewaltig das Gefiihl der Einheit der Menschheit heraus. Der Mensch
riickt dem Menschen nahe, er wird ihm als Mensch zum Bruder. Aus
dieser Tatsache erhebt sich gewaltig, in der ganzen Fiille seines Sin-
nes, das Wort: ,Du sollst nicht toten!* und wird nach und nach zu
einem ,Du kannst nicht toten!‘. Darob fillt dem Menschen das Schwert
aus der Hand . .. Andern aber ist diese Welt zugleich die Welt Gottes.
Um es sofort in jeder Beziehung genauer zu sagen: Viele von uns —
und ich rechne mich zu ihnen — fordern die Abriistung und glauben
an sie, weil sie an das Reich Gottes glauben, das auf Erden kommen
will, und weil sie glauben, dass heute ein neuer Einbruch dieses Rei-
ches in die Ordnungen dieser Welt und der Holle geschehen soll. Wir
haben wieder hoffen gelernt und konnen aus dieser Hoffnung heraus
auch an die Verheissung glauben, dass uns in dieser Epoche ein Sieg
tiber den alten Fluch des Krieges verlichen werden konne; wir haben
den Gott, den die Christenheit bekennt, wieder als lebendigen Gott
erkannt, wir glauben auch in der Weltkatastrophe seinen Schritt zu
horen und verstehen die menschliche Tat der Abriistung als eine Tat,
die dieser starke, lebendige Gott will. Allgemeiner gesagt: Die Abrii-
stungsforderung ist fiir uns ein Teil des Erwachens der Christenheit
und der Christussache ... Es entsteht eine neue Besinnung auf die
eigentliche Wahrheit der Sache Christi: Sie beginnt sich von der Sache
Césars ebenso zu scheiden wie von der Sache Mammons und anderer
Gotzen. Und vor allem eins leuchte inmitten der Christenheit auf: dass
Jiingerschaft Christi, Glauben an den Gott Christi und der Propheten
nicht etwas ist, was auf den Gewinn eines rein privaten Heils abzielt,
vielleicht gar bloss in einem Jenseits des Grabes, sondern, dass an
Christus glauben, bitten heisst: ,Dein Reich komme zu uns, Dein Wille
geschehe auf Erden wie im Himmel; dass die Sache Christi in dem
Reich der Gerechtigkeit sich erfiillt, worin Gottes Wesen menschliche
Gestalt annimmt; dass die Herrschaft Gottes nicht bloss die Seele des
einzelnen Menschen in Anspruch nimmt, sondern auch die Ordnungen
der Volkerwelt, wie iiberhaupt alle Wirklichkeit.» (Was wollen.. .,
Seite 22/23) Willi Kobe

357



	Der Durchbruch zur Theologie des Friedens in Leonhard Ragaz (Schluss)

