
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 12

Artikel: Der Durchbruch zur Theologie des Friedens in Leonhard Ragaz
(Schluss)

Autor: Kobe, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Idee» ein Element seiner grossartigen Eschatologie. Beide Denker sind
Ethiker, keine Moralisten. Für sie wird alles Sein durch das Sollen
bestimmt, so dass man besser von einem Werden als von einem Sein
spräche. Es ist aber der Geist, der dafür sorgt, dass das, was nicht ist,
noch wird. Beide haben der Spiritualität alles Geschaffenen bis zum
Atomkern im Schosse der Materie ihre ungeteilte Aufmerksamkeit
geschenkt und dauernd in Anbetung vor dem Wunder der Schöpfung
gestanden, und so haben sie denn auch beide mit Albert Schweitzer die
Ehrfurcht vor dem Leben als die selbstverständliche Maxime alles
menschlichen Tuns erkannt. In franziskanischer Hingabe setzte sich
Ragaz für das Recht der Armen, der Erniedrigten und Beleidigten ein,
und Teilhard wehrte sich für die Anerkennung der Arbeiter der Erde,
ja, im Umgang mit kommunistischen Intellektuellen gewann er eindeutig

den Eindruck, dass der marxistische Atheismus nicht absolut sei,
sondern dass er nur eine äusserlich formalistische Form Gottes, einen
«Deus ex machina» verwerfe, dessen Existenz die Würde des Universums

verletzen würde und die Triebfedern des menschlichen Bemühens

erschlaffen Hesse. Alles in allem: Beide bekämpften einen «PseudoGott»,

von dem erlöst zu werden uns die institutionelle Kirche noch
immer nicht erlaubt. Um so mehr haben wir es nötig, von den gewaltigen

Impulsen beider Denker uns durch alle Irrungen und Wirrungen
hindurch zur Sache rufen zu lassen, zur Sache Christi, die in Wahrheit
die Sache des gesamten Kosmos ist. Herbert Hug

Der Durchbruch zur Theologie des Friedens
in Leonhard Ragaz

(Schluss) *

«Es handelt sich zuletzt nicht darum, dass wir abrüsten um unserer
Sicherheit willen. Überhaupt möchte ich stark betonen, dass wir diesen
Schritt nicht tun dürfen aus blossen Erwägungen der Klugheit, des

Opportunismus, um von Feigheit gar nicht zu reden. Dann wäre mir
der Militarismus doch noch lieber, wenn er auch in den Untergang
führt. Nein, wir müssen diesen Schritt tun, weil er recht ist, weil er
sein muss — um Gottes, um des Gewissens willen. Und wenn er auch
zu den schwersten Leiden und Opfern führte, wenn er auch zeitweilig
die Schweiz in Tod und Untergang zu führen schiene! Wenn wir,
was in einem Krieg auf alle Fälle geschehen wird, von fremden Heeren
überflutet werden, dann wollen wir das lieber im Kampf um eine neue
Welt erleiden, als im Kampf für eine vergehende, lieber um Gottes
willen, als um eines Götzen willen.» (Die Abrüstung, Seite 29)

«Um Gottes willen» kann aber zweifach verstanden werden. Es kann
sich dabei wirklich um den Willen Gottes handeln, es kann aber auch
so sein, dass der Mensch sich nur Gottes für seine Machenschaften

* Erratum: Im Novemberheft, S. 318, muss es Ende des 3. Abschnittes
heissen: «... Die Grundforderung von Ragaz».

351



bedienen will. Ragaz lässt keinen Zweifel darüber offen, was er unter
«Gottes willen» versteht:

«Aber unser Gott - sollte er nicht unsere Zuflucht sein?» Gewiss, er
kann es, soll es allein sein, aber nur, wenn wir ihm allein vertrauen,
und nicht unseren Kanonen und Maschinengewehren. Gewiss, aber
nicht dann, wenn er uns dienen soll, sondern wenn wir ihm dienen.
Wir dienen ihm aber, wenn wir seinen Willen tun. Seinen Willen tun
wir aber nicht, wenn wir an Gedanken, Methoden, Einrichtungen
festhalten, die allen Sinn verloren haben, sondern wenn wir die Wege
gehen, die er weist. Sein Weg mit der Völkerwelt und mit uns heisst
aber jetzt - das erkennt jeder, der nicht verblendet ist... «Krieg dem
Kriege, Frieden!» (Die Abrüstung, Seite 15)

Es blieb Ragaz nicht verborgen, dass ein patriotisches, nationalistisches

Christentum unfähig ist durch Aufklärung und Führung seiner
Bekenner künftige Kriege zu verunmöglichen. Es ermöglicht mit den
Ausbruch eines zweiten Weltkrieges.

«Wenn es noch einmal einen europäischen Krieg gibt, dann ist das
Abendland verloren und die Schweiz natürlich mit ihm. Der Krieg
selbst muss bekämpft werden, und zwar durch die Abrüstung. Denn
die Heere und Rüstungen sind es, die den Krieg anlocken, notwendig
machen. Ja, das ist es: Heere und Rüstungen schützen uns so wenig,
dass sie vielmehr die grosse Gefahr der Völker sind. Denn Heere und
Rüstungen sind Ausdruck des Gewaltglaubens und stärken diesen. Sie
locken die Kriegsdämonen an.» (Die Abrüstung, Seite 14)

Solange die Kirchen auf Grund ihrer angeblichen Begründung im
Evangelium Jesu nicht dazu kommen, Dienst des Willens Gottes als
unvereinbar mit dem Militärdienst zu bezeugen, und sie sich nicht
voll und ganz hinter die Militärdienstverweigerer aus Gewissensgründen

stellen, werden sie stets weiter mitverantwortlich für Kriegsrüstungen
bleiben.

«Militärdienst und Kriegsrüstung sind nur möglich durch einen
gewissen Geist und in einer gewissen Atmosphäre. Dieser Geist und
diese Atmosphäre aber erzeugen moralische Aufrüstung, nicht moralische

Abrüstung. Das muss doch jeder ehrliche Mensch sehen.»
«Und darauf kommt es an: auf die Gesinnung, den Glauben, nicht

auf deren Auswirkung, die bei uns einfach durch Kleinheit und Schwäche

gehemmt ist. Wir müssen noch einmal das eigentliche Problem ins
hellste Licht setzen und zeigen, wo es liegt: Auf das Prinzip des Krieges

kommt es an. Wer an das Kriegsprinzip glaubt, der stützt den
Krieg. Das Kriegsprinzip aber muss bei uns so gut als anderswo und
mehr als anderswo bekämpft werden, und der Ausdruck für diese
Bekämpfung ist die Abrüstung. Es ist überall der gleiche Kampf und
überall der gleiche Weg: die Abrüstung. Alles andere ist neben Torheit
und Frevel auch Heuchelei.» (Die Abrüstung, Seite 11)

In der kriegsgeladenen Atmosphäre des 20. Jahrhunderts ist es
deshalb nicht gleichgültig, was sich der Mensch aus Waffen macht. Ob

352



und wie er mit ihnen umgeht, ist ein Symbol seiner Geisteshaltung und
Gesinnungsart.

«Das Gewehr erinnert heute an die Blutozeane des Weltkrieges und
ist Symbol des Mordes; der Kultus des Schiessens ist heute Bekenntnis
zum Krieg, zum Völkerkrieg, zum Bürgerkrieg. Wenn unser Volk das
nicht verstanden hat, desto schlimmer; dann wehe ihm - ,Gott lässt
seiner nicht spotten.'» «Das Gewehr ist mir zwar immer zuwider,
als Symbol der Brutalität, der Feindschaft von Mensch zu Mensch,
aber wenn ich an einem schönen Sonntagmorgen hinter einem solchen
gewehrtragenden Schweizer hergehe, dann tut mir das nicht nur weh,
weil ich ein Mensch bin und das Gewehr das Symbol der Unmenschlichkeit

ist, nicht nur, weil ich ein Jünger Christi sein möchte und das
Gewehr ein Hohn auf Christus ist, sondern auch, weil ich ein Schweizer
bin und das Gewehr, in der Rolle, die es heute unter uns spielt, eine
Sünde gegen die Schweiz ist, gegen die Schweiz, die zu so ganz anderem
berufen wäre.» (Die Abrüstung, Seite 22)

Wer sein Vertrauen auf Waffen setzt, fällt nicht allein aus der Nachfolge

Jesu, sondern er erweist sich, angesichts der realen Vorgänge in
dieser Welt, als töricht. Erkannte Ragaz schon 1924 diese «frevelhafte
Utopie», um wieviel mehr könnte unser heutiges Geschlecht durch sie
erleuchtet sein, nach dem Miterleben des Zweiten Weltkrieges und dem
Rüstungswettlauf auf einen dritten Weltkrieg und zugleich Weltuntergang

hin, um, endlich einsichtig geworden, in Tat und Wahrheit dem
Krieg in jeder Form den Gehorsam aufzusagen. Ragaz weiss sich
deshalb einer realistischen Geschichtsauffassung ergeben.

«Heute ist der Glaube an das ,Schwert' eine wahrhaft lächerliche

- und dazu frevelhafte - Utopie. Das hat der Weltkrieg mit seinen
Folgen allen denen gezeigt, die Augen haben, um zu sehen und Ohren,
um zu hören. Wir, die wir einen andern Weg weisen, sind die Realisten;
ihr, die Gewalt-Idealisten, seid die Utopisten, Phantasten, Schwärmer.
Und ihr, nicht wir, seid die Weltfremden.» (Die Abrüstung, Seite 27)

Gefahren für den Bestand eines Staates drohen aber nicht nur von
aussen, sondern auch Bürgerkriege können ihn bedrohen. Wenn aber
die Armeen abgerüstet sind, wer rettet Sicherheit und Ordnung vor
dem inneren Feind? Ist in dieser Hinsicht nicht militärischer Schutz
das erfolgversprechendste Mittel? Mitnichten, meint Ragaz. Militärgewalt

ist in sich schon das Werkzeug der Willkür zur Behauptung der
Machtstellung der tatsächlich die Macht ausübenden gesellschaftlichen
Herrschaftsschicht. Ihr Einsatz bewirkt nur noch mehr Verbitterung,
ihr Gewaltsieg schafft nur neues Unrecht, das nach erneuter Rache
schreit. Schutz bietet allein gerecht eingesetzte Rechtsgewalt. Ihr Symbol

ist die Polizei. Da es kein Volk, keinen Staat und keine Völkerwelt
ohne Spannungen und Konflikte gibt, so muss eine Macht vorgesehen
sein, deren Einsatz Lösung und gerechte Befriedung verbürgt. Das
sind Polizei und Schiedsgerichte, deren Einsatz durch lebendiges Recht
geregelt ist. Ragaz meint daher:

353



«Gerade auch für unsere innern Zustände ist die Abrüstung
notwendig. Auch hier schützt das Militär nicht, sondern vermehrt die
Gefahr. Auch das ist nicht schwer einzusehen, wenn man dafür einmal
die Augen geöffnet hat. Der jetzige Zustand ist im Grunde der eines
latenten Bürgerkrieges. Es waltet hierin das gleiche Prinzip wie auf
dem Gebiet der Beziehungen nach aussen hin. Auch im innern Leben
der Völker kommt es darauf an, ob man an die Gewalt oder an die
Gerechtigkeit glaubt. Und auch hier sage ich: Der beste Schutz,
vielmehr der einzige wirkliche Schutz, ist nicht die Gewalt, sondern das
Recht — das Recht, das Gerechtigkeit ist. Es allein erhält auch die
wahre Ordnung im Innern. Die Gewalt kann wohl einen Schein von
Ordnung herstellen, aber unter der Oberfläche lauern dann jene Dämonen,

die nicht durch Gewalt gebändigt werden können... Schafft
soziale Gerechtigkeit und damit sozialen Frieden und ihr habt wahrhaftig

keinen Bürgerkrieg zu fürchten; sonst aber seht zu, was eines
Tages aus eurer Ordnung wird.» (Die Abrüstung, Seite 17)

«Da wir keine Doktrinäre sind, so haben wir nichts gegen ein besonderes

sogenanntes Polizeikorps, bestehend aus etwa 10 000 bis 12 000
Mann, das unsere Armee ersetzte und sowohl für die Erhaltung der
inneren Ordnung als auch für eine nichtmilitärische Besetzung der
Grenze vollkommen genügte. Man wird gegen einen solchen Vorschlag
alle möglichen Einwände finden (um solche ist der heutige tatenscheue
Schweizer nie verlegen), aber es werden bloss die Einwände des Nicht-
wollens sein.» (Die Abrüstung, Seite 17)

«Die Sache liegt ja einfach: Aus der gleichen Wurzel wie unser
Kampf gegen die Gewalt und für das heilige Recht im Völkerleben
entspringt auch unser Kampf gegen die Gewalt und für das heilige
Recht im innern Leben der Völker. Dieser Kampf hat einen doppelten
Sinn. Wir bekämpfen den Geist der Gewalt, soweit er in den heutigen
wirtschaftlichen Ordnungen verkörpert ist, und wollen an seine Stelle
ein neues Verhältnis von Mensch zu Mensch, eine neue Einstellung
zu Arbeit und Besitz, eine neue, das heisst: wirkliche Gemeinsamkeit
setzen. Das ist uns, den Sozialisten unter den Antimilitaristen, der
Sozialismus. Aber es ist die andere Seite dieses Kampfes, dass wir dieses

Ziel grundsätzlich nicht mit den Mitteln der Gewalt, sondern der
Demokratie, das heisst: auf dem Wege der Gesinnung und Überzeugung,

in Freiheit und Gerechtigkeit, erreichen wollen.» (Was wollen

Seite 27)
Aus solchen Gründen wurde Ragaz auch der brennende Befürworter

des Völkerbundes und seiner Tätigkeit zur Friedenssicherung und zur
Aufrichtung einer gerechten Gesellschaftsordnung. Seinen Kampf für
den Eintritt der Schweiz in den Völkerbund, für weltweite Freiheit der
Völker und einen gerechten demokratischen Gesellschaftsaufbau der
Nationen ehrte die Universität Genf mit der Verleihung der Doktorwürde

an Leonhard Ragaz. Die Ankündigung des Atomzeitalters und
seiner gesteigerten Friedensproblematik erreichte Ragaz während der

354



letzten Monate seines Lebensabends. Sie bestärkte ihn, gewiss zu
Recht, nur in seiner gewaltfreien Haltung, als der einzigen Möglichkeit
zur Erhaltung einer Menschheit, deren Hauptaufgabe darin besteht,
sittlich Herr ihrer technischen Möglichkeiten zu werden und so den
Weg ihrer Menschwerdung zu gehen.

Wie das von Ragaz während seiner Lebensjahre erlebte sozial- und
weltgeschichtliche Geschehen ihn aus einem vaterländisch-national
denkenden Bündner zu einem Sozialisten und Weltbürger werden liess,
der nichtsdestoweniger schweizerisches Kulturschaffen, als einen Beitrag

seiner Nation an das Kulturschaffen aller Nationen, schätzte und
förderte, so wuchs er pragmatisch, bezüglich seiner christlichen
Glaubensüberzeugung und theologischen Einsichten, aus einem
konstantinisch-kirchlichen, freisinnigen reformierten Pfarrer zu einem der
Reichsgottesbotschaft Jesu verpflichteten Professor der systematischen
Theologie an der Universität Zürich heran, welcher auf seiner Lebenshöhe,

als Frucht seiner religiösen Reifung, den Kampf um die Geltung
des Rufes zum Reiche Gottes in allen Belangen des Menschseins
aufnahm. Im Bereiche des Krieg-Friedens-Problems wurde es ihm immer
klarer, dass auf Aufrüstung und Einsatz von Armeen und auf militaristischer

Gesinnung, welche sich auf brutalste Gewaltanwendung und
eine Massenvernichtung der gesamten Schöpfung Gottes spezialisieren,
je länger, je mehr kein Segen für die Menschheit Hegen kann. Diesen
Weg zur Erhaltung des Menschengeschlechtes und seiner legitimen
Ansprüche erkennt er als widergöttlich und der sittlichen Entfaltung
des Menschen unwürdig.

«Ich denke, über die Armeen als Friedensinstrument und Friedensstifter

brauche ich nicht viel zu sagen. Armeen sind Kriegsstifter - alle
Armeen; denn Armeen sind Ausdruck, Bekenntnis, Verkörperung des
Gewalt- und Kriegsglaubens. Darum strömen sie Gewalt und
Kriegsglauben aus. Das ist der einfache, klare, selbstverständliche Sachverhalt.

Armeen entstehen aus Furcht und Misstrauen, oder auch, was
übrigens tief zusammenhängt, aus Machtdrang. Darum erregen sie
Furcht und Misstrauen oder wecken zugleich Machtdrang in andern
Völkern. Die Rüstung des einen treibt die Rüstung des andern in die
Höhe; eines Tages werden die Götzen- und Dämonenmächte, die man
auf diese Art grossgezogen hat, stärker als die, welche sie grossgezogen,

sie werden aus Knechten zu Herren, treten einher auf der eigenen
Spur, und das Ende ist klar. Das ist so sicher wie alle Grundordnungen
der Welt. ,Denn was der Mensch säet, das wird er ernten'.»

Was wollen und meinen wir mit der Abrüstung?
In einem Vortrag, den L. Ragaz 1930 in Bern hielt und der 1931

in den «Neuen Wegen», Nr. 1, unter diesem Titel erschien, breitet er
nun praktisch-theologisch seine Einsichten über Abrüstung und gewaltfreie

Kampfesweise aus. Abrüstung ist für ihn nicht nur eine
technische Angelegenheit mit weitreichenden finanziellen Folgen für die
Menschheit, sondern sie ist für ihn, aber auch für jeden Christen, der

355



sich zum Reiche Gottes gerufen weiss, ein sittlicher Kampf, in dem alle
echten Tugenden von Hingabe, Heroismus und Disziplin ihren wahrhaft

aufbauenden Ort haben. Die Abrüstung ist ihm ein religiöser
Kampf, als ein «Entscheidungskampf für Christus» oder nicht. Gewaltfrei

wird und muss er sein, denn darin bewährt sich das «menschlichgöttlich

Grosse». Doch hören wir auf Ragaz selber:
«Die Abrüstung ist selbst durchaus ein sittlicher Kampf, ein Kampf

gegen unsittliche Mächte, für eine neue sittliche Ordnung des Völkerlebens;

sie ist ein religiöser Kampf gegen widergöttliche Mächte für den
lebendigen Gott der Liebe, der in Christus offenbar ist, und sein Reich;
sie ist die einzige, ernstliche Form des Kampfes gegen den Krieg...
Dass Gott alles allein machen wolle in dem Sinne, dass der Mensch
nichts zu tun habe, wird doch auch kein Überfrommer zu behaupten
wagen? Und es steht doch für jeden Glaubenden fest, dass ein Jünger
Christi sich den Mächten des Bösen zu widersetzen hat bis aufs Blut.
Unbekümmert um den Erfolg.. Die Rede, dass Gott allein es tun
könne und wolle, dass wir uns also den Mächten des Bösen unterwerfen

müssten, bis Er sein Reich aufrichte, ist soweit davon entfernt,
dem Sinne des Neuen Testamentes zu entsprechen, dass sie vielmehr in
seinem Lichte als Lästerung erscheint. Nein, unsere Sache ist es, bis
aufs Blut einzustehen für Gottes Reich, gegen das Reich der Götzen
aufzutreten; Gottes Sache ist Erfolg und Sieg.» (Was wollen.
Seite 15)

«Die Abrüstung, die Zerbrechung der Herrschaft der Götzen und
des Satans, die in einer neuen Kriegsrüstung und einem neuen Krieg
triumphierte, ist ein Entscheidungskampf für Christus. Entweder
zerbricht das Kreuz das Schwert oder das Schwert zerbricht das Kreuz
An dieser Stelle suche ich für meine Person auch wesentlich die Lösung
des Problems, wie das, was etwa der Krieg und die militärische Erziehuno;

Gutes eingeschlossen haben, in das Neue gereinigt und erlöst
hinübergerettet werden könnte. Dabei denke ich vor allem an das
Element des Heldentums, der Hingabe des Lebens, der Zucht und
Ordnung. Dieses Element möchten wir alle um keinen Preis verlieren.
Nichts liegt uns ferner, als irgendeinen Utilitarismus oder gai Epi-
kureismus, irgendein blasses Nützlichkeits- oder Genussideal als
Lebenssinn und Lebensziel zu vertreten Nach meiner Meinung können

Heldentum, Hingabe, Opfer, Zucht und Ordnung nicht extra
gezüchtet werden - dann wird nie etwas ganz Echtes daraus..
sondern sie wachsen von selbst aus einem recht orientierten Leben hervor.
So wachsen sie von selbst aus der neuen Welt Gottes und des
Menschen empor, in neuen Formen, worin die alten erhöht und erlöst
wiederkehren. Vor allem wachsen sie aus dem Ewigen hervor, denn
sie sind ja das Ewige, wie es das Menschliche beunruhigt und erhöht.
Geht die Abrüstungssache den Weg, den wir meinen, so ist uns um
Heroismus, Disziplin und alles menschlich-göttlich Grosse nicht
bange.» (Was wollen Seite 24)

356



«Wir erinnern uns dass die Abrüstung nicht bloss mit menschlichen

Kräften durchgesetzt werden könne, dass dies vielmehr eine
Anmassung sei und man wissen müsse, dass Gott allein in seinem
Kommen auch den Krieg besiegen könne Es ist uns durchaus klar
und ist uns immer klar gewesen, dass die Abrüstungsforderung aus
einem bestimmten Glauben entspringt und ohne diesen Glauben
ohnmächtig bleiben muss Wir fordern die Abrüstung, weil wir glauben,
dass eine neue Welt im Anbruch sei. Diese Welt ist die Welt des
Menschen. Ein neues Verhältnis von Mensch zu Mensch bahnt sich an.
Der Mensch wird als Mensch dem Menschen deutlich, nicht mehr bloss
als Volks- und Religionsgenosse auf der einen und als Fremdling oder
Feind auf der andern Seite. In all der Gärung der Zeit bildet sich doch
gewaltig das Gefühl der Einheit der Menschheit heraus. Der Mensch
rückt dem Menschen nahe, er wird ihm als Mensch zum Bruder. Aus
dieser Tatsache erhebt sich gewaltig, in der ganzen Fülle seines Sinnes,

das Wort: ,Du sollst nicht töten!' und wird nach und nach zu
einem ,Du kannst nicht töten!'. Darob fällt dem Menschen das Schwert
aus der Hand Andern aber ist diese Welt zugleich die Welt Gottes.
Um es sofort in jeder Beziehung genauer zu sagen: Viele von uns —

und ich rechne mich zu ihnen - fordern die Abrüstung und glauben
an sie, weil sie an das Reich Gottes glauben, das auf Erden kommen
will, und weil sie glauben, dass heute ein neuer Einbruch dieses Reiches

in die Ordnungen dieser Welt und der Hölle geschehen soll. Wir
haben wieder hoffen gelernt und können aus dieser Hoffnung heraus
auch an die Verheissung glauben, dass uns in dieser Epoche ein Sieg
über den alten Fluch des Krieges verliehen werden könne; wir haben
den Gott, den die Christenheit bekennt, wieder als lebendigen Gott
erkannt, wir glauben auch in der Weltkatastrophe seinen Schritt zu
hören und verstehen die menschliche Tat der Abrüstung als eine Tat,
die dieser starke, lebendige Gott will. Allgemeiner gesagt: Die
Abrüstungsforderung ist für uns ein Teil des Erwachens der Christenheit
und der Christussache... Es entsteht eine neue Besinnung auf die
eigentliche Wahrheit der Sache Christi: Sie beginnt sich von der Sache
Cäsars ebenso zu scheiden wie von der Sache Mammons und anderer
Götzen. Und vor allem eins leuchte inmitten der Christenheit auf: dass
Jüngerschaft Christi, Glauben an den Gott Christi und der Propheten
nicht etwas ist, was auf den Gewinn eines rein privaten Heils abzielt,
vielleicht gar bloss in einem Jenseits des Grabes, sondern, dass an
Christus glauben, bitten heisst: ,Dein Reich komme zu uns, Dein Wille
geschehe auf Erden wie im Himmel'; dass die Sache Christi in dem
Reich der Gerechtigkeit sich erfüllt, worin Gottes Wesen menschliche
Gestalt annimmt; dass die Herrschaft Gottes nicht bloss die Seele des
einzelnen Menschen in Anspruch nimmt, sondern auch die Ordnungen
der Völkerwelt, wie überhaupt alle Wirklichkeit.» (Was wollen
Seite 22/23) Willi Kobe

357


	Der Durchbruch zur Theologie des Friedens in Leonhard Ragaz (Schluss)

