
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 12

Artikel: Leonhard Ragaz und Pierre Teilhard de Chardin

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weihnachten - wem geweiht?
Manche unserer Leser werden in dieser Nummer der «Neuen

Wege», der letzten des Jahres 1970, eine Weihnachtsbetrachtung
vermissen. Wer jedoch heute die Weltereignisse beobachtet, erlebt herzlich

wenig, was ihn weihnachtlich stimmen könnte. Heisst die himmlische

Botschaft nicht Friede auf Erden? Wo aber herrscht heute Friede?
Und an den Menschen ein Wohlgefallen? Getraut man sich noch, solch
hehre Worte in den Mund zu nehmen, während man doch tagtäglich
daran erinnert wird, dass selbst die Gefahr eines Weltkrieges noch
nicht gebannt ist und dass unser Land durch seine Waffenausfuhr
sogar kräftig dazu beiträgt, Brandherde zu schaffen. Noch schlimmer:
Wir haben wieder sehen müssen, mit welchem Zynismus durch den
Skandal des Bührle-Urteils die Ziele eines Leonhard Ragaz verhöhnt
werden.* Statt auf dem Wege zur Friedensschaffung voranzugehen,
gefallen sich unsere Grossverdiener, die für das Ausland das BUd der
Schweiz weitgehend bestimmen, im Sumpf der Kriegsgewinnler.

Freuen darf man sich, dass so viele von den jungen Leuten, wie die
Protestversammlung im Börsensaal zeigte, sich von der Geldraffer-
Mentalität angewidert fühlen. Kein Wunder auch, dass sie Feiern, die
hauptsächlich noch Anlass zum «grössten» Geschäft des Jahres geben,
ablehnen. Mit vielen von uns Älteren spüren sie, dass jede Arbeit und
Bemühung, die dem Frieden, und dem Kampf um eine gerechtere Welt
geweiht sind, dem Geist der Weihnachtsbotschaft näher kommen als
fromme Worte und lautes Festen. P. F.

Leonhard Ragaz und Pierre Teilhard de Chardin

Ragaz und Teilhard waren Zeitgenossen, haben aber einander nicht
gekannt und sich also in keiner Weise beeinflusst. Der eine war ein
Bündner, am 28. Juli 1868 in Tamins geboren, der andere ein französischer

Auvergnate, am 1. Mai 1881 auf dem Familiengut von
Sarcenat bei Orcines (ungefähr 7 km westlich von Clermont-Ferrand)
geboren. Der eine starb am 7. Dezember 1945 in Zürich, der andere am
Ostertage (10. April) des Jahres 1955 in NewYork. Der eine war Protestant

und von Haus aus voll von hugenottischem Feuer, der andere
Jesuit und erfüllt vom mystischen Zauber der katholischen Messe. Hätten

sie sich gekannt, sie hätten feststellen müssen, dass sie einen gemeinsamen

Geisteskampf führten und nach demselben Ziel strebten, wenn
auch mit verschiedenen Mitteln und mit verschiedenen Worten und
Taten.

Beide hatten auch ihre Gegner, die ihnen aus demselben Lager
erstanden, aus dem Lager derer, die müden Geistes und trägen Herzens
sind, und die als die Ewig-Gestrigen sich für das Establishment, für die

* Wir werden darauf im Januarheft 1971 der N. W. zurückkommen. Red.

349



Institution, für den Kult, für den Fixismus in jeglicher Gestalt einsetzen,
indessen Ragaz und Teilhard keine fix und fertige Welt kannten,
sondern immer nur einen Weltprozess mit der ganzen Dramatik seiner
Spannungen zwischen dynamisch progressiven und reaktionär hemmenden

Kräften. Beiden war auch eine gewisse Donquichotterie eigen,
indem sie vergebens gegen die Windmühlen ihrer Zeit ankämpften; sie
konnten ihre Zeit nicht verändern, wie sehr sie auch ihre Finger
wundschrieben. Ihre Bücher wurden von der notablen Gesellschaft der
klerikalen Welt auf den Index gesetzt, und erst als sie tot waren, fing man
an, der Propheten Gräber zu schmücken, doch ohne sich an ihre Visionen

im geringsten zu halten. Ihre Werke können warten, weil sie aus
der Wahrheit stammen, und bleiben Marksteine am geschichtlichen Wege

der Sache Christi.
Wenn Ragaz zeitlebens das Reich Gottes und Teilhard Le Milieu

Divin vor Augen und im Herzen hatten, so war es eben dieselbe Sache
Christi, die sie verband, und beide sahen Christus wieder urchristlich
als Pantokrator, als universalen Christus, dem auch alle Ideologien und
Atheismen der Weltgeschichte gerade recht sind, um mit ihnen und
durch sie die Evolution der kosmischen Vorgänge jenem Punkte
Omega zuzutreiben, wo Gott alles in allem sein wird. Eine reine und
heitere Quelle beseligender Freude tränkte ihr Schaffen, die Gewissheit,
dass der irreversible Aufstieg der Menschheit zum Geiste empor
unabdingbar mit dem Voran ihres sozialen Fortschrittes kommen muss und
wird, und dass darum dem menschlichen Tun auf allen Gebieten der
Technik, der Wissenschaft, der Kunst und der Kultur überhaupt die
volle Würde sittlicher Verantwortung zukommt. Allzuoft ist von der
Theologie der Mensch bloss als verlorener Sünder gesehen und zunichte

geschlagen worden, als ein Wesen, das wie ein Rindvieh am Goppel
im stets gleichen Kreise herumläuft, und es ist im Namen Gottes davor
gewarnt worden, dem Menschen zu glauben. Ganz anders Ragaz und
Teilhard! Sie warfen für sich selber das Vertrauen zum Menschen
nicht weg, sondern sie glaubten an einen grösseren Gott, der den Glauben

an den Menschen nicht aus-, sondern einschliesst. Das ewige
Misstrauen zum Menschen erzeugt immer neue Angst, und die Angst baut
die Bollwerke des Hasses und zieht den Krieg geradezu herbei. Doch
steht geschrieben: «Furcht ist nicht in der Liebe, sondern die vollkommene

Liebe treibt die Furcht aus» (1. Joh. 4, 18). Sie treibt auch das
Misstrauen aus, und an seiner Stelle erwächst ein unermessliches
Vertrauen in das mit der göttlichen Gnade koextensive Wachstum des
humanen Bereiches und seines Strebens zum Ultra-Humanen. Nietzsche
hat aus der Verzweiflung am Menschlich-Allzumenschlichen die Idee
des Übermenschen geboren, Ragaz und Teilhard haben aus dem Glauben

heraus alles Menschliche als einen Übergang gesehen zu etwas, was
grösser ist als der Mensch. Teilhard hat diese «Idee» (wenn man sie so
nennen will) gleichsam aus seiner naturwissenschaftlichen Forschung,
besonders aus seiner Paläontologie, herausdestilliert; bei Ragaz ist diese

350



«Idee» ein Element seiner grossartigen Eschatologie. Beide Denker sind
Ethiker, keine Moralisten. Für sie wird alles Sein durch das Sollen
bestimmt, so dass man besser von einem Werden als von einem Sein
spräche. Es ist aber der Geist, der dafür sorgt, dass das, was nicht ist,
noch wird. Beide haben der Spiritualität alles Geschaffenen bis zum
Atomkern im Schosse der Materie ihre ungeteilte Aufmerksamkeit
geschenkt und dauernd in Anbetung vor dem Wunder der Schöpfung
gestanden, und so haben sie denn auch beide mit Albert Schweitzer die
Ehrfurcht vor dem Leben als die selbstverständliche Maxime alles
menschlichen Tuns erkannt. In franziskanischer Hingabe setzte sich
Ragaz für das Recht der Armen, der Erniedrigten und Beleidigten ein,
und Teilhard wehrte sich für die Anerkennung der Arbeiter der Erde,
ja, im Umgang mit kommunistischen Intellektuellen gewann er eindeutig

den Eindruck, dass der marxistische Atheismus nicht absolut sei,
sondern dass er nur eine äusserlich formalistische Form Gottes, einen
«Deus ex machina» verwerfe, dessen Existenz die Würde des Universums

verletzen würde und die Triebfedern des menschlichen Bemühens

erschlaffen Hesse. Alles in allem: Beide bekämpften einen «PseudoGott»,

von dem erlöst zu werden uns die institutionelle Kirche noch
immer nicht erlaubt. Um so mehr haben wir es nötig, von den gewaltigen

Impulsen beider Denker uns durch alle Irrungen und Wirrungen
hindurch zur Sache rufen zu lassen, zur Sache Christi, die in Wahrheit
die Sache des gesamten Kosmos ist. Herbert Hug

Der Durchbruch zur Theologie des Friedens
in Leonhard Ragaz

(Schluss) *

«Es handelt sich zuletzt nicht darum, dass wir abrüsten um unserer
Sicherheit willen. Überhaupt möchte ich stark betonen, dass wir diesen
Schritt nicht tun dürfen aus blossen Erwägungen der Klugheit, des

Opportunismus, um von Feigheit gar nicht zu reden. Dann wäre mir
der Militarismus doch noch lieber, wenn er auch in den Untergang
führt. Nein, wir müssen diesen Schritt tun, weil er recht ist, weil er
sein muss — um Gottes, um des Gewissens willen. Und wenn er auch
zu den schwersten Leiden und Opfern führte, wenn er auch zeitweilig
die Schweiz in Tod und Untergang zu führen schiene! Wenn wir,
was in einem Krieg auf alle Fälle geschehen wird, von fremden Heeren
überflutet werden, dann wollen wir das lieber im Kampf um eine neue
Welt erleiden, als im Kampf für eine vergehende, lieber um Gottes
willen, als um eines Götzen willen.» (Die Abrüstung, Seite 29)

«Um Gottes willen» kann aber zweifach verstanden werden. Es kann
sich dabei wirklich um den Willen Gottes handeln, es kann aber auch
so sein, dass der Mensch sich nur Gottes für seine Machenschaften

* Erratum: Im Novemberheft, S. 318, muss es Ende des 3. Abschnittes
heissen: «... Die Grundforderung von Ragaz».

351


	Leonhard Ragaz und Pierre Teilhard de Chardin

