Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 11

Artikel: Theologie als revolutionare Praxis
Autor: Farner, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141804

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

weist, in der die protestantische Kirche der Zukunft zu gehen hat»,
ja, er sieht unserer Kirche «kein besseres Beispiel gegeben als das
der Mukyokai-Bewegung Japans». Nicht die Christusfeindlichkeit
der ungldubigen Welt, sondern die falsche, klerikale, pfaffische Kirch-
lichkeit ist immer wieder der grosste Feind der Christusbotschaft und
der in Christus begriindeten Bruderschaft gewesen», sagt er in den
Schlusssidtzen seines «Missverstandnis der Kirche». «Wir miissen. ..
offen sein fiir die Moglichkeit, dass es Gottes Wille sein konnte, das
alte Kirchengefiss der Ekklesia einmal zu zerbrechen oder minde-
stens — wie es schon jetzt geschieht — durch ganz andere zu ergénzen.»
Huldrych Blanke

Theologie als revolutionédre Praxis

Dr. Konrad Farner, der als undogmatischer Marxist ein Wortfiihrer im
Gespriach zwischen Christentum und Marxismus geworden ist, stellt uns
freundlicherweise den nachstehenden Artikel zur Verfiigung, der im
«Tagesanzeiger» (30. Oktober 1970) im Rahmen einer Umfrage: «Was
heisst Kulturrevolution?» erschien. Red.

Es ist modisch geworden, von «Kulturrevolution» zu reden — die
Mode begann, als anfangs der sechziger Jahre aus China die Kunde
von umwilzenden Ereignissen zu uns kam, von einer Revolution nicht
nur der Materie, sondern vor allem des Geistes, nicht nur eine der 6ko-
nomischen und politischen Verhiltnisse, sondern ebenfalls der ethi-
schen und moralischen Impulse und der kulturellen Belange. Die Chi-
nesen nannten diese umfassende Verdnderung «Kulturrevolutiony,
weil sie die mehr als problematische Trennung von Zivilisation und
Kultur nicht kennen und weil fiir sie eine Revolution, so sie echt ist,
alle Lebensbezirke ecinbeziehen muss. Fiir sie gibt es nicht Teilrevolu-
tionen, sagen wir eine solche der Literatur oder der Kunst oder des
Theaters oder der Oeckonomie; das sind fiir sie blosse Scheinrevolu-
tionen. So waren und sind, um in unserm Raum zu bleiben, der Futuris-
mus oder der Dadaismus keine Revolutionen, nur Revolten, und sie
vermochten die Biirgerlichkeit nicht zu erschiittern; gleiches ist zu sagen
vom Aufstand der Abstrakt-Konkreten; alle diese Revolten wurden
von der biirgerlichen Gesellschaft (was den Futurismus anbetrifft, vom
Faschismus) rasch integriert und dann zum kapitalistischen Geschift
gemacht. Demnach sollte man auch bej uns den Begriff «Kulturrevolu-
tion» prézisieren und nicht fiir jede Revolte aufbauschend verwenden.

Von der «Erziehung des Menschengeschlechts»

Jedoch, was heute in China vor sich geht, ist, vom marxistischen
Standort aus betrachtet, im Prinzip nichts Neues, im Gegenteil, es wird

337



nur in gewaltigem, noch nie dagewesenem Ausmass versucht, das mar-
xistische Weltbild zu verwirklichen. Denn das, was sich Marx unter
»Kommunismus» als Zielsetzung vorstellte, war nicht nur eine neue
Basis der Gesellschaft, sondern ebenfalls ein neuer geistiger Uberbau mit
einem ethisch neu fundierten Menschen. Aber auch das ist in der Ge-
schichte der Religion, der Philosophie und des Staatsdenkens nicht neu:
Alle grossen Ideentrdager einer kommunistischen Gesellschaftsordnung,
die vor Marx gelebt — die unabsehbare Reihe reicht durch mehr als
zweitausendfiinfhundert Jahre und kennt Namen wie Platon und Tho-
mas Miintzer und nicht wenige grosse Ketzer und Revolutionidre des
Christentums —, sie alle sprachen von der unabdingbaren Notwendig-
keit einer Wende durch die «Erzichung des Menschengeschlechts», um
mit Lessing, aber auch mit Lenin zu reden.

Diese Erziehung ist eindeutig nicht nur eine solche der Materialitit,
der Zivilisation und der direkten Lebensumstiande, sondern ebenfalls
der kulturellen Bereiche; vor allem ist sie eine Erziehung zum Altruis-
mus. Die Legende vom «Barmherzigen Samariter», ein zentrales
Gleichnis der Bibel, wird zur Forderung nach Bruderliebe, wie sie im
Neuen Testament eindeutig verkiindet worden ist. Und dieser Appell
als denkbar radikalste Sozialethik ist ebenso Teil einer kommunisti-
schen Gesellschaft wie die Aufhebung von Armut und Not, Obdachlo-
sigkeit und Unwissenheit, von Diebstahl, Mord und Krieg. Materielle
Kultur und geistige Kultur sind nicht zu trennen, und die Wohlstands-
gesellschaft ist und bleibt eine Notstandsgesellschaft, wenn die Giiter
nicht vor allem geistig zum Wohl der Sozietidt beherrscht werden — die
biirgerlich-kapitalistische Gegenwart spricht eine eindeutige Sprache.

Keine Teilung in Materialitit und Spiritualitiit

So kennt eine jede grundsitzliche Verdnderung der Gesellschaft
keine Teilung in Materialitdt und Spiritualitit oder, um christlich zu
reden, in Werk und Glaube, im Gegenteil, sie muss beides gleichzeitig
und gleich stark aufs engste verbinden. Jedoch, seit iiber neunzehn-
hundert Jahren spricht der Christ in der Hauptsache von einer geisti-
gen Anderung und missachtet, wenn nicht verachtet die materiell-6ko-
nomische Seite der Gesellschaft; seit iiber hundert Jahren proklamiert
der Marxist vorab eine materielle Anderung und vernachléssigt dabet
die geistige-ethische Seite des Individuums.

Zweifellos ist die Anderung des Menschen die allerschwierigste Auf-
gabe des Menschengeschlechts; zweifellos ist die 6konomisch-politische
Anderung eine Aufgabe, die leichter zu bewerkstelligen ist. Und zudem
ist in kleinem Kreis, der allerdings ein weitgehend gleichgesinnter Kreis
sein muss (man denke an die Kloster oder an die Briidergemeinden,
die im Prinzip kommunistisch leben), eine altruistisch verankerte Ethik
leichter zu verwirklichen als in grossen, ganze Volker umspannenden
Riaumen. Ebenfalls ist das Predigen der geistigen Umkehr leichter
als die konkrete Umkehr oder Neukehr — seit der Bergpredigt, seit Ja-

338



cobus und Paulus wird gepredigt, und das Resultat ist, so man die
Geschichte und die Gegenwart der Christenheit mit ihrer gesellschaft-
lichen, menschlichen Misere betrachtet, mehr als fragwiirdig. Ebenso
zwelfellos vermochte der Marxismus riesige materielle Leistungen zu
vollbringen: Unzdhlige Menschen, die einstmals Analphabeten waren,
beherrschen jetzt die moderne Naturwissenschaft und Technik, sie
bauen Mondsonden und ganze Stddte. Aber hat der Marxismus die
Menschen geidndert, sie aus ihrem herkommlichen Egoismus herausge-
rissen? Kein Zufall, dass Breschnew immer wieder an die «Kommu-
nistische Moral» appellieren muss und dass das Programm des XXII.
Parteitages der KPdSU von 1963 mit seinem tatsdchlich vorbildlichen
«Moralkodex» weitgehend Papier geblieben ist. Gewiss befinden sich
die «Sozialistischen Staaten» alle noch in der Transformationsperiode
vom Kapitalismus zum Sozialismus, und von Kommunismus kann heute
noch nur als Zielsetzung die Rede sein; ebenso gewiss ist die von ihnen
durchlaufene Zeitspanne, gemessen an der gewaltigen Aufgabe und
am kiihnen Experiment, gemessen an der menschlichen Gesamtge-
schichte, sehr gering. Es musste zudem der Neubau der Welt mit Men-
schen der alten Welt begonnen werden.

Marxist wie Christ in einem Notstand?

So ist heute zu fragen, ob der Marxist nicht von der Materialitit
(und diese allein macht nicht das Wesen des Dialektischen Materialis-
mus aus) iiberwiltigt worden ist; ob der Christ nicht von der Spirituali-
tat (und diese ist nicht mit Religion identisch, und oOfters kommt sie
einer Flucht aus der gesellschaftlichen Realitit gleich) iiberfordert wor-
den ist. Ja es ist zu fragen, ob angesichts der ungeheuren Problematik
der jetzigen Welt sowohl der Marxist wie der Christ sich nicht in
einem Notstand befinden? Kann dieser aufgehoben werden nur durch
eine materielle, 6konomisch-politische Revolution oder nur durch eine
ethisch-moralische Revolution? Miissen nicht beide Revolutionen
dringlich vereinigt werden? Ja miissen Marxist wie Christ nicht nur von
den Fehlern des jeweils andern und nicht vor allem von den eigenen
lernen, indem sie iiber sich selber hinauskommen? Die Forderung nach
einer wirklichen Okumene erhielte dann einen neuen, umfassenderen
Inhalt und wiirde nicht immer wieder die versalzene, im Grunde un-
christliche Suppe der reformatorisch-tridentinischen Kontrovers-Theo-
logie aufwidrmen.

Gewiss stehen auf beiden Seiten nicht wenige, die um diesen marxisti-
schen und christlichen Notstand wissen und die zudem keine Angst
haben, Angst vor erstarrten Institutionen und Apparaten wie Kirche
oder Partei. Der Marxist muss ja nicht seine Materialitit abschwdren,
um Neues zu tun, sondern er muss diese Materialitit, ganz im Sinn von
Marx, in eine umfassendere Verdnderung des Menschen einbetten; der
Christ muss nicht seine Spiritualitit abschworen, um Neues zu tun,
aber er muss diese, ganz im Sinn der Bibel, in eine umfassende Ver-

339



dnderung der Gesellschaft einbetten, er muss die grossen Propheten
des Alten Testaments und die Gleichnisse des Neuen Testaments der
iiberhohten Vergeistigung entreissen, er muss den Glauben eng mit
dem Werk, das Wort eng mit der Tat verbinden.

Theologie auf neuem Weg

Ich vermeine, die jetzige Theologie aller christlichen Konfessionen
hat sich bereits auf den neuen Weg gemacht — iibrigens: einer der gros-
sen Wegbahner war der Schweizer Leonhard Ragaz —, ja ich vermeine
sogar, dass diese heutige Theologie, wie noch selten seit dem Beginn der
Neuzeit, geradezu erregend und kiihn, kréftig und verpflichtend ist.
Das, was in China oder auf Kuba auf sdkularisierter Basis geschieht, in
Algerien auf dem Boden des Islams, die gleichzeitige und gleichstarke
Revolutionierung von Materie und Geist, das beginnt nun allméhlich
auch im historischen Raum des Christentums Fuss zu fassen: neben
dem Kubaner Fidel Castro steht der argentinische Priester Carlos
Mugico, in Bolivien wurde der marxistische Guerrillero Che Guevara
ermordet, in Kolumbien der christliche Guerrillero Camilo Torres. Die-
se revolutionidren Priester wie Mugico oder Torres sind tatsdchlich ein-
gebettet in eine iiber das Christentum, sogar iiber die Religion hinaus-
reichende Veridnderung als gesamtgesellschaftliche Praxis. Unwesent-
lich ist ihnen, ob die Theologie fundamentalistisch ist oder kritisch,
ob sie eine Theologie der Immanenz ist oder eine der Transzendenz,
ob sie eine Theologie des einen lebendigen Gottes ist oder eine «Theo-
logie nach dem Tod Gottes». Wesentlich ist ihnen eine Theologie als
konkrete gesellschaftliche Praxis, die den Menschen vollumfiénglich zu
revolutionieren vermag; wesentlich ist ihnen eine «politische Theologie»
im Sinn der Theologen Metz oder Mainberger oder Moltmann: poli-
tische Theologie nicht als herkommliches Politikum, als Mittel fiir eine
Partei oder eine Institution, fiir Sonderinteressen — es gibt sowenig
eine christliche Partei wie einen «christlichen Staat» oder eine «christ-
liche Kultur», alles groteske Missverstindnisse des Christlichen —,
sondern politische Theologie eben im Sinn der umfassenden Revolu-
tion des Menschen. Wie lautet doch die These Richard Shaulls, des be-
kannten amerikanischen Theologen: Christlich sein, heisst revolutiondr
sein.

Das wire dann die Kulturrevolution des Christen als die konkrete
Realkonkurrenz zur Kulturrevolution des Marxisten, wie sie in China
vor sich geht. Vermag der Christ diese Realkonkurrenz nicht zu ver-
wirklichen, so wird er in absehbarer Zeit im Meer der Vergangenheit
verschwinden, die Geschichte wird iliber ihn hinwegschreiten, einge-
denk einer Sentenz des hollandischen Theologen Van der Leeuw: «Ein
Christentum, das gekommen ist, kann auch wieder gehen.» So ldsst sich
die Frage «Sein oder Nichtsein des Christen» nicht beantworten durch
eine Caritas, die die Ursachen, die diese Caritas notwendig machen,
nicht beseitigt; sie 1dsst sich nicht beantworten durch eine Diskussion

340



um die Existenz Gottes oder um das Wesen Christi. Und ebenfalls ist
die stets wieder auftauchende Alternative: Spiritualitdt als Glaube oder
geschichtliche Praxis als Werk nicht nur vom Marxisten her, sondern
auch vom Christen her eine falsche Alternative, ja im Grunde ist sie
tief unchristlich. Es wird der Christ seine Existenzfrage selber beant-
worten miissen durch die konkrete Mitarbeit an der Kulturrevolution,
die bereits global die Gegenwart zu formen beginnt und die Zukunft
kennzeichnen wird. Konrad Farner

Tibet im Widerstreit der Weltmeinungen

Nachdem heute selbst von den reaktiondrsten Presseorganen nicht
mehr bestritten wird, dass der etwa 30 Jahre {1919 bis 1949) dauernde
Befreiungskampf China aus einem klassischen Beispiel kolonialer Aus-
beutung und immer wiederkehrender Hungersnote zu einem Land ge-
macht hat, das die koloniale Beherrschung abgeworfen hat und seine
Biirger ausreichend erndhren kann, sind die berufsmissigen Antikom-
munisten eifrig bemiiht, den Hass gegen die Chinesische Volksrepublik
auf andere Weise anzuheizen. Dafiir miissen in letzter Zeit oft die Ti-
beter herhalten.

Wir werden aufgefordert, «Tibet nicht zui vergessen», das angeblich
einst freie Bergvolk, das nun unter der grausamen Tyrannei der Chi-
nesen leide. Gegen solche Geschichtsklitterung kann man nur immer
wiederholen, was durch ungezidhlte, nichtkommunistische westliche Be-
obachter, vom amerikanischen Supreme Court-Richter, William Dou-
glas bis zur kanadischen Studiengruppe iiber chinesische Politik seither
bestidtigt wurde: Was man im Westen «nicht vergessen darf», sind vor
allem die Zustdnde, die bis 1949 in Tibet herrschten: Grossgrundbesitz
und Leibeigenschaft, wobei der grosste Teil des bebaubaren Bodens
Eigentum der zahlreichen Kloster war. Was uns etwa als hochstehende
Religion einer geistigen Elite des tibetanischen Volkes dargestellt wird,
ist in Wahrheit eine Travestie der buddhistischen religiosen Vorstellun-
gen, ein unmenschlicher Ddmonen- und Teufelsglaube, der allerdings
geeignet ist, oder war, die unwissenden Landarbeiter durch Furcht nie-
derzuhalten. Dass diese Furcht unter anderem auf brutalste Verstiim-
melungen unbotmaissiger Bauern zuriickging, haben westliche Beobach-
ter Tibets ebenfalls bestatigt.

1949 brachte der Sieg der chinesischen Befreiungsbewegung auch
eine Umwilzung in Tibet. Im Jahre 1951 kam es zu einem Abkommen
der Chinesischen Volksregierung mit den Regenten Tibets, worin sich
die letzteren verpflichteten, ldngst féllige Reformen durchzufiithren —
die Abschaffung der Herrschaft der Grundbesitzer zum Beispiel, die
Befreiung der Leibeigenen und der gefesselten Sklaven, die Moderni-
sierung des Familienrechts, so dass Mé#nner nicht ldnger ihre Frauen

341



	Theologie als revolutionäre Praxis

