
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 11

Artikel: Theologie als revolutionäre Praxis

Autor: Farner, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


weist, in der die protestantische Kirche der Zukunft zu gehen hat»,
ja, er sieht unserer Kirche «kein besseres Beispiel gegeben als das
der Mukyokai-Bewegung Japans». Nicht die Christusfeindlichkeit
der ungläubigen Welt, sondern die falsche, klerikale, pfäffische
Kirchlichkeit ist immer wieder der grösste Feind der Christusbotschaft und
der in Christus begründeten Bruderschaft gewesen», sagt er in den
Schlusssätzen seines «Missverständnis der Kirche». «Wir müssen...
offen sein für die Möglichkeit, dass es Gottes Wille sein könnte, das
alte Kirchengefäss der Ekklesia einmal zu zerbrechen oder mindestens

- wie es schon jetzt geschieht - durch ganz andere zu ergänzen.»
Huldrych Blanke

Theologie als revolutionäre Praxis

Dr. Konrad Farner, der als undogmatischer Marxist ein Wortführer im
Gespräch zwischen Christentum und Marxismus geworden ist, stellt uns
freundlicherweise den nachstehenden Artikel zur Verfügung, der im
«Tagesanzeiger» (30. Oktober 1970) im Rahmen einer Umfrage: «Was
heisst Kulturrevolution?» erschien. Red.

Es ist modisch geworden, von «Kulturrevolution» zu reden - die
Mode begann, als anfangs der sechziger Jahre aus China die Kunde
von umwälzenden Ereignissen zu uns kam, von einer Revolution nicht
nur der Materie, sondern vor allem des Geistes, nicht nur eine der
ökonomischen und politischen Verhältnisse, sondern ebenfalls der
ethischen und moralischen Impulse und der kulturellen Belange. Die
Chinesen nannten diese umfassende Veränderung «Kulturrevolution»,
weil sie die mehr als problematische Trennung von Zivilisation und
Kultur nicht kennen und weil für sie eine Revolution, so sie echt ist,
alle Lebensbezirke einbeziehen muss. Für sie gibt es nicht Teilrevolutionen,

sagen wir eine solche der Literatur oder der Kunst oder des
Theaters oder der Oekonomie; das sind für sie blosse Scheinrevolutionen.

So waren und sind, um in unserm Raum zu bleiben, der Futurismus

oder der Dadaismus keine Revolutionen, nur Revolten, und sie
vermochten die Bürgerlichkeit nicht zu erschüttern; gleiches ist zu sagen
vom Aufstand der Abstrakt-Konkreten; alle diese Revolten wurden
von der bürgerlichen Gesellschaft (was den Futurismus anbetrifft, vom
Faschismus) rasch integriert und dann zum kapitalistischen Geschäft
gemacht. Demnach sollte man auch bei uns den Begriff «Kulturrevolution»

präzisieren und nicht für jede Revolte aufbauschend verwenden.

Von der «Erziehung des Menschengeschlechts»

Jedoch, was heute in China vor sich geht, ist, vom marxistischen
Standort aus betrachtet, im Prinzip nichts Neues, im Gegenteil, es wird

337



nur in gewaltigem, noch nie dagewesenem Ausmass versucht, das
marxistische Weltbild zu verwirklichen. Denn das, was sich Marx unter
»Kommunismus» als Zielsetzung vorstellte, war nicht nur eine neue
Basis der Gesellschaft, sondern ebenfalls ein neuer geistiger Überbau mit
einem ethisch neu fundierten Menschen. Aber auch das ist in der
Geschichte der Religion, der Philosophie und des Staatsdenkens nicht neu:
Alle grossen Ideenträger einer kommunistischen Gesellschaftsordnung,
die vor Marx gelebt - die unabsehbare Reihe reicht durch mehr als
zweitausendfünfhundert Jahre und kennt Namen wie Piaton und Thomas

Müntzer und nicht wenige grosse Ketzer und Revolutionäre des
Christentums —, sie alle sprachen von der unabdingbaren Notwendigkeit

einer Wende durch die «Erziehung des Menschengeschlechts», um
mit Lessing, aber auch mit Lenin zu reden.

Diese Erziehung ist eindeutig nicht nur eine solche der Materialität,
der Zivilisation und der direkten Lebensumstände, sondern ebenfalls
der kulturellen Bereiche; vor allem ist sie eine Erziehung zum Altruismus.

Die Legende vom «Barmherzigen Samariter», ein zentrales
Gleichnis der Bibel, wird zur Forderung nach Bruderliebe, wie sie im
Neuen Testament eindeutig verkündet worden ist. Und dieser Appell
als denkbar radikalste Sozialethik ist ebenso Teil einer kommunistischen

Gesellschaft wie die Aufhebung von Armut und Not, Obdachlosigkeit

und Unwissenheit, von Diebstahl, Mord und Krieg. Materielle
Kultur und geistige Kultur sind nicht zu trennen, und die Wohlstandsgesellschaft

ist und bleibt eine Notstandsgesellschaft, wenn die Güter
nicht vor allem geistig zum Wohl der Sozietät beherrscht werden - die
bürgerlich-kapitalistische Gegenwart spricht eine eindeutige Sprache.

Keine Teilung in Materialität und Spiritualität
So kennt eine jede grundsätzliche Veränderung der Gesellschaft

keine Teilung in Materialität und Spiritualität oder, um christlich zu
reden, in Werk und Glaube, im Gegenteil, sie muss beides gleichzeitig
und gleich stark aufs engste verbinden. Jedoch, seit über neunzehnhundert

Jahren spricht der Christ in der Hauptsache von einer geistigen

Änderung und missachtet, wenn nicht verachtet die materiell-ökonomische

Seite der Gesellschaft; seit über hundert Jahren proklamiert
der Marxist vorab eine materielle Änderung und vernachlässigt dabei
die geistige-ethische Seite des Individuums.

Zweifellos ist die Änderung des Menschen die allerschwierigste Aufgabe

des Menschengeschlechts; zweifellos ist die ökonomisch-politische
Änderung eine Aufgabe, die leichter zu bewerkstelligen ist. Und zudem
ist in kleinem Kreis, der allerdings ein weitgehend gleichgesinnter Kreis
sein muss (man denke an die Klöster oder an die Brüdergemeinden,
die im Prinzip kommunistisch leben), eine altruistisch verankerte Ethik
leichter zu verwirklichen als in grossen, ganze Völker umspannenden
Räumen. Ebenfalls ist das Predigen der geistigen Umkehr leichter
als die konkrete Umkehr oder Neukehr - seit der Bergpredigt, seit Ja-

338



cobus und Paulus wird gepredigt, und das Resultat ist, so man die
Geschichte und die Gegenwart der Christenheit mit ihrer gesellschaftlichen,

menschlichen Misere betrachtet, mehr als fragwürdig. Ebenso
zweifellos vermochte der Marxismus riesige materielle Leistungen zu
vollbringen: Unzählige Menschen, die einstmals Analphabeten waren,
beherrschen jetzt die moderne Naturwissenschaft und Technik, sie
bauen Mondsonden und ganze Städte. Aber hat der Marxismus die
Menschen geändert, sie aus ihrem herkömmlichen Egoismus herausgerissen?

Kein Zufall, dass Breschnew immer wieder an die «Kommunistische

Moral» appellieren muss und dass das Programm des XXII.
Parteitages der KPdSU von 1963 mit seinem tatsächlich vorbildlichen
«Moralkodex» weitgehend Papier geblieben ist. Gewiss befinden sich
die «Sozialistischen Staaten» alle noch in der Transformationsperiode
vom Kapitalismus zum Sozialismus, und von Kommunismus kann heute
noch nur als Zielsetzung die Rede sein; ebenso gewiss ist die von ihnen
durchlaufene Zeitspanne, gemessen an der gewaltigen Aufgabe und
am kühnen Experiment, gemessen an der menschlichen Gesamtgeschichte,

sehr gering. Es müsste zudem der Neubau der Welt mit
Menschen der alten Welt begonnen werden.

Marxist wie Christ in einem Notstand?
So ist heute zu fragen, ob der Marxist nicht von der Materialität

(und diese allein macht nicht das Wesen des Dialektischen Materialismus

aus) überwältigt worden ist; ob der Christ nicht von der Spiritualität
(und diese ist nicht mit Religion identisch, und öfters kommt sie

einer Flucht aus der gesellschaftlichen Realität gleich) überfordert worden

ist. Ja es ist zu fragen, ob angesichts der ungeheuren Problematik
der jetzigen Welt sowohl der Marxist wie der Christ sich nicht in
einem Notstand befinden? Kann dieser aufgehoben werden nur durch
eine materielle, ökonomisch-politische Revolution oder nur durch eine
ethisch-moralische Revolution? Müssen nicht beide Revolutionen
dringlich vereinigt werden? Ja müssen Marxist wie Christ nicht nur von
den Fehlern des jeweils andern und nicht vor allem von den eigenen
lernen, indem sie über sich selber hinauskommen? Die Forderung nach
einer wirklichen Ökumene erhielte dann einen neuen, umfassenderen
Inhalt und würde nicht immer wieder die versalzene, im Grunde
unchristliche Suppe der reformatorisch-tridentinischen Kontrovers-Theo-
logie aufwärmen.

Gewiss stehen auf beiden Seiten nicht wenige, die um diesen marxistischen

und christlichen Notstand wissen und die zudem keine Angst
haben, Angst vor erstarrten Institutionen und Apparaten wie Kirche
oder Partei. Der Marxist muss ja nicht seine Materialität abschwören,
um Neues zu tun, sondern er muss diese Materialität, ganz im Sinn von
Marx, in eine umfassendere Veränderung des Menschen einbetten; der
Christ muss nicht seine Spiritualität abschwören, um Neues zu tun,
aber er muss diese, ganz im Sinn der Bibel, in eine umfassende Ver-

339



änderung der Gesellschaft einbetten, er muss die grossen Propheten
des Alten Testaments und die Gleichnisse des Neuen Testaments der
überhöhten Vergeistigung entreissen, er muss den Glauben eng mit
dem Werk, das Wort eng mit der Tat verbinden.

Theologie auf neuem Weg

Ich vermeine, die jetzige Theologie aller christlichen Konfessionen
hat sich bereits auf den neuen Weg gemacht - übrigens: einer der grossen

Wegbahner war der Schweizer Leonhard Ragaz -, ja ich vermeine
sogar, dass diese heutige Theologie, wie noch selten seit dem Beginn der
Neuzeit, geradezu erregend und kühn, kräftig und verpflichtend ist.
Das, was in China oder auf Kuba auf säkularisierter Basis geschieht, in
Algerien auf dem Boden des Islams, die gleichzeitige und gleichstarke
Revolutionierung von Materie und Geist, das beginnt nun allmählich
auch im historischen Raum des Christentums Fuss zu fassen: neben
dem Kubaner Fidel Castro steht der argentinische Priester Carlos
Mugico, in Bolivien wurde der marxistische Guerrillero Che Guevara
ermordet, in Kolumbien der christliche Guerrillero Camilo Torres. Diese

revolutionären Priester wie Mugico oder Torres sind tatsächlich
eingebettet in eine über das Christentum, sogar über die Religion
hinausreichende Veränderung als gesamtgesellschaftliche Praxis. Unwesentlich

ist ihnen, ob die Theologie fundamentalistisch ist oder kritisch,
ob sie eine Theologie der Immanenz ist oder eine der Transzendenz,
ob sie eine Theologie des einen lebendigen Gottes ist oder eine «Theologie

nach dem Tod Gottes». Wesentlich ist ihnen eine Theologie als
konkrete gesellschaftliche Praxis, die den Menschen vollumfänglich zu
revolutionieren vermag; wesentlich ist ihnen eine «politische Theologie»
im Sinn der Theologen Metz oder Mainberger oder Moltmann:
politische Theologie nicht als herkömmliches Politikum, als Mittel für eine
Partei oder eine Institution, für Sonderinteressen - es gibt sowenig
eine christliche Partei wie einen «christlichen Staat» oder eine «christliche

Kultur», alles groteske Missverständnisse des Christlichen -,
sondern politische Theologie eben im Sinn der umfassenden Revolution

des Menschen. Wie lautet doch die These Richard Shaulls, des
bekannten amerikanischen Theologen: Christlich sein, heisst revolutionär
sein.

Das wäre dann die Kulturrevolution des Christen als die konkrete
Realkonkurrenz zur Kulturrevolution des Marxisten, wie sie in China
vor sich geht. Vermag der Christ diese Realkonkurrenz nicht zu
verwirklichen, so wird er in absehbarer Zeit im Meer der Vergangenheit
verschwinden, die Geschichte wird über ihn hinwegschreiten, eingedenk

einer Sentenz des holländischen Theologen Van der Leeuw: «Ein
Christentum, das gekommen ist, kann auch wieder gehen.» So lässt sich
die Frage «Sein oder Nichtsein des Christen» nicht beantworten durch
eine Caritas, die die Ursachen, die diese Caritas notwendig machen,
nicht beseitigt; sie lässt sich nicht beantworten durch eine Diskussion

340



um die Existenz Gottes oder um das Wesen Christi. Und ebenfalls ist
die stets wieder auftauchende Alternative: Spiritualität als Glaube oder
geschichtliche Praxis als Werk nicht nur vom Marxisten her, sondern
auch vom Christen her eine falsche Alternative, ja im Grunde ist sie
tief unchristlich. Es wird der Christ seine Existenzfrage selber
beantworten müssen durch die konkrete Mitarbeit an der Kulturrevolution,
die bereits global die Gegenwart zu formen beginnt und die Zukunft
kennzeichnen wird. Konrad Farner

Tibet im Widerstreit der Weltmeinungen

Nachdem heute selbst von den reaktionärsten Presseorganen nicht
mehr bestritten wird, dass der etwa 30 Jahre (1919 bis 1949) dauernde
Befreiungskampf China aus einem klassischen Beispiel kolonialer
Ausbeutung und immer wiederkehrender Hungersnöte zu einem Land
gemacht hat, das die koloniale Beherrschung abgeworfen hat und seine
Bürger ausreichend ernähren kann, sind die berufsmässigen Antikom-
munisten eifrig bemüht, den Hass gegen die Chinesische Volksrepublik
auf andere Weise anzuheizen. Dafür müssen in letzter Zeit oft die
Tibeter herhalten.

Wir werden aufgefordert, «Tibet nicht zu vergessen», das angeblich
einst freie Bergvolk, das nun unter der grausamen Tyrannei der
Chinesen leide. Gegen solche Geschichtsklitterung kann man nur immer
wiederholen, was durch ungezählte, nichtkommunistische westliche
Beobachter, vom amerikanischen Supreme Court-Richter, William Douglas

bis zur kanadischen Studiengruppe über chinesische Politik seither
bestätigt wurde: Was man im Westen «nicht vergessen darf», sind vor
allem die Zustände, die bis 1949 in Tibet herrschten: Grossgrundbesitz
und Leibeigenschaft, wobei der grösste Teil des bebaubaren Bodens
Eigentum der zahlreichen Klöster war. Was uns etwa als hochstehende
Religion einer geistigen Elite des tibetanischen Volkes dargestellt wird,
ist in Wahrheit eine Travestie der buddhistischen religiösen Vorstellungen,

ein unmenschlicher Dämonen- und Teufelsglaube, der allerdings
geeignet ist, oder war, die unwissenden Landarbeiter durch Furcht
niederzuhalten. Dass diese Furcht unter anderem auf brutalste
Verstümmelungen unbotmässiger Bauern zurückging, haben westliche Beobachter

Tibets ebenfalls bestätigt.
1949 brachte der Sieg der chinesischen Befreiungsbewegung auch

eine Umwälzung in Tibet. Im Jahre 1951 kam es zu einem Abkommen
der Chinesischen Volksregierung mit den Regenten Tibets, worin sich
die letzteren verpflichteten, längst fällige Reformen durchzuführen -
die Abschaffung der Herrschaft der Grundbesitzer zum Beispiel, die
Befreiung der Leibeigenen und der gefesselten Sklaven, die Modernisierung

des Familienrechts, so dass Männer nicht länger ihre Frauen

341


	Theologie als revolutionäre Praxis

