
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 11

Artikel: Nichtkirche als Zukunft der Kirche? (Schluss)

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nichtkirche als Zukunft der Kirche?
(Schluss)

Nun kann Christi Anspruch allerdings, wo er offene Ohren findet,
auf zweierlei Weise verstanden werden: im Sinn von Umbau und Abbau

oder radikal als Forderung des Neubaus.
1. Sich aufzuschliessen, habe Christus von der Synagoge gefordert; das

würde er auch heute von der Kirche fordern: die alten Mauern zu
durchlöchern und neue, einladende, offene Türen zu schaffen. So wird heute
von der «aufgeschlossenen» Kirche argumentiert. In diesem Sinn zumeist
wird disputiert und auch schon lebhaft experimentiert; die kirchliche
Sozialforschung, die Akademiearbeit, der Einsatz von Dienstgruppen,
die Dialogpredigten und Beatgottesdienste, die evangelistischen
Massenaktionen seien als Stichworte genannt. Aber kann das genügen? Vermag

solche Arbeit all die begründeten und zum Teil auch
unbegründeten Bedenken an der Kirche zu zerstreuen? Als einer Funktion,
die vom Bestehenden her wirkt, dürfte es ihr schwerfallen, die
Vermutung eines kirchlichen Hintergedankens ganz aus der Welt zu schaffen:

den Argwohn, es gehe nur darum, die Entkirchlichten durch
Raffinement wieder in die Kirche zu bringen, unter die entleerte
Leere, das verbrauchte Brauchtum. «Lokale, die/fromme Wünsche
und milde, scheissfreundliche/Winde durchziehn, wo Grünschnäbel
und/Redakteure immer wieder Besserung geloben,/wo Fragen kühn
angeschnitten,/Anliegen jeden Schlages in Ehren, Kritik immerhin amtlich

gesegnet...», so charakterisiert der junge Lyriker F. C. Delhis
die evangelische Akademie. Er bezeichnet sie als Falle, in der mit
dem Speck grosser Fragen die Mäuse gefangen werden sollen. Aber
es lassen sich nur die dummen Mäuse fangen. Einmal war er dabei,
aber er ist gerade noch rechtzeitig entkommen, «einen Furz»
hinterlassend «und einen Zinken am Portal».

2. Jesus hat gesagt, dass «neuer Wein in neue Schläuche» gehöre;
der gärende Wein, meinte er, würde die alten, morschen Schläuche
sprengen, und beides, Wein und Schläuche, gingen zugrunde. Dieses
Wort, Mk 2,22, fordert vielleicht auch die Toleranz gegenüber dem
Gewesenen und jenen, die noch an ihm hangen, jedenfalls aber
Toleranz für die, die für Christus neue Wege zum Menschen suchen.
Es sollte der Kirche die Augen öffnen dafür, dass neben kirchlichem
Umbau und Abbau noch ein viel Weitgehenderes gefordert sein kann:
ein Neubeginn- Kirche zu verlassen, um Kirche zu finden, gründen oder
nur noch begründen zu helfen; ohne falsche Rücksicht Hand an den
schon in neues Erdreich gestossenen Pflug zu legen, um auf dem weiten,
reifen Feld der Gegenwart die zu Christus Bewegten oder schon von
ihm Bewegten aufzuspüren und weiterzuführen. «Per Definitionen lässt
sich der Missionar mit einer fremden Welt ein», hat der Arbeiterpriester

Henri Perrin gesagt («Briefe und Dokumente aus dem Nach-
lass») und in radikaler Weise vorgelebt. Er legte sein Priesterkleid

331



ab, um ein Priester Christi zu werden. Er verstand seine Mission
im Sinne des Paulus, der die Sehnsucht der Heiden nach dem
«unbekannten Gott» (Apg. 17, 23) ohne den gesetzlichen Zwang der
christlichen Synagoge ans Licht zu bringen suchte (Apg. 15, 1-34,
Gal. 2, 1-21). Aber hatte der Völkerapostel, weil der Geist noch
mitzusprechen hatte, sich gegen das Kirchentum am Ende durchgesetzt,

so hat es im Falle der prêtres-ouvriers schliesslich die Oberhand
behalten. — Wie würde unsere evangelische Kirche auf ein ähnliches
Experiment reagieren?

Kürzlich brachte der «Informationsdienst des Schweizerischen
Evangelischen Missionsrates» eine Notiz, die aufsehen liess. Sie berichtete
kurz und nicht ganz ohne Bedenken von der japanischen Mukyokai, das
heisst übersetzt: der «Nicht-Kirche-Gruppe». Am Ausgang des letzten
Jahrhunderts von Kanzo Utschimura (1861-1930) begründet, handelt
es sich wohl um den bisher konsequentesten Versuch in der
Kirchengeschichte, christliche Gemeinde ohne kirchliche Institution und
Organisation zu verwirklichen. Das einzige Fundament des Zusammenhalts,

das man gelten lässt, ist die Bibel - sola scriptura. An Wochenenden

finden Bibelgespräche statt, irgendwo, wo man sich sammeln
kann, geleitet von überzeugten, aber keineswegs repräsentativen Christen.

Man diskutiert, über der Schrift, mit der Wissenschaft, mit den
Religionen; «man erörtert die schwierigsten Fragen, spricht aber auch
über den Markt und Gelderwerb» (Utschimura). Die Bewegung kennt
keine Eintrittsformalitäten, kein Kirchenbuch, keine Mitgliederliste,
keine Steuerzettel, keinen Theologenstand, keine Rangliste, kein
Buchstabenbekenntnis und keine Sakramente. Trotzdem ist sie ein geordnetes

und lebenskräftiges Ganzes. «Es ist ein Versuch», schreibt der
«Informationsdienst», «der gerade in Japan ausserordentlich gut
aufgenommen wird Es sind Hunderttausende, die die biblische
Zeitschrift abonnieren, die von dieser Bewegung herausgegeben wird.»

Ob hier, in dieser Kirche ohne Kirche, eine Möglichkeit christlicher
Gemeinde vorgezeichnet ist, die gerade auch für unsere Verhältnisse
Modellcharakter gewinnen könnte? Wir wollen, um diese Frage zu
klären, die Mukyokai in ihrer Negation und Position noch eingehender
ins Auge fassen.

Negiert wird nicht die Kirche an sich, sondern, im Sinne Tolstois
und Kierkegaards, die Utschimura als seine Initiatoren bekannte, ihre
«versteinerte Wirklichkeit». Die Nicht-Kirche gesteht zu, dass die
Kirche der Vergangenheit ihre Aufgabe der Evangeliumsverkündigung
wohl in einer der vergangenen Zeit angemessenen Weise erfüllt hat.

«Wenn aber kirchliche Formen der Vergangenheit zu Formen der
gegenwärtigen Kirche werden, und zwar allein aus bornierter Trägheit,
und wenn diese Formen den evangeliumsgemässen Zielen des Glaubens

im Wege stehen, dann erhebt die Non-Church Anklage, um für
die eigentliche Gestalt der Kirche Raum zu schaffen» (Carl Michalson,
«Japanische Theologie der Gegenwart»). Mit am Evangelium ge-

332



schultern Blick durchschaut die Mukyokai das bestehende Kirchentum
in seiner Selbstherrlichkeit: es will sein und bleiben statt mit Christus
durch die Zeiten für die Zeiten unterwegs zu sein.

Der kirchliche Institutionalismus äussert sich nach Ansicht der Nicht-
kirche vor allem in dreierlei: im Ämterwesen, im Sakramentalismus
und im Dogmatismus. Der Geist beruft zum Dienst, nicht die Kirche.
Der Geist kommt nicht zur Ordination noch hinzu, sondern er allein
ordiniert. Und es ist keineswegs notwendig, dass aus der Berufung
ein Beruf wird. - Taufe und Abendmahl sind nicht durch Christus
als sakramentale, heilsnotwendige Riten eingesetzt. Dazu sind sie erst
im Lauf der Zeit geworden. Man kann Christus zugehören auch ohne
das Bad der Taufe, auch ohne Teilnahme am Abendmahl. Wo zwei
oder drei in seinem Namen versammelt sind, da ist er mitten unter
ihnen (vgl. Mt. 18, 20). — Das Dogma ist nicht Haupt-, sondern
Nebensache. «Nicht: erst das Dogma, dann Rettung, sondern: erst
Rettung, dann das Dogma. Ein Glaubenssatz ist nichts weiter als ein
Bekenntnis der Rettung. Dass die gegenwärtige Predigt so wenig
fruchtet, kommt daher, dass sie zuerst zum Glauben an das Dogma
nötigt und darauf die Rettung gründet. Erst muss man die Leute
mit Christus bekannt machen, sie lehren, zu ihm als Lehrer aufzusehen
und das Leben nach ihm einzurichten, dann kann jeder von selbst
darauf kommen, wer Christus ist» (Utschimura). Das bedeutet, dass
das Dogma niemals eine kirchlich-objektive, sondern immer nur eine
individuell-subjektive Angelegenheit sein kann. Es gibt keine
Vorentscheidung, wie Christus zu verstehen sei. Jeder Bibelleser muss
in der persönlichen Auseinandersetzung mit den biblischen Stimmen
seine eigene christliche Stimme gewinnen. «Ich hasse die Theologie»,
bekannte Utschimura. Er meinte die dogmatische Theologie, die eine
bestimmte Auslegung absolut setzt und die christliche, schon biblische
Glaubensvielfalt vergewaltigt. Christliche Erkenntnis aber ist Stückwerk.

Deshalb gehört die Toleranz unabdinglich zum Wesen des
Christentums; deshalb ist der von den «Missionszirkusleuten»
gepflegte und gehegte Konfessionalismus und Denominationalismus nichts
anderes als christliche Perversion.

Wie aber ist nun, mit den Augen der Nichtkirche, christliche
Gemeinde positiv zu verstehen? Die Negation hat es schon
angedeutet. Ich erwähne vier wesentliche Aspekte.

1. Christliche Gemeinde ist kein Sein, sondern ein Werden, und es
sind zwei Beweger, die sie in ihrem Werdeprozess bestimmen: der
Geist ihres Herrn und der Geist ihres Orts. Mit aller Bestimmtheit
betont die Mukyokai, sie versuche nicht, urchristliche Gemeinde zu
kopieren, sondern lasse sich bilden und führen vom Geist, der auch
jene formte. Das Leben aus dem Geist, nichts anderes, sei das
Unübersehbare an der ersten Gemeinde, darum das allein Unaufgeb-
bare. Als geistbewegtes Wesen könne die Ekklesia die verschiedensten
Erscheinungsweisen haben und müsse auch immer wieder die der

333



gesellschaftlichen Situation entsprechende Form annehmen. Nur so,
in Beweglichkeit statt Bequemlichkeit, könne sie ihrem Auftrag, Christi
letztem Wort, Mt. 28, 19, gerecht werden. Die Vermutung, die Nicht-
kirche habe den johanneischen Typus der christlichen Gemeinde,
als neutestamentlichen verabsolutiert, nachahmen wollen, ist also
sicherlich verfehlt; der Grund der Änlichkeit ist gegeben durch ihren
heutigen, aktuellen Ort: festgefahrene, autoritäre Kirchengebilde einerseits,

die johanneische Opposition wiederum, ja erst recht notwendig
machen, und die spezifische Situation des Zeitgenossen andererseits.

«Die Nichtkirche ist die Kirche für die, die keine Kirche haben»,
hat Utschimura gesagt, sie sei das geistliche Gegenstück zum Waisenhaus.

Das Wort scheint für die Zeit nach dem national-religiösen
Zusammenbruch Japans im Zweiten Weltkrieg gesagt, ist aber mehrere
Jahrzehnte älter. Was 1945 durch die Abschaffung des shintoistischen
Staatskults manifest geworden ist, war Utschimura schon lange vorher
als latente Krise offenbar: eine unaufhaltsame, durch Industrialisierung,
Verstädterung und Vermassung ausgelöste und geförderte Entfremdung
des Japaners von Tradition und Religion. Utschimura hat aber zugleich
das Positive an dieser Entwicklung gesehen: ein Suchen nach neuem
Halt, nach neuer Orientierung, besonders unter der jungen Generation.
Dieses Suchen, das sich von keiner überlieferten Autorität mehr
ansprechen liess, der amerikanisch geprägten christlichen überdies mit
besondern Bedenken begegnete, nahm er ernst; ihm wollte er in der
Gestalt der Nichtkirche entgegenkommen.

2. Einzig anerkannte Tradition und einziges «Dogma» ist für die
Mukyokai das Urzeugnis der Schrift. Einziges «Sakrament» seine
Lektüre. Doch besitzt das Bibelwort seine besondere Stellung nicht
zum vornherein. Es steht nicht im Zentrum, weil kirchliche Autorität,
weil Kanonizität es will, sondern auf Grund der Autorität, die es
sich bei seinem Leser selbst verschafft. Die Bibel ist zunächst nichts
anderes als ein Buch unter Büchern. Wer sich aber einlässt mit diesem
Buch, erfährt es als Buch der Bücher, als heilige Schrift. Er kann nicht
unbeteiligt bleiben. Christus selbst, der im Bibelwort als Lebendiger,
Überzeugender und Mächtiger begegnet, erweist es als die Wahrheit.

Es sei ausdrücklich vermerkt, dass diese meditative Art, die Bibel
zu lesen, sich nicht in Gegensatz stellt zum historisch-kritischen
Umgang mit den biblischen Quellen - im Gegenteil: gerade die konsequentesten

Vertreter neutestamentlicher Forschung im heutigen Japan
gehören zur Mukyokai. Das Wissen, dass Christi Bild erfasst werden
will durch ein inneres Auge, schliesst in der Nichtkirche die analytische

Betrachtungsweise des Neuen Testaments nicht aus. Vermag sie
auch am Grunderlebnis wesentlich nichts zu ändern, so kann sie doch
im einzelnen Hinweise zu seiner Klärung und Deutung geben.

3. Einziger Hohepriester ist der, der uns in diesem Wort entgegenkommt.

Hören wir das Bekenntnis Kanzo Utschimuras: «Herr Jesus!
Wir wollen zu Dir kommen. Weg von den Menschen, weg von

334



Theologie und Kirchen, weg von Institutionen, Dogmen und Statuten,
wollen wir unmittelbar zu Dir selbst kommen. Wir wollten ja zu Dir,
und sind doch nicht gleich gekommen, sondern irrten auf langen
Umwegen umher. Wir suchten Frieden in der Philosophie, in menschlicher

Religion, in Lehren und Kirchen, und sind müde geworden,
weil wir ihn nicht fanden. Jetzt aber hören wir aufs neue deinen
Ruf und wollen ihm jetzt folgen. Herr Jesus, nimm uns an! Mach
uns zu Deinen Jüngern. Nicht Mitglieder irgendeiner Kirche, nicht
Gläubige irgendeines Dogmas, auch nicht Jünger der Apostel wollen
wir sein, sondern Deine Jünger, Herr Jesus. Wir möchten glauben,
wie Du glaubtest, wandeln, wie Du wandeltest...»

4. Die Verkündigung vollzieht sich, bevor sie sich im Gespräch
erklärt, wortlos - durch das Wort im Fleisch. «Das Evangelium predigen

heisst nicht so sehr predigen als sich selbst opfern; nicht so sehr
öffentlich christliche Lehren verkündigen als im Verborgenen die
Sünden der Menschen tragen; es bedeutet: neunmal leiden und einmal
reden .», sagt Utschimura, oder: «Das Evangelium ist nicht Theologie,

sondern Arbeit» und macht mit solchen Postulaten selbst vor
dem nicht halt, was in den Reformationskirchen bisher gewissermassen

als letztes Sakrament zu gelten hatte: die Predigt. Auch sie
ist, nach Utschimura, von kirchlicher Eigengesetzlichkeit infiziert.
Er bestreitet nicht nur, dass das verkündigte Wort als monologisches
zu verstehen sei, sondern vor allem auch, dass es in erster Linie
als Vokabel verstanden werden müsse. Die Nichtkirche ist der
Überzeugung, dass das christliche Wort - seinem Ursprung gemäss -
ein Wort im Fleisch sein muss; sie weiss zwar, dass zum Wort im
Fleisch das gesprochene Wort dazu gehört, meint aber, dass dieses, um
sich Glaubwürdigkeit zu verschaffen, der Existenz erst nachfolgen
darf. Und wo es dann, nach der Zeit des Schweigens, gefragt wird,
wird es sich der Diskussion aussetzen müssen, die das Gegenüber als
antwortende und fragende Persönlichkeit ernst nimmt. - Mir scheint,
Utschimura habe mit solchen Forderungen Erkenntnisse Dietrich
Bonhoeffers vorweggenommen, der (in «Widerstand und Ergebung») für
diese Zeit und ihre Erfahrung mit unbeglaubigten christlichen Worten
das Verstummen gefordert hat, für eine zukünftige, aber eine neue
Vokabel, die «nichtreligiöse Interpretation der biblischen Begriffe»,
die vielleicht, im Sinne seines Postulates von der Mündigkeit des
modernen Menschen, als das bescheidene Stegreifwort im Gespräch
verstanden werden darf. Denn nur Unmündige lassen sich anpredigen;
Mündige — oder schon Halbmündige - wollen Fragen stellen.

Die Nichtkirche ist die Erfüllung ihrer Forderung vom Wort im
Fleisch nicht schuldig geblieben. Gerade sie, die sich aufgemacht hatte,
einen japanischen Weg für die Gemeinde Christi zu finden, ist, im
Gegensatz zur offiziellen, ökumenisch vereinigten japanischen Kirche
(Kyodan), niemals der Versuchung des Nationalismus verfallen,
sondern hat sich, zuletzt im letzten Krieg, in vielen Gliedern immer

335



wieder von der totalitär-imperialistischen japanischen Politik distanziert.

So ist etwa 1942 Tadao Yainabara seines Amtes als Professor
an der Universität Tokio enthoben worden, weil er die japanischen
Aktionen auf Formosa, in der Mandschurei und in Korea kritisiert und
die Regierung aufgefordert hatte, sich vor der Welt zu demütigen; so
war schon Jahre zuvor Utschimura selbst aus seinem Lehramt an
einem staatlichen Gymnasium entlassen worden, weil er sich geweigert

hatte, sich vor einem kaiserlichen Erlass zu verneigen. Was die
Christen der Mukyokai bekennen: «Das Christentum ist Christus;
Christus ist das Kreuz», sagen sie nicht nur, sie leben es auch; ja, das
Leben hat den Vorrang.

*

Utschimura sah einmal im Traum, wie ein schwerer Tau auf den
Berg Fuji fiel. Seine Wasser flössen nach Ost und West, bis die ganze
Welt durchtränkt war. Als er erwachte, sagte er: «Amen, so sei es!»
Er deutete den Traum als Weissagung der Rolle, die Japan in der
Weltchristenheit zu spielen hätte. Eine neue Gestalt biblischen
Christentums, die Nichtkirche, berufen, die ganze Christenheit zu
verjüngen, würde von Japan ausgehen. Eindeutig und zugleich
eindrücklich kommt Utschimuras reformatorisches Sendungsbewusstsein
auch zum Ausdruck in seinem Grabspruch, einem eigenen Wort:
«Ich für Japan,/Japan für die Welt./Die Welt für Christus/Und alles für
Gott.» «Ich für Japan»: er, Utschimura, hat den Versuch
unternommen, dem Evangelium unter Verzicht auf seinen abendländischtraditionellen

Ballast den individuellen Weg für das moderne Japan
zu ebnen. «Japan für die Welt»: die Einsicht, gewonnen während
amerikanischer Studienjahre, dass der geistige Ort der westlichen
Welt dem der speziellen japanischen in erstaunlicher Weise entspreche:
eine Situation des Abbruchs und Aufbruchs da wie dort brachte ihn
zur Überzeugung, dass es in ihrer «Freiheit vom Unwesentlichen»
und ihrer Konzentration auf das Eigentliche gerade der nichtkirchi-
chen Weise des Christentums gegeben sein könnte, das Zutrauen auch
des Antipoden zu finden und Vertrauen für Christus zu wecken.
«Die Welt für Christus und alles für Gott»: darum und um nichts
anderes habe es zu gehen - auch wenn es für die Kirche Selbstverleugnung,

ja Selbstaufgabe bedeuten müsste.
Die Entscheidung, wie die Kirche heute zu bauen sei, ob eher «im

Sinne der Briefe an Timotheus oder der Johannesbriefe oder.
des Paulus, der die Mitte zwischen beiden Extremen bildet», habe
«prophetischen Charakter», schreibt Eduard Schweizer in einem Aufsatz

«Allgemeines Priestertum». Es war Emil Brunner, der schon vor
mehr als zehn Jahren Utschimuras ökumenische Mission als prophetische

erkannt und gerade auch für unsere Situation bekräftigt hat.
In einem Aufsatz «Die christliche Nicht-Kirche-Bewegung in Japan»
und in seinem «Missverständnis der Kirche» verspricht er der Nichtkirche

Bedeutung «in dem Sinne, dass sie deutlich in die Richtung

336



weist, in der die protestantische Kirche der Zukunft zu gehen hat»,
ja, er sieht unserer Kirche «kein besseres Beispiel gegeben als das
der Mukyokai-Bewegung Japans». Nicht die Christusfeindlichkeit
der ungläubigen Welt, sondern die falsche, klerikale, pfäffische
Kirchlichkeit ist immer wieder der grösste Feind der Christusbotschaft und
der in Christus begründeten Bruderschaft gewesen», sagt er in den
Schlusssätzen seines «Missverständnis der Kirche». «Wir müssen...
offen sein für die Möglichkeit, dass es Gottes Wille sein könnte, das
alte Kirchengefäss der Ekklesia einmal zu zerbrechen oder mindestens

- wie es schon jetzt geschieht - durch ganz andere zu ergänzen.»
Huldrych Blanke

Theologie als revolutionäre Praxis

Dr. Konrad Farner, der als undogmatischer Marxist ein Wortführer im
Gespräch zwischen Christentum und Marxismus geworden ist, stellt uns
freundlicherweise den nachstehenden Artikel zur Verfügung, der im
«Tagesanzeiger» (30. Oktober 1970) im Rahmen einer Umfrage: «Was
heisst Kulturrevolution?» erschien. Red.

Es ist modisch geworden, von «Kulturrevolution» zu reden - die
Mode begann, als anfangs der sechziger Jahre aus China die Kunde
von umwälzenden Ereignissen zu uns kam, von einer Revolution nicht
nur der Materie, sondern vor allem des Geistes, nicht nur eine der
ökonomischen und politischen Verhältnisse, sondern ebenfalls der
ethischen und moralischen Impulse und der kulturellen Belange. Die
Chinesen nannten diese umfassende Veränderung «Kulturrevolution»,
weil sie die mehr als problematische Trennung von Zivilisation und
Kultur nicht kennen und weil für sie eine Revolution, so sie echt ist,
alle Lebensbezirke einbeziehen muss. Für sie gibt es nicht Teilrevolutionen,

sagen wir eine solche der Literatur oder der Kunst oder des
Theaters oder der Oekonomie; das sind für sie blosse Scheinrevolutionen.

So waren und sind, um in unserm Raum zu bleiben, der Futurismus

oder der Dadaismus keine Revolutionen, nur Revolten, und sie
vermochten die Bürgerlichkeit nicht zu erschüttern; gleiches ist zu sagen
vom Aufstand der Abstrakt-Konkreten; alle diese Revolten wurden
von der bürgerlichen Gesellschaft (was den Futurismus anbetrifft, vom
Faschismus) rasch integriert und dann zum kapitalistischen Geschäft
gemacht. Demnach sollte man auch bei uns den Begriff «Kulturrevolution»

präzisieren und nicht für jede Revolte aufbauschend verwenden.

Von der «Erziehung des Menschengeschlechts»

Jedoch, was heute in China vor sich geht, ist, vom marxistischen
Standort aus betrachtet, im Prinzip nichts Neues, im Gegenteil, es wird

337


	Nichtkirche als Zukunft der Kirche? (Schluss)

