Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 11

Artikel: Nichtkirche als Zukunft der Kirche? (Schluss)
Autor: Blanke, Huldrych

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141803

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nichtkirche als Zukunft der Kirche?

(Schluss)

Nun kann Christi Anspruch allerdings, wo er offene Ohren findet,
auf zweierleli Weise verstanden werden: im Sinn von Umbau und Ab-
bau oder radikal als Forderung des Neubaus.

1. Sich aufzuschliessen, habe Christus von der Synagoge gefordert; das
wiirde er auch heute von der Kirche fordern: die alten Mauern zu durch-
16chern und neue, einladende, offene Tiiren zu schaffen. So wird heute
von der «aufgeschlossenen» Kirche argumentiert. In diesem Sinn zumeist
wird disputiert und auch schon lebhaft experimentiert; die kirchliche
Sozialforschung, die Akademiearbeit, der Finsatz von Dienstgruppen,
die Dialogpredigten und Beatgottesdienste, die evangelistischen Massen-
aktionen seien als Stichworte genannt. Aber kann das geniigen? Ver-
mag solche Arbeit all die begriindeten und zum Teil auch unbe-
griindeten Bedenken an der Kirche zu zerstreuen? Als einer Funktion,
die vom Bestehenden her wirkt, diirfte es ihr schwerfallen, die Ver-
mutung eines kirchlichen Hintergedankens ganz aus der Welt zu schaf-
fen: den Argwohn, es gehe nur darum, die Entkirchlichten durch
Raffinement wieder in die Kirche zu bringen, unter die entleerte
Leere, das verbrauchte Brauchtum. «Lokale, die/fromme Wiinsche
und milde, scheissfreundliche/Winde durchziehn, wo Griinschnébel
und/Redakteure immer wieder Besserung geloben,/wo . .. Fragen kiihn
angeschnitten,/Anliegen jeden Schlages in Ehren, Kritik immerhin amt-
lich gesegnet...», so charakterisiert der junge Lyriker F.C. Delius
die evangelische Akademie. Er bezeichnet sie als Falle, in der mit
dem Speck grosser Fragen die M#use gefangen werden sollen. Aber
es lassen sich nur die dummen Méuse fangen. Einmal war er dabei,
aber er ist gerade noch rechtzeitig entkommen, «einen Furz» hinter-
lassend «und einen Zinken am Portal».

2. Jesus hat gesagt, dass «neuer Wein in neue Schlduche» gehdre;
der gdarende Wein, meinte er, wiirde die alten, morschen Schlduche
sprengen, und beides, Wein und Schlduche, gingen zugrunde. Dieses
Wort, Mk 2,22, fordert vielleicht auch die Toleranz gegeniiber dem
Gewesenen und jenen, die noch an ihm hangen, jedenfalls aber
Toleranz fiir die, die fiir Christus neue Wege zum Menschen suchen.
Es sollte der Kirche die Augen offnen dafiir, dass neben kirchlichem
Umbau und Abbau noch ein viel Weitgehenderes gefordert sein kann:
ein Neubeginn — Kirche zu verlassen, um Kirche zu finden, griinden oder
nur noch begriinden zu helfen; ohne falsche Riicksicht Hand an den
schon in neues Erdreich gestossenen Pflug zu legen, um auf dem weiten,
reifen Feld der Gegenwart die zu Christus Bewegten oder schon von
ihm Bewegten aufzuspiiren und weiterzufiihren. «Per Definitionen ldsst
sich der Missionar mit einer fremden Welt ein», hat der Arbeiter-
priester Henri Perrin gesagt («Briefe und Dokumente aus dem Nach-
lass») und in radikaler Weise vorgelebt. Er legte sein Priesterkleid

331



ab, um ein Priester Christi zu werden. Er verstand seine Mission
im Sinne des Paulus, der die Sehnsucht der Heiden nach dem
«unbekannten Gott» (Apg. 17, 23) ohne den gesetzlichen Zwang der
christlichen Synagoge ans Licht zu bringen suchte (Apg. 15, 1-34,
Gal. 2, 1-21). Aber hatte der Volkerapostel, weil der Geist noch mit-
zusprechen hatte, sich gegen das Kirchentum am Ende durchge-
setzt, so hat es im Falle der prétres-ouvriers schliesslich die Oberhand
behalten. — Wie wiirde unsere evangelische Kirche auf ein dhnliches
Experiment reagieren?

Kiirzlich brachte der «Informationsdienst des Schweizerischen Evan-
gelischen Missionsrates» eine Notiz, die aufsehen liess. Sie berichtete
kurz und nicht ganz ohne Bedenken von der japanischen Mukyokai, das
heisst iibersetzt: der «Nicht-Kirche-Gruppe». Am Ausgang des letzten
Jahrhunderts von Kanzo Utschimura (1861-1930) begriindet, handelt
es sich wohl um den bisher konsequentesten Versuch in der Kirchen-
geschichte, christliche Gemeinde ohne kirchiiche Institution und Or-
ganisation zu verwirklichen. Das einzige Fundament des Zusammen-
halts, das man gelten lisst, ist die Bibel — sola scriptura. An Wochen-
enden finden Bibelgespriche statt, irgendwo, wo man sich sammeln
kann, geleitet von liberzeugten, aber keineswegs reprisentativen Chri-
sten. Man diskutiert, iiber der Schrift, mit der Wissenschaft, mit den
Religionen; «man erortert die schwierigsten Fragen, spricht aber auch
iiber den Markt und Gelderwerb» (Utschimura). Die Bewegung kennt
keine Eintrittsformalitdten, kein Kirchenbuch, keine Mitgliederliste,
keine Steuerzettel, keinen Theologenstand, keine Rangliste, kein Buch-
stabenbekenntnis und keine Sakramente. Trotzdem ist sic ein geord-
netes und lebenskriftiges Ganzes. «Es ist ein Versuch», schreibt der
«Informationsdienst», «der gerade in Japan ausserordentlich gut auf-
genommen wird ... Es sind Hunderttausende, die die biblische Zeit-
schrift abonnieren, die von dieser Bewegung herausgegeben wird.»

Ob hier, in dieser Kirche ohne Kirche, eine Moglichkeit christlicher
Gemeinde vorgezeichnet ist, die gerade auch fiir unsere Verhiltnisse
Modellcharakter gewinnen konnte? Wir wollen, um diese Frage zu
klaren, die Mukyokai in ihrer Negation und Position noch eingehender
ins Auge fassen.

Negiert wird nicht die Kirche an sich, sondern, im Sinne Tolstois
und Kierkegaards, die Utschimura als seine Initiatoren bekannte, ihre
«versteinerte Wirklichkeit». Die Nicht-Kirche gesteht zu, dass die
Kirche der Vergangenheit ihre Aufgabe der Evangeliumsverkiindigung
wohl in einer der vergangenen Zeit angemessenen Weise erfiillt hat.

«Wenn aber kirchliche Formen der Vergangenheit zu Formen der
gegenwirtigen Kirche werden, und zwar allein aus bornierter Trigheit,
und wenn diese Formen den evangeliumsgemissen Zielen des Glau-
bens im Wege stehen, dann erhebt die Non-Church Anklage, um fiir
die eigentliche Gestalt der Kirche Raum zu schaffen» (Carl Michalson,
«Japanische Theologie der Gegenwart»). Mit am Evangelium ge-

332



schultem Blick durchschaut die Mukyokai das bestehende Kirchentum
in seiner Selbstherrlichkeit: es will sein und bleiben statt mit Christus
durch die Zeiten fiir die Zeiten unterwegs zu sein.
Der kirchliche Institutionalismus dussert sich nach Ansicht der Nicht-
kirche vor allem in dreierlei: im Amterwesen, im Sakramentalismus
und im Dogmatismus. Der Geist beruft zum Dienst, nicht die Kirche.
Der Geist kommt nicht zur Ordination noch hinzu, sondern er allein
ordiniert. Und es ist keineswegs notwendig, dass aus der Berufung
ein Beruf wird. — Taufe und Abendmahl sind nicht durch Christus
als sakramentale, heilsnotwendige Riten eingesetzt. Dazu sind sie erst
im Lauf der Zeit geworden. Man kann Christus zugehdren auch ohne
das Bad der Taufe, auch ohne Teilnahme am Abendmahl. Wo zwei
oder drei in seinem Namen versammelt sind, da ist er mitten unter
ihnen (vgl. Mt. 18, 20). — Das Dogma ist nicht Haupt-, sondern Ne-
bensache. «Nicht: erst das Dogma, dann Rettung, sondern: erst
Rettung, dann das Dogma. Ein Glaubenssatz ist nichts weiter als ein
Bekenntnis der Rettung. Dass die gegenwirtige Predigt so wenig
fruchtet, kommt daher, dass sie zuerst zum Glauben an das Dogma
notigt und darauf die Rettung griindet. Erst muss man die Leute
mit Christus bekannt machen, sie lehren, zu ihm als Lehrer aufzusehen
und das Leben nach ihm einzurichten, dann kann jeder von selbst
darauf kommen, wer Christus ist» (Utschimura). Das bedeutet, dass
das Dogma niemals eine kirchlich-objektive, sondern immer nur eine
individuell-subjektive Angelegenheit sein kann. Es gibt keine Vor-
entscheidung, wie Christus zu verstehen sei. Jeder Bibelleser muss
in der personlichen Auseinandersetzung mit den biblischen Stimmen
seine eigene christliche Stimme gewinnen. «Ich hasse die Theologie»,
bekannte Utschimura. Er meinte die dogmatische Theologie, die eine
bestimmte Auslegung absolut setzt und die christliche, schon biblische
Glaubensvielfalt vergewaltigt. Christliche Erkenntnis aber ist Stiick-
werk. Deshalb gehort die Toleranz unabdinglich zum Wesen des
Christentums; deshalb ist der von den «Missionszirkusleuten» ge-
pflegte und gehegte Konfessionalismus und Denominationalismus nichts
anderes als christliche Perversion.

Wie aber ist nun, mit den Augen der Nichtkirche, christliche
Gemeinde positiv zu verstehen? Die Negation hat es schon ange-
deutet. Ich erwidhne vier wesentliche Aspekte.

1. Christliche Gemeinde ist kein Sein, sondern ein Werden, und es
sind zwei Beweger, die sie in ihrem Werdeprozess bestimmen: der
Geist ihres Herrn und der Geist ihres Orts. Mit aller Bestimmtheit
betont die Mukyokai, sie versuche nicht, urchristliche Gemeinde zu
kopieren, sondern lasse sich bilden und fithren vom Geist, der auch
jene formte. Das Leben aus dem Geist, nichts anderes, sei das
Uniibersehbare an der ersten Gemeinde, darum das allein Unaufgeb-
bare. Als geistbewegtes Wesen konne die Ekklesia die verschiedensten
Erscheinungsweisen haben und miisse auch immer wieder die der

333



gesellschaftlichen Situation entsprechende Form annehmen. Nur so,
in Beweglichkeit statt Bequemlichkeit, konne sie ihrem Auftrag, Christi
letztem Wort, Mt. 28, 19, gerecht werden. Die Vermutung, die Nicht-
kirche habe den johanneischen Typus der christlichen Gemeinde,
als neutestamentlichen verabsolutiert, nachahmen wollen, ist also
sicherlich verfehlt; der Grund der Anlichkeit ist gegeben durch ihren
heutigen, aktuellen Ort: festgefahrene, autoritire Kirchengebilde einer-
seits, die johanneische Opposition wiederum, ja erst recht notwendig
machen, und die spezifische Situation des Zeitgenossen andererseits.

«Die Nichtkirche ist die Kirche fiir die, die keine Kirche haben»,
hat Utschimura gesagt, sie sei das geistliche Gegenstiick zum Waisen-
haus. Das Wort scheint fiir die Zeit nach dem national-religidsen Zu-
sammenbruch Japans im Zweiten Weltkrieg gesagt, ist aber mehrere
Jahrzehnte dlter. Was 1945 durch die Abschaffung des shintoistischen
Staatskults manifest geworden ist, war Utschimura schon lange vorher
als latente Krise offenbar: eine unaufhaltsame, durch Industrialisierung,
Verstiadterung und Vermassung ausgeloste und geforderte Entfremdung
des Japaners von Tradition und Religion. Utschimura hat aber zugleich
das Positive an dieser Entwicklung gesehen: ein Suchen nach neuem
Halt, nach neuer Orientierung, besonders unter der jungen Generation.
Dieses Suchen, das sich von keiner iiberlieferten Autoritit mehr an-
sprechen liess, der amerikanisch geprégten christlichen iiberdies mit
besondern Bedenken begegnete, nahm er ernst; ithm wollte er in der
Gestalt der Nichtkirche entgegenkommen.

2. Einzig anerkannte Tradition und einziges «Dogma» ist fiir die
Mukyokai das Urzeugnis der Schrift. Finziges «Sakrament» seine
Lektiire. Doch besitzt das Bibelwort seine besondere Stellung nicht
zum vornherein. Es steht nicht im Zentrum, weil kirchliche Autoritit,
weil Kanonizitdt es will, sondern auf Grund der Autoritdt, die es
sich bei seinem Leser selbst verschafft. Die Bibel ist zunédchst nichts
anderes als ein Buch unter Biichern. Wer sich aber einlédsst mit diesem
Buch, erfihrt es als Buch der Biicher, als heilige Schrift. Er kann nicht
unbeteiligt bleiben. Christus selbst, der im Bibelwort als Lebendiger,
Uberzeugender und Méchtiger begegnet, erweist es als die Wahrheit.

Es sei ausdriicklich vermerkt, dass diese meditative Art, die Bibel
zu lesen, sich nicht in Gegensatz stellt zum historisch-kritischen Um-
gang mit den biblischen Quellen — im Gegenteil: gerade die konsequen-
testen Vertreter neutestamentlicher Forschung im heutigen Japan ge-
horen zur Mukyokai. Das Wissen, dass Christi Bild erfasst werden
will durch ein inneres Auge, schliesst in der Nichtkirche die analyti-
sche Betrachtungsweise des Neuen Testaments nicht aus. Vermag sie
auch am Grunderlebnis wesentlich nichts zu dndern, so kann sie doch
im einzelnen Hinweise zu seiner Kldarung und Deutung geben.

3. Einziger Hohepriester ist der, der uns in diesem Wort entgegen-
kommt. Horen wir das Bekenntnis Kanzo Utschimuras: «Herr Jesus!
Wir wollen zu Dir kommen. Weg von den Menschen, weg von

334



Theologie und Kirchen, weg von Institutionen, Dogmen und Statuten,
wollen wir unmittelbar zu Dir selbst kommen. Wir wollten ja zu Dir,
und sind doch nicht gleich gekommen, sondern irrten auf langen
Umwegen umher. Wir suchten Frieden in der Philosophie, in mensch-
licher Religion, in Lehren und Kirchen, und sind miide geworden,
weil wir ihn nicht fanden. Jetzt aber horen wir aufs neue deinen
Ruf und wollen ihm jetzt folgen. Herr Jesus, nimm uns an! Mach
uns zu Deinen Jiingern. Nicht Mitglieder irgendeiner Kirche, nicht
Glaubige irgendeines Dogmas, auch nicht Jiinger der Apostel wollen
wir sein, sondern Deine Jiinger, Herr Jesus. ... Wir mochten glauben,
wie Du glaubtest, wandeln, wie Du wandeltest . . .»

4. Die Verkiindigung vollzieht sich, bevor sie sich im Gespréach
erklart, wortlos — durch das Wort im Fleisch. «Das Evangelium predi-
gen heisst nicht so sehr predigen als sich selbst opfern; nicht so sehr
offentlich christliche Lehren verkiindigen als im Verborgenen die
Siinden der Menschen tragen; es bedeutet: neunmal leiden und einmal
reden . ..», sagt Utschimura, oder: «Das Evangelium ist nicht Theo-
logie, sondern Arbeit» und macht mit solchen Postulaten selbst vor
dem nicht halt, was in den Reformationskirchen bisher gewisser-
massen als letztes Sakrament zu gelten hatte: die Predigt. Auch sie
ist, nach Utschimura, von Kkirchlicher FEigengesetzlichkeit infiziert.
Er bestreitet nicht nur, dass das verkiindigte Wort als monologisches
zu verstehen sei, sondern vor allem auch, dass es in erster Linie
als Vokabel verstanden werden miisse. Die Nichtkirche ist der
Uberzeugung, dass das christliche Wort — seinem Ursprung gemass —
ein Wort im Fleisch sein muss; sie weiss zwar, dass zum Wort im
Fleisch das gesprochene Wort dazu gehort, meint aber, dass dieses, um
sich Glaubwiirdigkeit zu verschaffen, der Existenz erst nachfolgen
darf. Und wo es dann, nach der Zeit des Schweigens, gefragt wird,
wird es sich der Diskussion aussetzen miissen, die das Gegeniiber als
antwortende und fragende Personlichkeit ernst nimmt. — Mir scheint,
Utschimura habe mit solchen Forderungen Erkenntnisse Dietrich Bon-
hoeffers vorweggenommen, der (in «Widerstand und Ergebung») fiir
diese Zeit und ihre Erfahrung mit unbeglaubigten christlichen Worten
das Verstummen gefordert hat, fiir eine zukiinftige, aber eine neue
Vokabel, die «nichtreligiose Interpretation der biblischen Begriffe»,
die vielleicht, im Sinne seines Postulates von der Miindigkeit des
modernen Menschen, als das bescheidene Stegreifwort im Gesprich
verstanden werden darf. Denn nur Unmiindige lassen sich anpredigen;
Miindige — oder schon Halbmiindige — wollen Fragen stellen.

Die Nichtkirche ist die Erfiillung ihrer Forderung vom Wort im
Fleisch nicht schuldig geblieben. Gerade sie, die sich aufgemacht hatte,
einen japanischen Weg fiir die Gemeinde Christi zu finden, ist, im
Gegensatz zur offiziellen, 6kumenisch vereinigten japanischen Kirche
(Kyodan), niemals der Versuchung des Nationalismus verfallen, son-
dern hat sich, zuletzt im letzten Krieg, in vielen Gliedern immer

335



wieder von der totalitir-imperialistischen japanischen Politik distan-
ziert. So ist etwa 1942 Tadao Yainabara seines Amtes als Professor
an der Universitdt Tokio enthoben worden, weil er die japanischen
Aktionen auf Formosa, in der Mandschurei und in Korea kritisiert und
die Regierung aufgefordert hatte, sich vor der Welt zu demiitigen; so
war schon Jahre zuvor Utschimura selbst aus seinem Lehramt an
einem staatlichen Gymnasium entlassen worden, weil er sich gewei-
gert hatte, sich vor einem Kkaiserlichen Erlass zu verneigen. Was die
Christen der Mukyokai bekennen: «Das Christentum ist Christus;
Christus ist das Kreuz», sagen sie nicht nur, sie leben es auch; ja, das
Leben hat den Vorrang.
*®

Utschimura sah einmal im Traum, wie ecin schwerer Tau auf den
Berg Fuji fiel. Seine Wasser flossen nach Ost und West, bis die ganze
Welt durchtrinkt war. Als er erwachte, sagte er: «Amen, so sei es!»
Er deutete den Traum als Weissagung der Rolle, die Japan in der
Weltchristenheit zu spielen hétte. Eine neue Gestalt biblischen Chri-
stentums, die Nichtkirche, berufen, die ganze Christenheit zu ver-
jingen, wiirde von Japan ausgehen. Eindeutig und zugleich ein-
driicklich kommt Utschimuras reformatorisches Sendungsbewusstsein
auch zum Ausdruck in seinem Grabspruch, einem eigenen Wort:
«Ich fiir Japan,/Japan fiir die Welt./Die Welt fiir Christus/Und alles fiir
Gott.» «Ich fiir Japan»: er, Utschimura, hat den Versuch unter-
nommen, dem Evangelium unter Verzicht auf seinen abendldndisch-
traditionellen Ballast den individuellen Weg fiir das moderne Japan
zu ebnen. «Japan fiir die Welt»: die Einsicht, gewonnen wihrend
amerikanischer Studienjahre, dass der geistige Ort der westlichen
Welt dem der speziellen japanischen in erstaunlicher Weise entspreche:
eine Situation des Abbruchs und Aufbruchs da wie dort brachte ihn
zur Uberzeugung, dass es in ihrer «Freiheit vom Unwesentlichen»
und ihrer Konzentration auf das Eigentliche gerade der nichtkirchi-
chen Weise des Christentums gegeben sein konnte, das Zutrauen auch
des Antipoden zu finden und Vertrauen fiir Christus zu wecken.
«Die Welt fiir Christus und alles fiir Gott»: darum und um nichts an-
deres habe es zu gehen — auch wenn es fiir die Kirche Selbstverleug-
nung, ja Selbstaufgabe bedeuten miisste.

Die Entscheidung, wie die Kirche heute zu bauen sei, ob eher «im
Sinne der Briefe an Timotheus oder der Johannesbriefe oder...
des Paulus, der die Mitte zwischen beiden Extremen bildet», habe
«prophetischen Charakter», schreibt Eduard Schweizer in einem Auf-
satz «Allgemeines Priestertum». Es war Emil Brunner, der schon vor
mehr als zehn Jahren Utschimuras 6kumenische Mission als propheti-
sche erkannt und gerade auch fiir unsere Situation bekriftigt hat.
In einem Aufsatz «Die christliche Nicht-Kirche-Bewegung in Japan»
und in seinem «Missverstandnis der Kirches verspricht er der Nicht-
kirche Bedeutung «in dem Sinne, dass sie deutlich in die Richtung

336



weist, in der die protestantische Kirche der Zukunft zu gehen hat»,
ja, er sieht unserer Kirche «kein besseres Beispiel gegeben als das
der Mukyokai-Bewegung Japans». Nicht die Christusfeindlichkeit
der ungldubigen Welt, sondern die falsche, klerikale, pfaffische Kirch-
lichkeit ist immer wieder der grosste Feind der Christusbotschaft und
der in Christus begriindeten Bruderschaft gewesen», sagt er in den
Schlusssidtzen seines «Missverstandnis der Kirche». «Wir miissen. ..
offen sein fiir die Moglichkeit, dass es Gottes Wille sein konnte, das
alte Kirchengefiss der Ekklesia einmal zu zerbrechen oder minde-
stens — wie es schon jetzt geschieht — durch ganz andere zu ergénzen.»
Huldrych Blanke

Theologie als revolutionédre Praxis

Dr. Konrad Farner, der als undogmatischer Marxist ein Wortfiihrer im
Gespriach zwischen Christentum und Marxismus geworden ist, stellt uns
freundlicherweise den nachstehenden Artikel zur Verfiigung, der im
«Tagesanzeiger» (30. Oktober 1970) im Rahmen einer Umfrage: «Was
heisst Kulturrevolution?» erschien. Red.

Es ist modisch geworden, von «Kulturrevolution» zu reden — die
Mode begann, als anfangs der sechziger Jahre aus China die Kunde
von umwilzenden Ereignissen zu uns kam, von einer Revolution nicht
nur der Materie, sondern vor allem des Geistes, nicht nur eine der 6ko-
nomischen und politischen Verhiltnisse, sondern ebenfalls der ethi-
schen und moralischen Impulse und der kulturellen Belange. Die Chi-
nesen nannten diese umfassende Verdnderung «Kulturrevolutiony,
weil sie die mehr als problematische Trennung von Zivilisation und
Kultur nicht kennen und weil fiir sie eine Revolution, so sie echt ist,
alle Lebensbezirke ecinbeziehen muss. Fiir sie gibt es nicht Teilrevolu-
tionen, sagen wir eine solche der Literatur oder der Kunst oder des
Theaters oder der Oeckonomie; das sind fiir sie blosse Scheinrevolu-
tionen. So waren und sind, um in unserm Raum zu bleiben, der Futuris-
mus oder der Dadaismus keine Revolutionen, nur Revolten, und sie
vermochten die Biirgerlichkeit nicht zu erschiittern; gleiches ist zu sagen
vom Aufstand der Abstrakt-Konkreten; alle diese Revolten wurden
von der biirgerlichen Gesellschaft (was den Futurismus anbetrifft, vom
Faschismus) rasch integriert und dann zum kapitalistischen Geschift
gemacht. Demnach sollte man auch bej uns den Begriff «Kulturrevolu-
tion» prézisieren und nicht fiir jede Revolte aufbauschend verwenden.

Von der «Erziehung des Menschengeschlechts»

Jedoch, was heute in China vor sich geht, ist, vom marxistischen
Standort aus betrachtet, im Prinzip nichts Neues, im Gegenteil, es wird

337



	Nichtkirche als Zukunft der Kirche? (Schluss)

