
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 11

Artikel: Wirtschaftliche Grundlagen des Friedens

Autor: Schumacher, E.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wirtschaftliche Grundlagen des Friedens

Mr. E. F. Schumacher, vom englischen Bergbau-Amt, lernten wir 1962 in
Benares (Indien) kennen, wo er als wirtschaftlicher Berater der Gandhi-
Anhänger Vorträge hielt. Was er den Mahatma im nachstehenden Aufsatz
,über die Industrialisierung unterentwickelter Länder, wie Indien, sagen
lässt, entspricht weitgehend der Auffassung Mr. E. F. Schumachers. Red.

Der herrschende allgemeine Glaube ist, dass die gesundeste Grundlage

für den Frieden allgemeiner Wohlstand ist. Aber man wird die
Geschichte vergebens nach Beweisen dafür durchsuchen, dass die
Reichen friedfertiger als die Armen gewesen seien, dass ihre Aggressivität

nur aus der Furcht stamme und dass alles ganz anders wäre,
wenn jedermann im Wohlstand lebte.

«Warum sollte ein reicher Mann einen Krieg beginnen? Er hat
damit nichts zu gewinnen. Ist es nicht wahrscheinlicher, dass ein Armer
es tut, ein Ausgebeuteter, ein Unterdrückter, der nichts zu verlieren
hat als seine Ketten?»

Aber reichen die vorhandenen Mittel aus, jedem «genug» zu geben?
Hier stossen wir gleich auf eine ernste Schwierigkeit. Was ist «genug»?
Wer sagt es uns? Gewiss nicht der Wirtschafter, dem wirtschaftliches
Wachstum der höchste Wert ist und dem daher die Vorstellung einer
oberen Grenze fehlt.

Es gibt arme Gesellschaften, die zu wenig haben. Aber wo sind die
reichen Gesellschaften, die gesagt hätten: «Halt! Wir haben genug!»?
Es gibt sie nicht.

Lassen wir das Wort «genug» beiseite und begnügen uns damit, uns
ein Bild von der Nachfrage nach den Gütern der Erde zu machen, die
entsteht, wenn einfach jeder nach «mehr» verlangt.

Wirtschaftliches Wachstum, aus dem Gesichtswinkel der Wirtschaft,
der Physik, der Chemie, der Technik gesehen, hat keine definierbare
Grenze, und man muss in Schwierigkeiten kommen, wenn man es vom
Standpunkt der Soziologie betrachtet. Eine Lebensauffassung, die ihr
Ziel allein im Streben nach Wohlstand sieht, passt nicht in diese Welt,
weil sie kein begrenzendes Prinzip enthält, während die Umgebung,
die sie vorfindet, streng begrenzt ist. Das allein sagt uns schon, dass
gewisse Tendenzen über die Grenze streben, und wenn ein Problem
«gelöst» scheint, ergeben sich neue als Ergebnis der ersten «Lösung».

Wie Prof. Commoner hervorhebt, sind die Probleme nicht Folgen
zufälliger Fehlentscheidungen, sondern Folgen der Leistungen der Technik.

Hier möchten die Menschen die Diskussion einzig auf optimistische
oder pessimistische Beurteilung hinausspielen und ihre Überzeugung
zur Schau stellen, dass «die Wissenschaft schon einen Ausweg finden
wird». Aber damit könnten sie, so meine ich, nur dann recht haben,
wenn es einen bewussten und fundamentalen Wandel in der Lenkung
der Technik gäbe. Die Entwicklung von Wissenschaft und Technik in

320



den letzten hundert Jahren hat jedoch dazu geführt, dass die Gefahren
schneller wachsen als die Verheissungen.

Schon jetzt besteht die überwältigend unheimliche Befürchtung, dass
das grosse Ausgleichssystem von Mutter Natur unzuverlässig geworden
sei. Es führte zu weit, wollte ich hier Beweise dafür bringen. Der
Zustand des Erie-Sees sollte als Warnung dienen. In einer oder zwei
Dekaden mögen alle Inlandgewässer der USA in einem ähnlichen
Zustand sein. Mit andern Worten: Die Gleichgewichtsstörung mag dann
nicht mehr auf einzelne Punkte beschränkt, sondern allgemein geworden

sein. Je länger man hier die Dinge in dieser Richtung treiben lässt,
desto schwerer wird man ihnen eine andere Richtung geben können -
wenn der Augenblick der Umkehr nicht bereits verstrichen ist.

Die Idee unbegrenzten wirtschaftlichen Wachstums bis dahin, wo
jeder mit allem versorgt ist, was er sich wünscht, muss mindestens in
zwei Punkten in Frage gestellt werden: einmal, ob die notwendigen
Grundnotwendigkeiten vorhanden sind, und zum andern, ob die
umgebende Natur die dazu nötigen Eingriffe erträgt.

Unzweifelhaft ist das Streben, reich zu werden, einer der stärksten
Antriebe im Menschen. Keynes rät uns, nicht zu glauben, dass es
schon Zeit sei, zu den grundlegenden Lehren von Religion und
überkommener Bescheidenheit zurückzukehren, nämlich, dass Geiz ein
Laster, Wucher ein Verbrechen und Liebe zum Gelde verächtlich sei.
Wirtschaftlicher Fortschritt, sagt er, ist nur erreichbar, wenn wir jene
mächtigen Antriebe der Eigensucht spielen lassen, denen Religion und
Tradition uns zu widerstehen heissen. Die moderne Wirtschaft wird
angetrieben durch irrsinnige Habsucht und eine Orgie von Neid, und
beide sind nicht zufällige Fehler, sondern die direkte Ursache des

expansiven Erfolges.
Die Frage ist, ob solche Ursachen unbegrenzt lange fortwirken

können oder die Samen der Zerstörung schon in sich tragen. Wenn
menschliche Laster wie Habsucht und Neid gepflegt werden, kann die
unentrinnbare Folge nur ein Zusammenbruch der Intelligenz sein. Der
Mensch, der sich von ihnen treiben lässt, verliert die Fähigkeit, die
Dinge zu sehen, wie sie sind, und seine Pläne werden fehlschlagen.
Wenn ganze Gesellschaften mit diesen Lastern infiziert werden, mögen
sie vielleicht erstaunliche Dinge zuwege bringen, werden aber
zunehmend unfähig, die elementarsten Probleme des täglichen Lebens
zu lösen.

Das nationale Bruttoprodukt mag schnell wachsen, wenn man es an
der Statistik misst, nicht aber, wenn man einen andern Massstab
anlegt und auf die zunehmende Unbefriedigung und Unsicherheit des
einfachen Mannes sieht. Nach einer Weile beginnt selbst das nationale
Bruttoprodukt zu stagnieren, nicht wegen wissenschaftlichen oder
technischen Versagens, sondern wegen der kriechenden Lähmung, die zum
Ausdruck kommt in den verschiedenen Bemühungen, dem Unbehagen
zu entgehen, also etwa Arbeitsflucht, Alkoholismus, Süchtigkeit,

321



Geistesgestörtheit - und Rebellion nicht nur der Bedrückten, sondern
sogar der privilegierten Schichten.

Man kann oft und lange die Unvernunft und Stupidität von Männern

und Frauen in hohen und niederen Stellungen bedauern. Erkennten

die Menschen nur, wo ihr wirkliches Interesse liegt! Aber warum
erkennen sie es nicht? Ist es, weil ihre Intelligenz durch Habsucht
und Neid getrübt ist, oder ist es, weil sie im innersten Herzen fühlen,
dass ihre Interessen ganz woanders liegen, als sie vorgeben?

Ich glaube nicht, dass der Friede auf allgemeinen Wohlstand im
modernen Sinne gegründet werden kann, weil dieser Wohlstand, wenn
er überhaupt erreicht werden kann, nur gewonnen werden kann durch
die Pflege solcher Antriebe der Menschennatur, wie Habsucht und
Neid, die Intelligenz, Glück, Sicherheit und damit die Freiheit
zerstören. Es könnte wohl sein, dass reiche Menschen die Segnungen des

Friedens höher schätzen als arme, aber nur, wenn sie sich ganz in
Sicherheit fühlen, und das ist ein Widerspruch in sich. Ihr Wohlstand
hängt davon ab, dass sie unsinnige Ansprüche an die begrenzten Güter
der Erde stellen, und das führt sie in unvermeidliche Kollisionen -
nicht in erster Linie mit den Armen (die schwach und wehrlos sind),
sondern mit anderen Reichen. Kurz, wir können sagen, dass der Mensch
heute viel zu klug ist, um ohne Weisheit leben zu können. Niemand
arbeitet wirklich für den Frieden, der nicht für den Wiedergewinn der
Weisheit arbeitet.

Die Annahme, dass das Streben nach Güte und Tugend verschoben
werden könne, bis allgemeiner Wohlstand erreicht sei, und dass wir
allein durch das Streben nach Reichtum, ohne uns um geistige und
moralische Probleme zu sorgen den Frieden auf die Erde bringen könnten,

verleitet zu einer unrealistischen, unwissenschaftlichen und
unvernünftigen Hoffnung.

Die Ablehnung der Weisheit in Wissenschaft, Wirtschaft und Technik

ist etwas, das uns vielleicht eine kleine Weile nicht zu kümmern
brauchte, solange nämlich, wie wir relativ ohne grosse Erfolge waren.
Jetzt aber, wo wir sie in grösstem Masse haben, nimmt das Problem
moralischer und geistiger Wahrheit eine zentrale Stellung ein. Noch:
mais: Wir sind viel zu klug, um ohne Weisheit weiterleben zu können.
Vom wirtschaftlichen Gesichtspunkt aus ist der zentrale Begriff die
Dauer. Wir müssen die Wirtschaft der Dauer studieren. Es kann
Wachstum geben mit Bezug auf ein begrenztes Ziel, aber es kann kein
unbegrenztes, verallgemeinertes Wachstum geben. Es ist mehr als

wahrscheinlich, wie Gandhi sagt, dass «die Erde genug für die
Bedürfnisse, nicht aber genug für den unbegrenzten Appetit des
Menschen hervorbringt». Es geht nicht an, zu frohlocken: «Was für unsere
Väter Luxus war, ist uns Bedürfnis geworden.» Der Nachdruck auf
«Bedürfnisse» und ihre Ausweitung ist das Gegenteil der Weisheit
und nicht minder das Gegenteil von Freiheit und Frieden. Jedes
Anwachsen von Bedürfnissen wirkt im Sinne von grösserer Abhängigkeit

322



von äusseren Kräften, die sich unserer Herrschaft entziehen, und damit
wächst die Lebensangst. Nur durch Beschränkung der Bedürfnisse
können wir auf eine echte Minderung der Spannungen hoffen, die die
letzte Ursache von Konflikten und Kriegen sind.

Die auf Dauer angelegte Wirtschaft erfordert eine tiefgehende Um-
orientierung von Wissenschaft und Technik, die ihre Pforten der Weisheit

öffnen, ja, die Weisheit geradezu in ihre Struktur aufnehmen
müssen.

Wissenschaftliche oder technische «Lösungen», die die Umwelt
vergiften oder die soziale Struktur oder den Menschen herabsetzen, sind
von keinem Wert, ungeachtet dessen, wie glänzend sie erdacht und
wie gross ihre oberflächliche Anziehung ist. Immer grössere
Maschinen, die immer grössere Ballung von Macht mit sich bringen und
die Umwelt immer mehr vergewaltigen, sind kein Fortschritt, sie sind
die Verneinung der Weisheit.

Weisheit erfordert eine Neuorientierung von Wissenschaft und Technik

in Hinsicht auf das Organische, das Sanfte, das Gewaltlose,
das Ansprechende und Schöne. Friede, wie oft gesagt worden ist, ist
unteilbar. Wie könnte also Friede gebaut werden auf taumelnder
Wissenschaft und gewalttätiger Technik? Wir müssen alle Kräfte setzen
an eine Revolution der Technik. Sie soll uns Erfindungen und
Maschinen bringen, die die Fahrtrichtung, die uns bedrückt, umkehren.

Was ist es nun, das wir eigentlich von Wissenschaftern und
Technikern erwarten? Ich antworte: «Wir brauchen Maschinen und Geräte,
die jedem zugänglich sind, die sich für Kleinbetrieb eignen - und
besonders, die das Streben des Menschen nach schöpferischer Selbst-
darstellung erfüllen.

Aus diesen drei Charakteristiken entsteht Friede und eine Beziehung
des Menschen zur Umwelt, die Dauer verspricht. Wird nur eine von
ihnen vernachlässigt, nehmen die Dinge eine falsche Richtung. Wir
wollen sie einzeln betrachten.

Methoden und Geräte, die jedermann zugänglich sind - warum
sollten wir annehmen, dass unsere Techniker sie nicht hervorbringen
könnten? Diese Frage beschäftigte Gandhi am stärksten. «Ich möchte,
dass die stummen Millionen Indiens gesund und glücklich seien, und
ich möchte, dass sie geistig wachsen. Einstweilen brauchen wir dazu
keine Maschinen, und wenn wir meinen, wir brauchten sie, werden wir
sie auch bekommen. Jede Maschine, die einem Menschen hilft, ist
am Platze, aber wir haben keine Verwendung für Maschinen, die

grosse Macht in die Hände einiger weniger legen und die die Massen
zu blossen Maschinenwärtern machen, wenn sie sie nicht geradezu um
ihre Arbeit bringen.»

«Nehmen wir einmal an», sagt Aldous Huxley, «dass unsere
Ingenieure sich zum Ziel setzten, für jedermann die Mittel bereitzustellen,
womit einträgliche und grundlegend wichtige Arbeiten verrichtet werden

könnten, und die dazu helfen würden, Männer und Frauen vom

323



Kapitalisten unabhängig zu machen, so dass sie ihre eigenen Auftraggeber

oder Mitglieder einer sich selbstverwaltenden, zusammenarbeitenden

Gruppe würden, die für den eigenen Bedarf oder für den
örtlichen Markt arbeitete. Dieser technisch anders organisierte Fortschritt
hätte zum Ergebnis eine fortschreitende Dezentralisation der Bevölkerung,

die Möglichkeit von Landerwerb, das Eigentum an Produktionsmitteln

und politische und wirtschaftliche Macht.»
«Andere Vorteile», sagt Huxley, «wären ein unendlich befriedigenderes

Leben für mehr Menschen, ein grösseres Mass an echter
selbstregierender Demokratie und eine gesegnete Freiheit von der albernen
oder verderblichen Erwachsenenverbildung, die die Massenproduzenten

von Gebrauchsgütern durch das Mittel der Reklame verabfolgen».
Wenn Methoden und Geräte wohlfeil sein sollen, um jedem erreichbar

zu sein, so müssen sie in einem bestimmten Verhältnis stehen zu
der Einkommenshöhe der Gesellschaft, in der sie angewendet werden.
Ich selbst bin zu dem Schluss gekommen, dass die obere Grenze für
den durchschnittlichen Betrag des Aufwandes an Geld - pro Arbeitsplatz

- wahrscheinlich die Jahreseinnahme eines fleissigen und fähigen
Industriearbeiters ist.

Das bedeutet also: Wenn ein solcher Mann normal im Jahre 1000
Pfund (etwa 10 000 Schweizer Franken) verdienen kann, sollten die
Kosten eines Arbeitsplatzes 1000 Pfund nicht übersteigen. Sind die
Kosten erheblich höher, kann die Gesellschaft in ernste Schwierigkeiten
geraten, als da sind: eine unzuträgliche Anhäufung von Besitz und
Macht in den Händen weniger Bevorrechteter, ein zunehmendes
Problem der Ungelernten, die die Gesellschaft nicht assimilieren kann und
die eine wachsende Bedrohung darstellen, strukturelle Arbeitslosigkeit,
Landflucht, allgemeine Unlust und menschlicher Substanzverlust mit
immer höheren Verbrechensziffern usw.

Die angemessene Ebene der Technik herzustellen, ist eine geradezu
lebenswichtige Sache für die Entwicklungsländer. In dieser Beziehung
begann ich vor sieben Jahren von einer «einstweiligen Technik» zu
sprechen, und eine daran interessierte Gruppe hat seitdem sehr energisch

daran gearbeitet, in diesen Ländern eine echte Selbsthilfetechnik
zu erfinden, zu entwickeln und anzuwenden, die sich an die Masse des
Volkes und nicht gerade nur an wenige Privilegierte wendet, die wirkliche

wirtschaftliche Unabhängigkeit und damit das Ziel verfolgt,
wenigstens einige der notwendigen Gründungen für Freiheit und Frieden

zu legen.
Ein zweites Erfordernis ist Eignung für Kleinarbeit. Darüber hat

Prof. Leopold Kehr einige glänzende Artikel veröffentlicht.
Kleinbetriebe, sagt er, gleichgültig, wie zahlreich sie seien, sind weniger
schädlich für die Umwelt, und sei es bloss aus dem Grunde, dass ihre
Einwirkungen gering sind im Vergleich zu den heilenden Kräften der
Natur. Wenn selbst kleinere Gesellschaften oft ernste Verderbnis
verursachen, so ist das ein Nichts gegen die verheerenden Wirkungen

324



grösserer Gesellschaften, die sich von Habsucht, Neid und Herrschgier

treiben lassen. Ausserdem ist es nur natürlich, dass die in kleinen
Gesellschaften Lebenden sorgsamer mit ihrem Fleckchen Land oder
anderen natürlichen Hilfsmitteln umgeben als anonyme Gesellschaften
oder grössenwahnsinnige Regierungen, die sich einbilden, dass die

ganze Welt ihr rechtmässiger Besitz sei.

Das dritte Erfordernis ist vielleicht das wichtigste von allen: dass
Methoden und Gerätschaften so beschaffen seien, dass sie der menschlichen

Schöpferkraft weitesten Spielraum lassen. Keiner hat während
der letzten hundert Jahre eindringlicher und warnender über diesen
Gegenstand gesprochen als die römischen Päpste. «Was wird aus dem
Menschen, wenn der Produktionsprozess der Arbeit jede Spur Menschlichkeit

raubt und sie zu einer degradierenden mechanischen Tätigkeit
macht? Der Arbeiter selbst wird zu einer Entstellung eines freien
Wesens.» Pius XL sagte: «Und so wird körperliche Arbeit, die auch
noch nach dem Sündenfall dem Menschen zu Nutzen des Leibes und
der Seele verordnet ist, in vielen Fällen ein Instrument der Perversion,
denn aus der Fabrik geht tote Materie hervor, während der Mensch
dort verdorben und erniedrigt wird.»

Aber die Sache ist so komplex, dass ich nicht mehr tun kann als sie
anzurühren. Vor allem bedürfen wir einer eigenen Arbeitsphilosophie,
die die Arbeit nicht versteht als das, was aus ihr geworden ist, eine
unmenschliche Fron, wert, so bald wie möglich abgelöst zu werden
durch Automation, sondern als etwas, «was die Vorsehung dem
Menschen verordnet hat zum Heil von Leib und Seele».

Nächst der Familie ist es die Arbeit und die Bindungen, die sie

schafft, die die wahre Grundlage der Gesellschaft sind, und wenn die
Grundlage ungesund ist, wie könnte die Gesellschaft gesund sein? Und
wenn die Gesellschaft ungesund ist, wie könnte sie etwas anderes als
eine Gefahr für den Frieden sein?

Dorothy Sayers sagt in ihrem Buch «Glaube und Chaos»: «Krieg ist
ein Fluch, der Gesellschaften überkommt, wenn sie allzulange unter
Ideen gelebt haben, die zu sehr mit den Gesetzen in Widerstreit sind,
die das Universum regieren. Niemand soll glauben, dass Kriege
unvermeidliche Katastrophen seien. Sie brechen aus, wenn falsches Denken
und Leben unleidliche Verhältnisse hervorbringt.» Wirtschaftlich
gesehen, besteht unser falsches Denken darin, dass wir systematisch
Habsucht und Neid pflegen und damit eine Unsumme völlig sinnloser
Bedürfnisse hervorrufen. Die Sünde der Habsucht ist es, die uns der
Macht der Maschine ausgeliefert hat. Wenn die Habsucht nicht Macht
über den modernen Menschen gewonnen hätte - kräftig vom Neid
unterstützt -, wie könnte es dann geschehen, dass der Wahnsinn des
Nur-Wirtschaftens sich nicht in Gesellschaften niederschlüge, die ihren
wirtschaftlichen Vorteil mit der grössten Rücksichtslosigkeit verfolgen?
Wie könnte man die fast allgemeine Ablehnung der Führer der Gesell-

325



Schäften - ob kapitalistisch oder kollektiv organisiert - erklären, sich
die Humanisierung der Arbeit zum Ziel zu setzen?

Man braucht nur zu sagen, dass etwas den «Lebensstandard»
erniedrige, damit sofort die Debatte darüber abgebrochen wird. Dass
seelenmörderische, sinnlose, mechanische, monotone, untermenschliche

Arbeit eine Beleidigung der Menschennatur ist, die notwendig
und unausweichlich entweder Arbeitsflucht oder Aggression auslösen
muss, und dass kein Aufwand von «Brot und Spielen» den dadurch
herbeigeführten Schaden wieder gutmachen kann, das sind Tatsachen,
die weder bestätigt noch verneint werden, die aber auf eine solide
Mauer des Schweigens stossen, weil es absurd wäre, sie zu bestreiten;
wollte man sie aber bestätigen, so müsste das bedeuten, dass man das
zentrale Anliegen der modernen Gesellschaft zu einem Verbrechen
gegen die Menschlichkeit stempeln würde.

Die Vernachlässigung, ja die Ablehnung der Weisheit ist so weit
gegangen, dass die meisten unserer Intellektuellen nicht den leisesten
Begriff davon haben, was der Ausdruck sagen will. Was sich daraus
ergibt, ist, dass sie immer dazu neigen, die Krankheit heilen zu wollen
durch Verstärkung ihrer Ursachen. Da die Krankheit verursacht wurde
dadurch, dass man Geschicklichkeit an die Stelle der Weisheit setzte,
so kann kein Aufwand noch geschicktere Forschung Heilung bringen.

Aber was ist Weisheit? Und wo ist sie zu finden? Hier kommen wir
an das Innerste der Sache. Man kann über sie in zahllosen Veröffentlichungen

lesen - finden kann man sie nur in sich selbst. Um sie zu
finden, hat man sich zunächst aus der Herrschaft von Habsucht und
Neid zu befreien. Die Stille, die solcher Befreiung folgt - wenn auch
nur für einen Augenblick - öffnet unsere Augen für das Erkennen der
Weisheit, die auf keine andere Weise zu finden ist, und die uns instand
setzt die Hohlheit und grundlegende Unbefriedigung eines Lebens zu
erkennen, das in erster Linie dem Jagen nach den materiellen Gütern
gewidmet ist, unter Vernachlässigung der geistigen. Ein solches Leben setzt
mit Notwendigkeit den Menschen gegen den Menschen und Volk gegen
Volk, weil die Bedürfnisse der Menschen ohne Grenzen sind, und
Grenzenlosigkeit kann es nur im geistigen Bereich geben, niemals im
materiellen.

Der Mensch muss sich notwendig aus dieser dilettantisch agierenden
Welt erheben. Die Weisheit zeigt ihm den Weg. Ohne Weisheit wird er
angetrieben, eine ungeheuerliche Wirtschaft aufzubauen, die die Welt
zerstört - und phantastische Befriedigungen suchen, wie zum Beispiel
die Landung auf dem Mond. Anstatt der Welt Herr zu werden durch
das Streben nach geistiger Sublimierung, versucht er sie zu beherrschen

durch überragenden Wohlstand, überragende Macht und jeden
erdenklichen «Sport».

Das sind die wirklichen Ursachen der Krise, und es hat keinen
Sinn, zu versuchen, die Grundlagen des Friedens zu legen, ohne zuerst
sie zu beseitigen. Es hat noch weniger Sinn, ihn auf wirtschaftlichen

326



Grundlagen aufbauen zu wollen, die ihrerseits auf der systematischen
Pflege von Habsucht und Neid beruhen, auf Kräften also, die den
Konflikt heraufbeschwören. - Wie können wir Habsucht und Neid
entkräften? Vielleicht dadurch, dass wir selbst weniger habsüchtig und
neidisch sind, vielleicht dadurch, dass wir der Versuchung
widerstehen, Luxus in Bedürfnisse umzudeuten, und endlich dadurch, dass
wir uns einmal unsere Bedürfnisse ansehen und prüfen, ob sie alle
echten «Bedarf» darstellen.

Haben wir zu dem allem nicht die Kraft, könnten wir doch vielleicht
aufhören, dem Typus wirtschaftlichen «Fortschritts» Beifall zu
klatschen, der sichtbar nicht von Dauer ist, und könnten denen unsere
Unterstützung zuteil werden lassen, die, ohne sich um das Gerede zu
kümmern, das sie zu «Spinnern» erklärt, für die Gewaltlosigkeit
arbeiten: alle «Konservativen», Freunde der Natur, Schützer wilden
Lebens, Förderer organischer Landwirtschaft - und Menschen
ähnlicher Art. Eine Unze praktischer Hilfe dieser Art ist mehr wert als
eine Tonne roher Kraft. E. F. Schumacher

Übersetzt von K. Struve aus «Peace News» (17. 4. 1970)

Information
Nachstehend bringen wir aus den «Blättern für deutsche und internationale
Politik», Köln, Oktober 1970, einige Ausschnitte aus der Rede von Alva
Myrdal, welche sie anlässlich der Verleihung des Friedenspreises 1970
durch den Börsenverein des deutschen Buchhandels am 27. September 1970
in Frankfurt am Main gehalten hat:

Rede von Alva Myrdal
Den Frieden zu erreichen - das ist eine Sache der Vernunft und der

Moral.
Wir wollen wohl glauben, dass die Menschen in ihrem Innersten den

Frieden auf Erden wünschen. Aber diese Wertung unterliegt so vielen
Anfechtungen - zum Beispiel Revanchegedanken - und so vielen
Manipulationen — beispielsweise durch die Massenmedien -, dass sie bisher
nicht ausgereicht hat, eine so starke moralische Kraft zu werden, die die
gesamte internationale Politik verändern könnte. Deshalb glaube ich
auch nicht, dass allgemeine Appelle vom Typ «Wir fordern den
Frieden!» bei den beschlussfassenden Instanzen, das heisst also bei den
Nationen, eine Wirkung haben.

Ich glaube nicht einmal an die Möglichkeit einer theoretischen
«Friedensplanung». Es gibt ja keinen internationalen Generalstab für den
Frieden, keinen Generalstab, der Macht hat, wie sehr wir auch
wünschen würden, dass sich die Vereinten Nationen in dieser Richtung
entwickelten. Die internationale Politik ist, leider, eine Resultante vieler
allzu national gesonnener Willenskräfte.

Die Herausforderung an die Friedensarbeiter bezieht sich nicht auf

327


	Wirtschaftliche Grundlagen des Friedens

