Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 11

Artikel: Wirtschaftliche Grundlagen des Friedens
Autor: Schumacher, E.F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141802

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wirtschaftliche Grundlagen des Friedens

Mr. E. F. Schumacher, vom englischen Bergbau-Amt, lernten wir 1962 in
Benares (Indien) kennen, wo er als wirtschaftlicher Berater der Gandhi-
Anhinger Vortrige hielt. Was er den Mahatma im nachstehenden Aufsatz
,iber die Industrialisierung unterentwickelter Linder, wie Indien, sagen
lasst, entspricht weitgehend der Auffassung Mr. E. F. Schumachers.  Red.

Der herrschende allgemeine Glaube ist, dass die gesundeste Grund-
lage fiir den Frieden allgemeiner Wohlstand ist. Aber man wird die
Geschichte vergebens nach Beweisen dafiir durchsuchen, dass die
Reichen friedfertiger als die Armen gewesen seien, dass ihre Aggres-
sivitdit nur aus der Furcht stamme und dass alles ganz anders wire,
wenn jedermann im Wohlstand lebte.

«Warum sollte ein reicher Mann einen Krieg beginnen? Er hat da-
mit nichts zu gewinnen. Ist es nicht wahrscheinlicher, dass ein Armer
es tut, ein Ausgebeuteter, ein Unterdriickter, der nichts zu verlieren
hat als seine Ketten?»

Aber reichen die vorhandenen Mittel aus, jedem «genug» zu geben?
Hier stossen wir gleich auf eine ernste Schwierigkeit. Was ist «genug»?
Wer sagt es uns? Gewiss nicht der Wirtschafter, dem wirtschaftliches
Wachstum der hochste Wert ist und dem daher die Vorstellung einer
oberen Grenze fehlt.

Es gibt arme Gesellschaften, die zu wenig haben. Aber wo sind die
reichen Gesellschaften, die gesagt hitten: «Halt! Wir haben genug!»?
Es gibt sie nicht.

Lassen wir das Wort «genug» beiseite und begniigen uns damit, uns
ein Bild von der Nachfrage nach den Giitern der Erde zu machen, die
entsteht, wenn einfach jeder nach «mehr» verlangt.

Wirtschaftliches Wachstum, aus dem Gesichtswinkel der Wirtschaft,
der Physik, der Chemie, der Technik gesehen, hat keine definierbare
Grenze, und man muss in Schwierigkeiten kommen, wenn man es vom
Standpunkt der Soziologie betrachtet. Eine Lebensauffassung, die ihr
Ziel allein im Streben nach Wohlstand sieht, passt nicht in diese Welt,
weil sie kein begrenzendes Prinzip enthilt, wéhrend die Umgebung,
die sie vorfindet, streng begrenzt ist. Das allein sagt uns schon, dass
gewisse Tendenzen iiber die Grenze streben, und wenn ein Problem
«geldst» scheint, ergeben sich neue als Ergebnis der ersten «Ldsung».

Wie Prof. Commoner hervorhebt, sind die Probleme nicht Folgen zu-
falliger Fehlentscheidungen, sondern Folgen der Leistungen der Tech-
nik.

Hier mochten die Menschen die Diskussion einzig auf optimistische
oder pessimistische Beurteilung hinausspielen und ihre Uberzeugung
zur Schau stellen, dass «die Wissenschaft schon einen Ausweg finden
wird». Aber damit konnten sie, so meine ich, nur dann recht haben,
wenn es einen bewussten und fundamentalen Wandel in der Lenkung
der Technik gdbe. Die Entwicklung von Wissenschaft und Technik in

320



den letzten hundert Jahren hat jedoch dazu gefiihrt, dass die Gefahren
schneller wachsen als die Verheissungen.

Schon jetzt besteht die iiberwiltigend unheimliche Befiirchtung, dass
das grosse Ausgleichssystem von Mutter Natur unzuverlissig geworden
sei. Es fiihrte zu weit, wollte ich hier Beweise dafiir bringen. Der Zu-
stand des Erie-Sees sollte als Warnung dienen. In einer oder zwei
Dekaden mogen alle Inlandgewisser der USA in einem #dhnlichen Zu-
stand sein. Mit andern Worten: Die Gleichgewichtsstorung mag dann
nicht mehr auf einzelne Punkte beschriankt, sondern allgemein gewor-
den sein. Je ldnger man hier die Dinge in dieser Richtung treiben ldsst,
desto schwerer wird man ihnen eine andere Richtung geben konnen —
wenn der Augenblick der Umkehr nicht bereits verstrichen ist.

Die Idee unbegrenzten wirtschaftlichen Wachstums bis dahin, wo
jeder mit allem versorgt ist, was er sich wiinscht, muss mindestens in
zwel Punkten in Frage gestellt werden: einmal, ob die notwendigen
Grundnotwendigkeiten vorhanden sind, und zum andern, ob die um-
gebende Natur die dazu nétigen Eingriffe ertragt.

Unzweifelhaft ist das Streben, reich zu werden, einer der stidrksten
Antriebe im Menschen. Keynes ridt uns, nicht zu glauben, dass es
schon Zeit sei, zu den grundlegenden Lehren von Religion und iiber-
kommener Bescheidenheit zuriickzukehren, nimlich, dass Geiz ein
Laster, Wucher ein Verbrechen und Liebe zum Gelde verdchtlich sei.
Wirtschaftlicher Fortschritt, sagt er, ist nur erreichbar, wenn wir jene
michtigen Antriebe der Eigensucht spielen lassen, denen Religion und
Tradition uns zu widerstehen heissen. Die moderne Wirtschaft wird
angetrieben durch irrsinnige Habsucht und eine Orgie von Neid, und
beide sind nicht zuféllige Fehler, sondern die direkte Ursache des
expansiven Erfolges.

Die Frage ist, ob solche Ursachen unbegrenzt lange fortwirken
konnen oder die Samen der Zerstérung schon in sich tragen. Wenn
menschliche Laster wie Habsucht und Neid gepflegt werden, kann die
unentrinnbare Folge nur ein Zusammenbruch der Intelligenz sein. Der
Mensch, der sich von ihnen treiben lidsst, verliert die Fahigkeit, die
Dinge zu sehen, wie sie sind, und seine Pline werden fehlschlagen.
Wenn ganze Gesellschaften mit diesen Lastern infiziert werden, mogen
sie vielleicht erstaunliche Dinge zuwege bringen, werden aber zu-
nehmend unfdhig, die elementarsten Probleme des téglichen Lebens
zu 10sen.

Das nationale Bruttoprodukt mag schnell wachsen, wenn man es an
der Statistik misst, nicht aber, wenn man einen andern Massstab an-
legt und auf die zunehmende Unbefriedigung und Unsicherheit des ein-
fachen Mannes sieht. Nach einer Weile beginnt selbst das nationale
Bruttoprodukt zu stagnieren, nicht wegen wissenschaftlichen oder tech-
nischen Versagens, sondern wegen der kriechenden Lihmung, die zum
Ausdruck kommt in den verschiedenen Bemiihungen, dem Unbehagen
zu entgehen, also etwa Arbeitsflucht, Alkoholismus, Siichtigkeit,

321



Geistesgestortheit — und Rebellion nicht nur der Bedriickten, sondern
sogar der privilegierten Schichten.

Man kann oft und lange die Unvernunft und Stupiditit von Min-
nern und Frauen in hohen und niederen Stellungen bedauern. Erkenn-
ten die Menschen nur, wo ihr wirkliches Interesse liegt! Aber warum
erkennen sie es nicht? Ist es, weil ihre Intelligenz durch Habsucht
und Neid getriibt ist, oder ist es, weil sic im innersten Herzen fiihlen,
dass ihre Interessen ganz woanders liegen, als sie vorgeben?

Ich glaube nicht, dass der Friede auf allgemeinen Wohlstand im
modernen Sinne gegriindet werden kann, weil dieser Wohlstand, wenn
er iiberhaupt erreicht werden kann, nur gewonnen werden kann durch
die Pflege solcher Antriebe der Menschennatur, wie Habsucht und
Neid, die Intelligenz, Gliick, Sicherheit und damit die Freiheit zer-
storen. Es konnte wohl sein, dass reiche Menschen die Segnungen des
Friedens hoher schitzen als arme, aber nur, wenn sie sich ganz in
Sicherheit fiihlen, und das ist ein Widerspruch in sich. Ihr Wohlstand
hiangt davon ab, dass sie unsinnige Anspriiche an die begrenzten Giiter
der Erde stellen, und das fiihrt sie in unvermeidliche Kollisionen —
nicht in erster Linie mit den Armen (die schwach und wehrlos sind),
sondern mit anderen Reichen. Kurz, wir konnen sagen, dass der Mensch
heute viel zu klug ist, um ohne Weisheit leben zu konnen. Niemand
arbeitet wirklich fiir den Frieden, der nicht fiir den Wiedergewinn der
Weisheit arbeitet.

Die Annahme, dass das Streben nach Giite und Tugend verschoben
werden konne, bis allgemeiner Wohlstand erreicht sei, und dass wir
allein durch das Streben nach Reichtum, ohne uns um geistige und
moralische Probleme zu sorgen den Frieden auf die Erde bringen konn-
ten, verleitet zu einer unrealistischen, unwissenschaftlichen und unver-
niinftigen Hoffnung.

Die Ablehnung der Weisheit in Wissenschaft, Wirtschaft und Tech-
nik ist etwas, das uns vielleicht eine kleine Weile nicht zu kiimmern
brauchte, solange namlich, wie wir relativ ohne grosse Erfolge waren.
Jetzt aber, wo wir sie in grosstem Masse haben, nimmt das Problem
moralischer und geistiger Wahrheit eine zentrale Stellung ein. Noch:
mals: Wir sind viel zu klug, um ohne Weisheit weiterleben zu kdnnen.
Vom wirtschaftlichen Gesichtspunkt aus ist der zentrale Begriff die
Dauer. Wir miissen die Wirtschaft der Dauer studieren. Es kann
Wachstum geben mit Bezug auf ein begrenztes Ziel, aber es kann kein
unbegrenztes, verallgemeinertes Wachstum geben. Es ist mehr als
wahrscheinlich, wie Gandhi sagt, dass «die Erde genug fiir dic Be-
diirfnisse, nicht aber genug fiir den unbegrenzten Appetit des Men-
schen hervorbringt». Es geht nicht an, zu frohlocken: «Was fiir unsere
Viter Luxus war, ist uns Bediirfnis geworden.» Der Nachdruck auf
«Bediirfnisse» und ihre Ausweitung ist das Gegenteil der Weisheit
und nicht minder das Gegenteil von Freiheit und Frieden. Jedes An-
wachsen von Bediirfnissen wirkt im Sinne von grosserer Abhingigkeit

322



von ausseren Kriften, die sich unserer Herrschaft entziehen, und damit
wichst die Lebensangst. Nur durch Beschriankung der Bediirfnisse
konnen wir auf eine echte Minderung der Spannungen hoffen, die die
letzte Ursache von Konflikten und Kriegen sind.

Die auf Dauer angelegte Wirtschaft erfordert eine tiefgehende Um-
orientierung von Wissenschaft und Technik, die ihre Pforten der Weis-
heit offnen, ja, die Weisheit geradezu in ihre Struktur aufnehmen
miissen.

Wissenschaftliche oder technische «Losungen», die die Umwelt ver-
giften oder die soziale Struktur oder den Menschen herabsetzen, sind
von keinem Wert, ungeachtet dessen, wie glinzend sie erdacht und
wie gross ihre oberflichliche Anziehung ist. Immer grossere Ma-
schinen, die immer grossere Ballung von Macht mit sich bringen und
die Umwelt immer mehr vergewaltigen, sind kein Fortschritt, sie sind
die Verneinung der Weisheit.

Weisheit erfordert eine Neuorientierung von Wissenschaft und Tech-
nik in Hinsicht auf das Organische, das Sanfte, das Gewaltlose,
das Ansprechende und Schone. Friede, wie oft gesagt worden ist, ist
unteilbar. Wie konnte also Friede gebaut werden auf taumelnder Wis-
senschaft und gewalttédtiger Technik? Wir miissen alle Krifte setzen
an eine Revolution der Technik. Sie soll uns Erfindungen und Ma-
schinen bringen, die die Fahrtrichtung, die uns bedriickt, umkehren.

Was ist es nun, das wir eigentlich von Wissenschaftern und Tech-
nikern erwarten? Ich antworte: «Wir brauchen Maschinen und Gerite,
die jedem zugdnglich sind, die sich fiir Kleinbetrieb eignen — und be-
sonders, die das Streben des Menschen nach schopferischer Selbst-
darstellung erfiillen.

Aus diesen drei Charakteristiken entsteht Friede und eine Beziehung
des Menschen zur Umwelt, die Dauer verspricht. Wird nur eine von
ihnen vernachldssigt, nechmen die Dinge eine falsche Richtung. Wir
wollen sie einzeln betrachten.

Methoden und Gerite, die jedermann zuginglich sind — warum
sollten wir annehmen, dass unsere Techniker sie nicht hervorbringen
konnten? Diese Frage beschiftigte Gandhi am stirksten. «Ich mdochte,
dass die stummen Millionen Indiens gesund und gliicklich seien, und
ich mochte, dass sie geistig wachsen. Einstweilen brauchen wir dazu
keine Maschinen, und wenn wir meinen, wir brauchten sie, werden wir
sie auch bekommen. Jede Maschine, die einem Menschen hilft, ist
am Platze, aber wir haben keine Verwendung fiir Maschinen, die
grosse Macht in die Hande einiger weniger legen und die die Massen
zu blossen Maschinenwirtern machen, wenn sie sie nicht geradezu um
ihre Arbeit bringen.»

«Nehmen wir einmal an», sagt Aldous Huxley, «dass unsere In-
genieure sich zum Ziel setzten, fiir jedermann die Mittel bereitzustellen,
womit eintragliche und grundlegend wichtige Arbeiten verrichtet wer-
den konnten, und die dazu helfen wiirden, Midnner und Frauen vom

323



Kapitalisten unabh#ngig zu machen, so dass sie ihre eigenen Auftrag-
geber oder Mitglieder einer sich selbstverwaltenden, zusammenarbei-
tenden Gruppe wiirden, die fiir den eigenen Bedarf oder fiir den Ort-
lichen Markt arbeitete. Dieser technisch anders organisierte Fortschritt
hétte zum Ergebnis eine fortschreitende Dezentralisation der Bevolke-
rung, die Moglichkeit von Landerwerb, das Eigentum an Produktions-
mitteln und politische und wirtschaftliche Macht.»

«Andere Vorteile», sagt Huxley, «wéren ein unendlich befriedigen-
deres Leben fiir mehr Menschen, ein grosseres Mass an echter selbst-
regierender Demokratie und eine gesegnete Freiheit von der albernen
oder verderblichen Erwachsenenverbildung, die die Massenproduzen-
ten von Gebrauchsgiitern durch das Mittel der Reklame verabfolgen».

Wenn Methoden und Gerite wohlfeil sein sollen, um jedem erreich-
bar zu sein, so miissen sie in einem bestimmten Verhiltnis stehen zu
der Einkommenshohe der Gesellschaft, in der sie angewendet werden.
Ich selbst bin zu dem Schluss gekommen, dass die obere Grenze fiir
den durchschnittlichen Betrag des Aufwandes an Geld — pro Arbeits-
platz — wahrscheinlich die Jahreseinnahme eines fleissigen und fahigen
Industriearbeiters ist.

Das bedeutet also: Wenn ein solcher Mann normal im Jahre 1000
Pfund (etwa 10 000 Schweizer Franken) verdienen kann, sollten die
Kosten eines Arbeitsplatzes 1000 Pfund nicht iibersteigen. Sind die
Kosten erheblich hoher, kann die Gesellschaft in ernste Schwierigkeiten
geraten, als da sind: eine unzutrdgliche Anhdufung von Besitz und
Macht in den Handen weniger Bevorrechteter, ein zunehmendes Pro-
blem der Ungelernten, die die Gesellschaft nicht assimilieren kann und
die eine wachsende Bedrohung darstellen, strukturelle Arbeitslosigkeit,
Landflucht, allgemeine Unlust und menschlicher Substanzverlust mit
immer hoheren Verbrechensziffern usw.

Die angemessene Ebene der Technik herzustellen, ist eine geradezu
lebenswichtige Sache fiir die Entwicklungsldnder. In dieser Beziehung
begann ich vor sieben Jahren von einer «einstweiligen Technik» zu
sprechen, und eine daran interessierte Gruppe hat seitdem sehr ener-
gisch daran gearbeitet, in diesen Lindern eine echte Selbsthilfetechnik
zu erfinden, zu entwickeln und anzuwenden, die sich an die Masse des
Volkes und nicht gerade nur an wenige Privilegierte wendet, die wirk-
liche wirtschaftliche Unabhingigkeit und damit das Ziel verfolgt,
wenigstens einige der notwendigen Griindungen fiir Freiheit und Frie-
den zu legen.

Ein zweites Erfordernis ist Eignung fiir Kleinarbeit. Dariiber hat
Prof. Leopold Kehr einige glinzende Artikel verdffentlicht. Klein-
betriebe, sagt er, gleichgiiltig, wie zahlreich sie seien, sind weniger
schidlich fiir die Umwelt, und sei es bloss aus dem Grunde, dass ihre
Einwirkungen gering sind im Vergleich zu den heilenden Kriften der
Natur. Wenn selbst kleinere Gesellschaften oft ernste Verderbnis ver-
ursachen, so ist das ein Nichts gegen die verheerenden Wirkungen

324



grosserer Gesellschaften, die sich von Habsucht, Neid und Herrsch-
gier treiben lassen. Ausserdem ist es nur natiirlich, dass die in kleinen
Gesellschaften Lebenden sorgsamer mit ihrem Fleckchen Land oder
anderen natiirlichen Hilfsmitteln umgeben als anonyme Gesellschaften
oder grossenwahnsinnige Regierungen, die sich einbilden, dass die
ganze Welt ihr rechtmdssiger Besitz sei.

Das dritte Erfordernis ist vielleicht das wichtigste von allen: dass
Methoden und Geritschaften so beschaffen seien, dass sie der mensch-
lichen Schopferkraft weitesten Spielraum lassen. Keiner hat wahrend
der letzten hundert Jahre eindringlicher und warnender iiber diesen
Gegenstand gesprochen als die romischen Pépste. «Was wird aus dem
Menschen, wenn der Produktionsprozess der Arbeit jede Spur Mensch-
lichkeit raubt und sie zu einer degradierenden mechanischen Tatigkeit
macht? Der Arbeiter selbst wird zu einer Entstellung eines freien
Wesens.» Pius XI. sagte: «Und so wird korperliche Arbeit, die auch
noch nach dem Siindenfall dem Menschen zu Nutzen des Leibes und
der Seele verordnet ist, in vielen Fillen ein Instrument der Perversion,
denn aus der Fabrik geht tote Materie hervor, wéhrend der Mensch
dort verdorben und erniedrigt wird.»

Aber die Sache ist so komplex, dass ich nicht mehr tun kann als sie
anzuriithren. Vor allem bediirfen wir einer eigenen Arbeitsphilosophie,
die die Arbeit nicht versteht als das, was aus ihr geworden ist, eine
unmenschliche Fron, wert, so bald wie moglich abgelost zu werden
durch Automation, sondern als etwas, «was die Vorsehung dem Men-
schen verordnet hat zum Heil von Leib und Seele».

Nachst der Familie ist es die Arbeit und die Bindungen, die sie
schafft, die die wahre Grundlage der Gesellschaft sind, und wenn die
Grundlage ungesund ist, wie konnte die Gesellschaft gesund sein? Und
wenn die Gesellschaft ungesund ist, wie konnte sie etwas anderes als
eine Gefahr fiir den Frieden sein?

Dorothy Sayers sagt in ihrem Buch «Glaube und Chaos»: «Krieg ist
ein Fluch, der Gesellschaften iiberkommt, wenn sie allzulange unter
Ideen gelebt haben, die zu sehr mit den Gesetzen in Widerstreit sind,
die das Universum regieren. Niemand soll glauben, dass Kriege unver-
meidliche Katastrophen seien. Sie brechen aus, wenn falsches Denken
und Leben unleidliche Verhéltnisse hervorbringt.» Wirtschaftlich ge-
sehen, besteht unser falsches Denken darin, dass wir systematisch Hab-
sucht und Neid pflegen und damit eine Unsumme vollig sinnloser Be-
diirfnisse hervorrufen. Die Siinde der Habsucht ist es, die uns der
Macht der Maschine ausgeliefert hat. Wenn die Habsucht nicht Macht
iiber den modernen Menschen gewonnen hitte — kriftig vom Neid
unterstiitzt —, wie konnte es dann geschehen, dass der Wahnsinn des
Nur-Wirtschaftens sich nicht in Gesellschaften niederschliige, die ihren
wirtschaftlichen Vorteil mit der grossten Riicksichtslosigkeit verfolgen?
Wie konnte man die fast allgemeine Ablehnung der Fiihrer der Gesell-

325



schaften — ob kapitalistisch oder kollektiv organisiert — erkldren, sich
die Humanisierung der Arbeit zum Ziel zu setzen?

Man braucht nur zu sagen, dass etwas den «Lebensstandard» er-
niedrige, damit sofort die Debatte dariiber abgebrochen wird. Dass
seelenmoOrderische, sinnlose, mechanische, monotone, untermensch-
liche Arbeit eine Beleidigung der Menschennatur ist, die notwendig
und unausweichlich entweder Arbeitsflucht oder Aggression ausldsen
muss, und dass kein Aufwand von «Brot und Spielen» den dadurch
herbeigefiihrten Schaden wieder gutmachen kann, das sind Tatsachen,
die weder bestiitigt noch verneint werden, die aber auf eine solide
Mauer des Schweigens stossen, weil es absurd wire, sie zu bestreiten;
wollte man sie aber bestitigen, so miisste das bedeuten, dass man das
zentrale Anliegen der modernen Gesellschaft zu einem Verbrechen
gegen die Menschlichkeit stempeln wiirde.

Die Vernachlédssigung, ja die Ablehnung der Weisheit ist so weit
gegangen, dass die meisten unserer Intellektuellen nicht den leisesten
Begriff davon haben, was der Ausdruck sagen will. Was sich daraus
ergibt, ist, dass sie immer dazu neigen, die Krankheit heilen zu wollen
durch Verstirkung ihrer Ursachen. Da die Krankheit verursacht wurde
dadurch, dass man Geschicklichkeit an die Stelle der Weisheit setzte,
so kann kein Aufwand noch geschicktere Forschung Heilung bringen.

Aber was ist Weisheit? Und wo ist sie zu finden? Hier kommen wir
an das Innerste der Sache. Man kann iiber sie in zahllosen Veroffent-
lichungen lesen — finden kann man sie nur in sich selbst. Um sie zu
finden, hat man sich zunidchst aus der Herrschaft von Habsucht und
Neid zu befreien. Die Stille, die solcher Befreiung folgt — wenn auch
nur fiir einen Augenblick — 6ffnet unsere Augen fiir das Erkennen der
Weisheit, die auf keine andere Weise zu finden ist, und die uns instand
setzt die Hohlheit und grundlegende Unbefriedigung eines Lebens zu er-
kennen, das in erster Linie dem Jagen nach den matericllen Giitern ge-
widmet ist, unter Vernachldssigung der geistigen. Ein solches Leben setzt
mit Notwendigkeit den Menschen gegen den Menschen und Volk gegen
Volk, weil die Bediirfnisse der Menschen ohne Grenzen sind, und
Grenzenlosigkeit kann es nur im geistigen Bereich geben, niemals im
materiellen.

Der Mensch muss sich notwendig aus dieser dilettantisch agierenden
Welt erheben. Die Weisheit zeigt ihm den Weg. Ohne Weisheit wird er
angetrieben, eine ungeheuerliche Wirtschaft aufzubauen, die die Welt
zerstort — und phantastische Befriedigungen suchen, wie zum Beispiel
die Landung auf dem Mond. Anstatt der Welt Herr zu werden durch
das Streben nach geistiger Sublimierung, versucht er sie zu beherr-
schen durch iiberragenden Wohlstand, iiberragende Macht und jeden
erdenklichen «Sport».

Das sind die wirklichen Ursachen der Krise, und es hat keinen
Sinn, zu versuchen, die Grundlagen des Friedens zu legen, ohne zuerst
sie zu beseitigen. Es hat noch weniger Sinn, ihn auf wirtschaftlichen

326



Grundlagen aufbauen zu wollen, die ihrerseits auf der systematischen
Pflege von Habsucht und Neid beruhen, auf Kriften also, die den
Konflikt heraufbeschworen. — Wie konnen wir Habsucht und Neid
entkriften? Vielleicht dadurch, dass wir selbst weniger habsiichtig und
neidisch sind, vielleicht dadurch, dass wir der Versuchung wider-
stehen, Luxus in Bediirfnisse umzudeuten, und endlich dadurch, dass
wir uns einmal unsere Bediirfnisse ansehen und priifen, ob sie alle
echten «Bedarf» darstellen.

Haben wir zu dem allem nicht die Kraft, konnten wir doch vielleicht
authoren, dem Typus wirtschaftlichen «Fortschritts» Beifall zu klat-
schen, der sichtbar nicht von Dauer ist, und kénnten denen unsere Un-
terstiitzung zuteil werden lassen, die, ohne sich um das Gerede zu
kiimmern, das sie zu «Spinnern» erklirt, fiir die Gewaltlosigkeit
arbeiten: alle «Konservativen», Freunde der Natur, Schiitzer wilden
Lebens, Forderer organischer Landwirtschaft — und Menschen &dhn-
licher Art. Eine Unze praktischer Hilfe dieser Art ist mehr wert als
eine Tonne roher Kraft. E. F. Schumacher

Ubersetzt von K. Struve aus «Peace News» (17. 4. 1970)

Information

Nachstehend bringen wir aus den «Blittern fiir deutsche und internationale
Politik», K&dln, Oktober 1970, einige Ausschnitte aus der Rede von Alva
Mpyrdal, welche sie anlisslich der Verleihung des Friedenspreises 1970
durch den Borsenverein des deutschen Buchhandels am 27. September 1970
in Frankfurt am Main gehalten hat:

Rede von Alva Myrdal

Den Frieden zu erreichen — das ist eine Sache der Vernunft und der
Moral.

Wir wollen wohl glauben, dass die Menschen in ihrem Innersten den
Frieden auf Erden wiinschen. Aber diese Wertung unterliegt so vielen
Anfechtungen — zum Beispiel Revanchegedanken — und so vielen Mani-
pulationen — beispielsweise durch die Massenmedien —, dass sie bisher
nicht ausgereicht hat, eine so starke moralische Kraft zu werden, die die
gesamte internationale Politik verindern konnte. Deshalb glaube ich
auch nicht, dass allgemeine Appelle vom Typ «Wir fordern den Frie-
den!» bei den beschlussfassenden Instanzen, das heisst also bei den Na-
tionen, eine Wirkung haben.

Ich glaube nicht einmal an die Moglichkeit einer theoretischen «Frie-
densplanung». Es gibt ja keinen internationalen Generalstab fiir den
Frieden, keinen Generalstab, der Macht hat, wie sehr wir auch wiin-
schen wiirden, dass sich die Vereinten Nationen in dieser Richtung ent-
wickelten. Die internationale Politik ist, leider, eine Resultante vieler
allzu national gesonnener Willenskréfte.

Die Herausforderung an die Friedensarbeiter bezieht sich nicht auf

327



	Wirtschaftliche Grundlagen des Friedens

