Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 11

Artikel: Der Durchbruch zur Theologie des Friedens in Leonhard Ragaz
Autor: Kobe, Willi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Durchbruch zur Theologie des Friedens
in Leonhard Ragaz

Am kommenden 6. Dezember 1970 sind es 25 Jahre seit Leonhard
Ragaz uns verliess. Wenn wir in dieser und in der nichsten Nummer
der «Neuen Wege» an einen der wichtigsten Aspekte seines Wirkens,
an seinen Kampf fiir den Frieden erinnern, so geschieht es nicht, weil
es eben iiblich ist, an einem solchen Datum eines grossen Schweizers
zu gedenken. Vielmehr soll es ein Anlass sein, die Wahrheit und die
Dringlichkeit seiner Botschaft durch die Erfahrungen des vergange-
nen Vierteljahrhunderts deutlich werden zu lassen, zu zeigen wie weit
Leonhard Ragaz auch dem Gedankengut der Kirche seiner Zeit vor-
aus war.

Gleichsam programmassig dusserte er die ihm durch ein Jahr Welt-
krieg aufgegangenen Erkenntnisse in einem Vortrag, gehalten 1915 vor
der Ziircher Freistudentenschaft, unter dem Thema: Uber den Sinn
des Krieges (erschienen bei Orell Fiissli, Ziirich). Er umschreibt dort
den Einsatzpunkt seiner Schau folgendermassen:

«Wir traten in die Periode des Militarismus ein ... Er ist Militar-
macht, die im Dienste der Weltpolitik steht, die Ausdruck ist der natio-
nalen Idee; des nationalen Anspruchs auf Grosse und Herrlichkeit; er
ist der Stahl und Eisen gewordene Imperialismus; er ist eine neue Reli-
gion. Das macht den Militarismus aus, dieser neue Sinn des militdri-
schen Wesens. Friiher betrachtete man das Militdr als ein notwendiges
Ubel; man hatte zwar auch Sinn fiir kriegerisches Heldentum, dachte
jedoch nicht daran, dieses in den Mittelpunkt des Lebens zu stellen.
Mit der Ausdehnung der Militdrpflicht auf das Volk aber kam eine
neue Glorie iiber das militdrische Wesen. Es wurde zur Bliite des
Patriotismus, zu einem Heiligtum, der Krieg zum grossen Opfertag vor
dem Altar des Vaterlandes. Geist und Kraft der Volker wurden in bis-
her unerhorter Weise auf diesen einen Punkt gelenkt; der Kapitalismus
stellte seine ganze riesige, kunst- und listenreiche Technik zur Ver-
fligung; die finanziellen Opfer stiegen ins Ungeheuerliche; es entstand
leidenschaftlicher Widerspruch dagegen, aber daran entflammte sich
erst recht die leidenschaftliche Begeisterung dafiir. So tiirmte sich bis
zum Himmel dieser eiserne Koloss, gleichzeitig die Volker berau-
schend und ihnen den Atem nehmend, das Lebensblut aussaugend.
Man trieb einer furchtbaren Katastrophe entgegen, aber man ver-
schleierte sich diese Lage dadurch, dass man behauptete, gerade diese
Kriegsriistungen erhielten den Frieden, da sie dem Gegner Angst ein-
flossten. Diese Behauptung war so einféltig, dass sie ldngst hatte
lacherlich und veradchtlich werden miissen, wenn sie mehr als eine
Maske gewesen wire. Es ist ganz klar: wenn man zum Kriege riistet,
schafft man Krieg. Man erzeugt Kriegskunst, Kriegsgeist, Kriegslust,
Kriegsbereitschaft, und leicht gibt es dann einen Augenblick, wo ein
Unterschied in der Kriegsbereitschaft zwischen den Gegnern den besser
geriisteten zum Losschlagen treibt ... Der Ausbruch des Weltbrandes
war nur eine Frage der Zeit.» (Uber den Sinn des Krieges, Seite 23)

313



Aber nicht nur «dussere» Ursachen mussten zu dem ausgebrochenen
Weltbrand fiihren, sondern auch «innere»; die ganze Gesellschaft und
ihre Kultur mitsamt den Kulturtrigern zeigte sich faul. So spricht
Ragaz weiter:

«Wir miissen einsehen, dass der Weltbrand eine Folge unserer gan-
zen Kultur, nicht nur unseres politischen und wirtschaftlichen Systems
ist. Diese Kultur hat keine rechte geistig-sittliche Orientierung mehr
gehabt . .. Wir hatten einen babylonischen Turmbau der Zivilisation
aufgefiihrt, aber ohne rechten Plan und geniigendes Fundament. Wir
konnen es nicht leugnen, dass dieses Fundament die Selbstsucht war,
die ins Kolossale gesteigerte ... Wir arbeiteten fieberhaft, an Kraft-
anstrengung haben es die Geschlechter dieser Epoche nicht fehlen las-
sen; aber es fehlte unseren Arbeiten die Seele. So hduften wir eine
sogenannte Kultur auf, die mehr Masse war als organisches Gebilde.
Wir gerieten in den Materialismus hinein, nicht nur in jenen Materia-
lismus, der eine unséglich flache Naturphilosophie ist, sondern noch
mehr in den Materialismus der Lebensauffassung und Lebensfiih-
rung . .. Diese Kultur nahm, ich darf wohl das Wort brauchen, die
Ziige der Gottlosigkeit an ... Das zeigte sich besonders darin, dass
sich so vieles, was an sich den Menschen Heil und Frieden hitte brin-
gen kénnen: Maschine, Luftschiff, {iberhaupt die Technik und die mit
ihr zusammenhidngende Wissenschaft, sich zum grossen Teil in Not
und Fluch verwandelten . . . Der Weltbrand, dies Weltgericht iiber eine
ganze Epoche der Geschichte, ist eine Frucht falscher Orientierung
einer ganzen Kultur... Es hatte sich eine Weltkultur entwickelt, der
es an sittlichem Geist fehlte ... Die Politik wurde zuletzt mit vollem
Bewusstsein sogenannte Realpolitik, das will heissen: sie verzichtete
vollig darauf, mit andern Kréften zu rechnen als mit greifbaren Macht-
mitteln, mit Kanonen und Bajonetten, Panzerschiffen und Kriegskapi-
talien, diplomatischer List und kriegerischer Gewalt. Aber sie war
damit nur ein besonders krasser Ausdruck der Art, die uns auch sonst
beherrschte. Es fehlte an Geist im hochsten Sinn des Wortes, an Ver-
trauen auf den Geist und an Leben aus ithm, es fehlte an einem heili-
gen Kraftquell und Lebensmittelpunkt. Daher kam zunidchst eine
grosse Leere in das Leben hinein. Diese Leere wurde zur Gier. ..
nach Geld... nach Sinnengenuss.» (Uber den Sinn des Krieges,
Seite 26/30)

Die Schuld an diesem Zusammenbruch der abendlindischen Kultur
liegt nach Ragaz auf dem Zusammenbruch des Sozialismus, des Chri-
stentums und der Wissenschaft.

«Nun ist diese Kultur zusammengebrochen ... Aber auch ideale
Michte sind zusammengebrochen, vor allem zwei von ihnen: der Sozia-
lismus und das Christentum. Sie sind gerichtet, denn sie haben die
Katastrophe nicht verhindert . . . Ich will IThnen noch eine dritte ideale
Macht nennen, die niedergeworfen ist, das ist unsere Bildung, unsere
Wissenschaft. Denn sie haben nicht verstanden, ein Fiihrergeschlecht

314



heranzubilden, das dem Abendland bessere Wege und Ziele gezeigt
hitte, sie haben das nicht geleistet, was doch ihr Stolz gewesen ist:
die Erziehung zu wahrer Menschlichkeit.» (Uber den Sinn des Krieges,
Seite 30)

Zusammenbruch braucht aber nicht Untergang zu heissen. Im Ge-
genteil! Aus den Ruinen konnte sich eine neue, bessere Welt, die Welt
des Friedens erheben.

«Der Weltkrieg ist wirklich fiir uns eine Weltkatastrophe. Es stiirzt
darin eine ganze Kultur zusammen. Aber er ist nicht nur Katastrophe.
Gerade als Katastrophe eines Schlimmen ist er auch der Bringer eines
grossen Guten. Nicht abwirts fiihrt er uns, sondern aufwirts. Das ist
auch mein Glaube. Auch ich bin mitten im Zusammensturz einer Welt
freudig und getrost ... Jetzt geht es doch ums Grosse ... Das Erd-
beben, das die Welt in den Grundfesten erschiittert, ldsst auch die
Quellen der Tiefe aufbrechen. Es kommt freilich auch die menschliche
Erbarmlichkeit in allerlei Gestalt ans Licht wie nie zuvor . . . Da gewe-
sen sind sie schon vorher ... Das ist aber ein Fortschritt; denn sie
werden vom Lichte gerichtet... Es ist nicht mehr ein Kampf von
Menschen, sondern von Titanen und Dimonen ... Die ganze Holle
ist entfesselt und ergiesst sich iiber die Erde. Aber gerade darin liegt
wieder Verheissung ... Es ist ein Gewinn, wenn der Kampf zwischen
gut und bose sich nicht in trigem und doch ermattendem Kleinkampf
hinzieht, sondern sich zu Entscheidungsschlachten verdichtet... Es
wird heute in der Welt eine ungeheure Aufrdaumearbeit getan, damit
auf gereinigtem Boden ein Neues gepflanzt, ein Neues gebaut werden
konne . . .» (Uber den Sinn des Krieges, Seite 34/36)

Das Wagnis zum Neubau setzt aber einen tragféahigen Boden voraus.
Diesen sieht Ragaz in einer Hoffnung, der Hoffnung, dass aus dem
Erlebten eine Einsicht und der Wille erwichst, dass solch ein Kriegs-
geschehen sich nie mehr ereignen darf.

«Der Ausgangspunkt all unserer Arbeit fiir die Zukunft muss die
Einsicht und der Wille sein, dass es nicht noch einmal zu einer solchen
Katastrophe kommen darf. Geschihe dies doch, so ware es mit uns zu
Ende. Es muss eine neue Welt kommen. Wir miissen das politische
Leben auf cinen neuen Boden stellen . . . Es muss zu einer allgemeinen
Abriistung kommen. So utopisch das fiir viele immer noch klingen
mag, es ist einfach notwendig. Aber dafiir miissen allerdings die rich-
tigen Vorbedingungen geschaffen werden. Eine von ihnen ist, dass der
Friede, der eines Tages geschlossen wird, nicht eine Aussaat neuen
Krieges bedeutet . . . Es muss sich eine neue sittliche Idee des Volker-
lebens bemichtigen und dem Zusammenleben der Vélker das Ziel
setzen — welches soll diese Idee sein? Ist eine solche vorhanden? Ich
glaube in der Tat, dass eine vorhanden ist: es ist die Idee des Sozialis-
mus . .. Dieser Sozialismus driickt also bloss auf weltliche Weise aus,
was das Christentum, als die Fortsetzung des israelitischen Messianis-
mus, freilich noch mit tieferer Begriindung und weiterem Ausblick als

315



der Sozialismus, meint, wenn es erklidrt, dass alle Menschen und alle
Volker dazu bestimmt seien, sich in der Einheit des Reiches Gottes
auf Erden zusammenzufinden.» (Uber den Sinn des Krieges, Seite 36/38)

Da sich schon 1915 durch die Richtungskdmpfe in den Sozialdemo-
kratischen Parteien zeigte, dass «Sozialismus» nicht ohne weiteres mit
Gegnerschaft gegen — jeden Krieg, oder Vertreter sein des — gewalt-
freien — Kampfes, gleichzusetzen ist, zeichnet Ragaz sein Verstidndnis
von Sozialismus folgendermassen:

«Ich verstehe unter Sozialismus einfach das Prinzip, dass das wirt-
schaftliche Leben irgendwie unter die Regelung der Gemeinschaft treten
und so aus dem Kampf aller gegen alle zu einem Ausdruck der sittlichen
Idee der Gemeinschaft werden soll. Ich denke, dass gerade die Kata-
strophe den Triumph dieses Sozialismus verkiindet wie sie den Zu-
sammenbruch des Kapitalismus bedeutet. (Uber den Sinn des Krieges,
Seite 43)

Dieser Sozialismus, weltlich gesprochen, ist ihm der beste Garant
fiir den Friedenswillen in der Menschheit, der in einem echten Huma-
nismus verwurzelt sein muss:

«Was wir jetzt am notigsten haben, ist, dass ein starker, ziher, lei-
denschaftlicher Friedenswille die Menschen ergreift... Dieser Frie-
denswille darf aber nicht bloss eine Folge der Ermattung oder des
Wunsches nach wirtschaftlicher Erholung und Sicherheit sein, sondern
muss tief begriindet sein; er muss, mochte ich sagen, begriindet sein in
einer neuen, tieferen Empfindung des Menschentums; er muss aus den
tiefsten sittlichen und religiosen Kraften erwachsen ... Der Weg der
Rettung ist klar: er wird eine neue, wahrhaft geistige Orientierung
unseres ganzen Lebens sein. Diese Kultur des Egoismus, des Mam-
monismus und der Gewalt muss verschwinden, um einer besseren
Lebensordnung Platz zu machen. Sie muss wieder eine Seele bekom-
men, und diese Seele muss das Heilige sein.» (Uber den Sinn des Krie-
ges, Seite 45/46)

Mitten in den Greueln des 1. Weltkrieges tut sich Ragaz, auf Grund
seiner vorerwdhnten Voraussetzungen, gleichsam eine prophetische
Schau des Neubaues der Volkerwelt zum Frieden auf. Ein europdisches
Wirtschaftsparlament, das sich zu einem Weltparlament auswachsen
sollte, eine Entkolonialisierung zur raschesten Verselbstindigung der
Volker der Dritten Welt, eine Aufteilung der Machtblocke und an
ihrer Stelle eine Weltexekutive und einen Gerechtigkeit und Frieden
schirmenden Weltgerichtshof verlangt er, Postulate, welche in einer
moglichen Form damals im «V&lkerbund» einen praktischen Ausdruck
suchten und heute noch durch die UNO angestrebt werden.

«Folgendes diirften etwa die Hauptlinien dieses neuen Volkerlebens
sein! Die schon vorhandene weltwirtschaftliche Verflochtenheit der
Volker miisste entschlossen anerkannt, aber aus einer Quelle des Strei-
tes zu einem Bollwerk des Friedens gemacht werden. Das geschihe
dadurch, dass die internationalen Austauschverhiltnisse unter dem

316



Gesichtspunkt geregelt wiirden, dass dabei jedes Volk nach Maglich-
keit auf seine Rechnung kdme. Ein internationales Wirtschaftsparla-
ment wire einer der Grundpfeiler des Weltfriedens . . . Die Kolonien
miissen allen Volkern weit gedffnet werden, so dass es keinen Sinn
mehr hitte, sie einander abzujagen und abzukimpfen. Sie wiirden
gewissermassen gemeinsamer Besitz. Damit wiirde aufs beste stimmen,
dass diese Kolonien sobald als méglich und so rasch als moglich weit-
gehende, zuletzt vollstindige Autonomie erhielten... Wir miissten
vom Grossmachtwahn befreit werden, ich meine, von der seit langem
die Menschen wie ein Bann beherrschenden Meinung, dass eine Ge-
meinschaft auch kulturell desto wertvoller sei, je grosser sie dusserlich
sei; eine Meinung, die mit ihrem quantitativen Denken so recht zum
Materialismus unserer sogenannten Kultur gehort. Eine teilweise Zer-
schlagung unserer grossstaatlichen Kolosse gehort zu den Befreiungen,
die wir von der Zukunft erwarten. Das wire die Dezentralisation, die
der auf der anderen Seite eingetretenen Zentralisation entsprechen
miisste . . .

Uber diesen Unterbau von mehr wirtschaftlicher Art miisste sich ein
politischer Oberbau erheben. Diese wirtschaftliche Einheit wire ohne
eine politische nicht denkbar . .. Es kiime etwas wie ein Parlament der
Vereinigten Staaten Europas, das sich rasch zu einem Weltparlament
auswiichse . . . Dazu miisste sich etwas von einer «Exekutive» gesellen
— wieder zuerst in der losesten Form — und vor allem ein Gerichtshof
fiir die Beilegung internationaler Handel.» (Uber den Sinn des Krieges,
Seite 40/41)

Was Ragaz, unter dem bedriickenden Eindruck des Ausbruches des
Ersten Weltkrieges und des ersten Jahres des gegenseitigen Abschlach-
tens der europdischen Volker, 1915 zum Kampf gegen den Krieg ge-
weckt und programmatisch wie auch prophetisch dusserte, vertieft sich
beinahe zehn Jahre spdter im Berner Vortrag von 1924, mit dem Titel:
«Die Abriistung als Mission der Schweiz», wird dort theologisch ver-
arbeitet und konkretisiert sich zugleich. Sein Kampf steht jetzt gegen
den Krieg als eine zwischenmenschliche Beziehung und eine Siinde
gegen Gott. Treue zu Gott, so wie er sich in Jesus von Nazareth der
Menschheit zuneigte, verlangt unablosbar den Kampf gegen den Krieg
fiir wirklichen Frieden unter den Menschen.

«Der Krieg und der Kampf dagegen ist ein umfassendes, alle Gebiete
des menschlichen Lebens beriihrendes Problem. Es steht sozusagen im
Zentrum des Lebens; darum kann man es von allen Gebieten des
menschlichen Lebens her anfassen.

Man kann den Krieg vom sozialen Gesichtspunkt aus bekimpfen.
Dass man das tut, ist notwendig und von &dusserster Wichtigkeit. Man
zeigt dann, wie der Krieg eine Siinde, ja Todsiinde, man kdnnte sogar
sagen — besonders wenn man seine Wurzeln dazu nimmt — die Tod-
siinde gegen die menschliche Gemeinschaft ist. Denn er zerreisst diese
Gemeinschaft. Er ist Todsiinde gegen den Menschen und den Bruder,

317



im ganzen und im einzelnen. Er ist Brudermord, der in grossem Stil
wiederholte Totschlag Abels durch Kain. Er vernichtet Leben, Wohl-
stand, Kultur. Auch entsteht er selbst aus gesellschaftlichen Zustan-
den, die Unrecht und Siinde sind, in unseren Tagen besonders aus
einem Wirtschaftssystem, das nicht am Menschen orientiert ist oder gar
an Gott, sondern am Mammon.

Man kann den Krieg sodann auch vom religidsen Gesichtspunkt aus
bekdmpfen, und dies ist wohl der allerfesteste Boden dafiir. Es ist dies
wohl auch das Allernotwendigste. Denn eine falsche Religion, eine
schlechte Religion, ein besonders durch seine Priester und Schrift-
gelehrten verfilschtes, fiir die Bediirfnisse der jeweiligen in der Gesell-
schaft herrschenden Michte zurechtgemachtes, verweltlichtes und von
seinem Wesen abgefallenes Christentum ist wohl das schwerste und
schlimmste Hindernis fiir die Besiegung des Krieges, wie der andern
widergottlichen Weltméchte. Demgegeniiber muss gezeigt werden, dass
der Krieg im letzten Grunde Siinde gegen Gott, Abfall von Gott ist;
dass er die Todsiinde ist gegen die Ehrfurcht vor dem gottlichen Eben-
bild im Menschen, der gottloseste Verstoss gegen das Gebot: ,Du sollst
nicht toten!‘; dass er die denkbar krasseste Verhohnung jener Liebe
bedeutet, die die Erfiilllung des Gesetzes Gottes und das Herz des
Evangeliums ist.» (Die Abriistung, Seite 1)

Ohne Gesinnungs- und Waffenriistung zum Krieg, gdbe es keine
Kriege in der Welt. Kampf dem Krieg muss deshalb bedeuten: Kampf
den Riistungen. Deshalb lautet die Grundforschung von Ragaz: Riistet
ab!

«Nein, es bleibt aller Welt nur ein Mittel: Es heisst Abriistung —
Abriistung jeder Art, materielle und moralische, Absage an den Krieg
in jeder Form. Das ist die einzige Verteidigung, die nicht sinnlos wire.»
(Die Abriistung, Seite 9)

«Und zwar sofortige Abriistung. Denn sonst kann der Weltbrand
wieder ausbrechen, bevor wir daran denken... Eine Abriistung in
hundert Jahren liessen sich ja auch die drgsten Gewaltglaubigen gefal-
len, aber Sinn hat allein eine sofortige Abriistung, die iiberall einsetzt.
Und warum sollte sie nicht einsetzen — ist doch alles andere sinnlos,
ist doch das Kriegsprinzip gerichtet und das Friedensprinzip geoffen-
bart.» (Die Abriistung, Seite 9/10)

Ragaz iibersieht nicht die Finrede seiner kirchlichen, biirgerlichen
und sozialdemokratischen Gegner gegen seine Abriistungsforderung.
Sie fordert zugleich die Frage nach der Landesverteidigung heraus. Wie
wollen die Staaten sich denn verteidigen, wenn sie angegriffen werden?
Wie sichern sie sich dagegen, dass sie nicht mit Krieg iiberzogen wer-
den? Ragaz antwortet:

«Wer sagt euch, dass wir gegen die Landesverteidigung seien? Wir
sind durchaus fiir die Landesverteidigung, sind immer dafiir gewesen.
Nur glauben wir nicht, dass heute ein Land noch durch Waffen ver-
teidigt, sondern glauben, dass es dadurch zugrunde gerichtet werde.

318



Das sollten am chesten die kleinen Vilker verstehen.» (Die Abriistung,
Seite 6)

Woher soll ein Volk den Mut zur Abriistung nehmen? Gerade ein
kleines Volk wie etwa die Schweiz. Ragaz weiss auch hier Rat, wenn
ihm auch damals noch nicht das Vokabular und die geschichtlichen
Belege fiir die gewaltfreie Kampfweise und Verteidigung zur Verfugung
standen. Er erkennt aber die Kraftquelle dazu dort, wo sie auch heut-
zutage, bei differenzierter Auseinandersetzung mit dem Problem der
gewaltfreien Kampfweise, gesehen werden muss.

«Die Abriistung fordert Glauben. Ohne einen solchen darf man sie
allerdings nicht wagen. Sie fordert den Glauben, dass ein Volk lebe,
nicht durch seine Kanonen und Maschinengewehre, sondern durch das,
was in ihm an Reinheit, Gerechtigkeit und Liebe wohnt, durch das,
was es fiir die Menschheit schafft und leidet, durch die Erfiilllung des
Willens Gottes mit ihm; sie fordert darum den Glauben an geistige
Michte, die stdrker sind als alle Machte der Materie, den Glauben an
eine sittliche Weltordnung, die iiber allen andern Weltordnungen steht
und sie in ihren Dienst zwingt, den Glauben an eine Macht, die auch
den gewaltigsten der Weltméchte iiberlegen ist und in deren Schutz
sicher wohnt, wer den Willen dieser Macht erfiillt; sie fordert den
Glauben auch an die Menschen, an die Vélker, Glauben an sie nicht in
dem Sinne, dass wir sie fiir Engel hielten, aber in dem Sinn, dass wir
sie auch nicht fiir Verbrecher oder Bosewichte halten, dass wir sie
nicht fiir schlimmer halten, als wir uns wissen: auch sie stehen unter
Gott. Das ist die moralische Abriistung, die wir notig haben, dass wir
uns diesem Glauben 6ffnen und das heisst: dass wir uns Gott 6ffnen
und von ihm aus den Menschen ... Solchen Glauben miissten die
Miénner pflanzen und verkiinden, die amtlich berufen sind, Gottes
Wort der Welt entgegenzuhalten, wenn sie nicht ihr Amt und ihren
Herrn und Meister verraten wollen.» (Die Abriistung, Seite 28)

Wenn aus der Glaubensquelle die Kraft zur Volkertat der Abrii-
stung erwachst, dann ist es folgerichtig klar, dass der Kampf um den
Frieden die ureigenste Aufgabe der christlichen Kirchen, ihrer Theo-
logen und Pfarrer wire. Packen sie diese Aufgabe nicht mit dem noti-
gen Ernst und der unermiidlichen Zihigkeit des gottverpflichteten
Menschen an, dann verlieren sie vor ihren Glaubigen ihre Glaubwiir-
digkeit, sind keine Salzkraft gegeniiber ihren Politikern, Staatsménnern
und Generidlen und verraten ihre Kirchenglieder an Go6tzenmiichte. Ist
der heute allgemeine Auszug ihrer Glieder aus ihren geweihten Hallen
nicht wesentlich eine Folge der Lauheit ihrer Fiihrer im Kampfe um
Gerechtigkeit im Wirtschafts- und Gesellschaftsleben und um einen
wirklichen Frieden fiir die V6lker?

Schluss folgt

31y



«Idee» ein Element seiner grossartigen Eschatologie. Beide Denker sind
Ethiker, keine Moralisten. Fiir sie wird alles Sein durch das Sollen
bestimmt, so dass man besser von einem Werden als von einem Sein
spriache. Es ist aber der Geist, der dafiir sorgt, dass das, was nicht ist,
noch wird. Beide haben der Spiritualitdt alles Geschaffenen bis zum
Atomkern im Schosse der Materie ihre ungeteilte Aufmerksamkeit ge-
schenkt und dauernd in Anbetung vor dem Wunder der Schopfung ge-
standen, und so haben sie denn auch beide mit Albert Schweitzer die
Ehrfurcht vor dem Leben als die selbstverstindliche Maxime alles
menschlichen Tuns erkannt. In franziskanischer Hingabe setzte sich
Ragaz fiir das Recht der Armen, der Erniedrigten und Beleidigten ein,
und Teilhard wehrte sich fiir die Anerkennung der Arbeiter der Erde,
ja, im Umgang mit kommunistischen Intellektuellen gewann er eindeu-
tig den Eindruck, dass der marxistische Atheismus nicht absolut sei,
sondern dass er nur eine dusserlich formalistische Form Gottes, einen
«Deus ex machina» verwerfe, dessen Existenz die Wiirde des Univer-
sums verletzen wiirde und die Triebfedern des menschlichen Bemii-
hens erschlaffen liesse. Alles in allem: Beide bekdmpften einen «Pseudo-
Gott», von dem erlost zu werden uns die institutionelle Kirche noch
immer nicht erlaubt. Um so mehr haben wir es notig, von den gewalti-
gen Impulsen beider Denker uns durch alle Irrungen und Wirrungen
hindurch zur Sache rufen zu lassen, zur Sache Christi, die in Wahrheit
die Sache des gesamten Kosmos ist. Herbert Hug

Der Durchbruch zur Theologie des Friedens

in Leonhard Ragaz
(Schluss) *

«Es handelt sich zuletzt nicht darum, dass wir abriisten um unserer
Sicherheit willen. Uberhaupt mdéchte ich stark betonen, dass wir diesen
Schritt nicht tun diirfen aus blossen Erwidgungen der Klugheit, des
Opportunismus, um von Feigheit gar nicht zu reden. Dann wére mir
der Militarismus doch noch lieber, wenn er auch in den Untergang
filhrt. Nein, wir miissen diesen Schritt tun, weil er recht ist, weil er
sein muss — um Gottes, um des Gewissens willen. Und wenn er auch
zu den schwersten Leiden und Opfern fiihrte, wenn er auch zeitweilig
die Schweiz in Tod und Untergang zu fiihren schiene! ... Wenn wir,
was in einem Krieg auf alle Fille geschehen wird, von fremden Heeren
iiberflutet werden, dann wollen wir das lieber im Kampf um eine neue
Welt erleiden, als im Kampf fiir eine vergehende, lieber um Gottes
willen, als um eines Gotzen willen.» (Die Abriistung, Seite 29)

«Um Gottes willen» kann aber zweifach verstanden werden. Es kann
sich dabei wirklich um den Willen Gottes handeln, es kann aber auch
so sein, dass der Mensch sich nur Gottes fiir seine Machenschaften

* Erratum: Im Novemberheft, S. 318, muss es Ende des 3. Abschnittes
heissen: «...Die Grundforderung von Ragaz».

351



	Der Durchbruch zur Theologie des Friedens in Leonhard Ragaz
	Anhang

