
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 11

Artikel: Der Durchbruch zur Theologie des Friedens in Leonhard Ragaz

Autor: Kobe, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Durchbruch zur Theologie des Friedens
in Leonhard Ragaz

Am kommenden 6. Dezember 1970 sind es 25 Jahre seit Leonhard
Ragaz uns verliess. Wenn wir in dieser und in der nächsten Nummer
der «Neuen Wege» an einen der wichtigsten Aspekte seines Wirkens,
an seinen Kampf für den Frieden erinnern, so geschieht es nicht, weil
es eben üblich ist, an einem solchen Datum eines grossen Schweizers
zu gedenken. Vielmehr soll es ein Anlass sein, die Wahrheit und die
Dringlichkeit seiner Botschaft durch die Erfahrungen des vergangenen

Vierteljahrhunderts deutlich werden zu lassen, zu zeigen wie weit
Leonhard Ragaz auch dem Gedankengut der Kirche seiner Zeit voraus

war.
Gleichsam programmässig äusserte er die ihm durch ein Jahr Weltkrieg

aufgegangenen Erkenntnisse in einem Vortrag, gehalten 1915 vor
der Zürcher Freistudentenschaft, unter dem Thema: Über den Sinn
des Krieges (erschienen bei Orell Füssli, Zürich). Er umschreibt dort
den Einsatzpunkt seiner Schau folgendermassen:

«Wir traten in die Periode des Militarismus ein Er ist Militärmacht,

die im Dienste der Weltpolitik steht, die Ausdruck ist der nationalen

Idee; des nationalen Anspruchs auf Grösse und Herrlichkeit; er
ist der Stahl und Eisen gewordene Imperialismus; er ist eine neue Religion.

Das macht den Militarismus aus, dieser neue Sinn des militärischen

Wesens. Früher betrachtete man das Militär als ein notwendiges
Übel; man hatte zwar auch Sinn für kriegerisches Heldentum, dachte
jedoch nicht daran, dieses in den Mittelpunkt des Lebens zu stellen.
Mit der Ausdehnung der Militärpflicht auf das Volk aber kam eine
neue Glorie über das militärische Wesen. Es wurde zur Blüte des
Patriotismus, zu einem Heiligtum, der Krieg zum grossen Opfertag vor
dem Altar des Vaterlandes. Geist und Kraft der Völker wurden in bisher

unerhörter Weise auf diesen einen Punkt gelenkt; der Kapitalismus
stellte seine ganze riesige, kunst- und listenreiche Technik zur
Verfügung; die finanziellen Opfer stiegen ins Ungeheuerliche; es entstand
leidenschaftlicher Widerspruch dagegen, aber daran entflammte sich
erst recht die leidenschaftliche Begeisterung dafür. So türmte sich bis
zum Himmel dieser eiserne Koloss, gleichzeitig die Völker
berauschend und ihnen den Atem nehmend, das Lebensblut aussaugend.
Man trieb einer furchtbaren Katastrophe entgegen, aber man
verschleierte sich diese Lage dadurch, dass man behauptete, gerade diese
Kriegsrüstungen erhielten den Frieden, da sie dem Gegner Angst ein-
flössten. Diese Behauptung war so einfältig, dass sie längst hätte
lächerlich und verächtlich werden müssen, wenn sie mehr als eine
Maske gewesen wäre. Es ist ganz klar: wenn man zum Kriege rüstet,
schafft man Krieg. Man erzeugt Kriegskunst, Kriegsgeist, Kriegslust,
Kriegsbereitschaft, und leicht gibt es dann einen Augenblick, wo ein
Unterschied in der Kriegsbereitschaft zwischen den Gegnern den besser
gerüsteten zum Losschlagen treibt. Der Ausbruch des Weltbrandes
war nur eine Frage der Zeit.» (Über den Sinn des Krieges, Seite 23)

313



Aber nicht nur «äussere» Ursachen müssten zu dem ausgebrochenen
Weltbrand führen, sondern auch «innere»; die ganze Gesellschaft und
ihre Kultur mitsamt den Kulturträgern zeigte sich faul. So spricht
Ragaz weiter:

«Wir müssen einsehen, dass der Weltbrand eine Folge unserer ganzen

Kultur, nicht nur unseres politischen und wirtschaftlichen Systems
ist. Diese Kultur hat keine rechte geistig-sittliche Orientierung mehr
gehabt. Wir hatten einen babylonischen Turmbau der Zivilisation
aufgeführt, aber ohne rechten Plan und genügendes Fundament. Wir
können es nicht leugnen, dass dieses Fundament die Selbstsucht war,
die ins Kolossale gesteigerte Wir arbeiteten fieberhaft, an
Kraftanstrengung haben es die Geschlechter dieser Epoche nicht fehlen
lassen; aber es fehlte unseren Arbeiten die Seele. So häuften wir eine
sogenannte Kultur auf, die mehr Masse war als organisches Gebilde.
Wir gerieten in den Materialismus hinein, nicht nur in jenen Materialismus,

der eine unsäglich flache Naturphilosophie ist, sondern noch
mehr in den Materialismus der Lebensauffassung und Lebensführung

Diese Kultur nahm, ich darf wohl das Wort brauchen, die
Züge der Gottlosigkeit an Das zeigte sich besonders darin, dass
sich so vieles, was an sich den Menschen Heil und Frieden hätte bringen

können: Maschine, Luftschiff, überhaupt die Technik und die mit
ihr zusammenhängende Wissenschaft, sich zum grossen Teil in Not
und Fluch verwandelten Der Weltbrand, dies Weltgericht über eine
ganze Epoche der Geschichte, ist eine Frucht falscher Orientierung
einer ganzen Kultur... Es hatte sich eine Weltkultur entwickelt, der
es an sittlichem Geist fehlte Die Politik wurde zuletzt mit vollem
Bewusstsein sogenannte Realpolitik, das will heissen: sie verzichtete
völlig darauf, mit andern Kräften zu rechnen als mit greifbaren
Machtmitteln, mit Kanonen und Bajonetten, Panzerschiffen und Kriegskapitalien,

diplomatischer List und kriegerischer Gewalt. Aber sie war
damit nur ein besonders krasser Ausdruck der Art, die uns auch sonst
beherrschte. Es fehlte an Geist im höchsten Sinn des Wortes, an
Vertrauen auf den Geist und an Leben aus ihm, es fehlte an einem heiligen

Kraftquell und Lebensmittelpunkt. Daher kam zunächst eine

grosse Leere in das Leben hinein. Diese Leere wurde zur Gier...
nach Geld... nach Sinnengenuss.» (Über den Sinn des Krieges,
Seite 26/30)

Die Schuld an diesem Zusammenbruch der abendländischen Kultur
Hegt nach Ragaz auf dem Zusammenbruch des Sozialismus, des
Christentums und der Wissenschaft.

«Nun ist diese Kultur zusammengebrochen... Aber auch ideale
Mächte sind zusammengebrochen, vor allem zwei von ihnen: der
Sozialismus und das Christentum. Sie sind gerichtet, denn sie haben die
Katastrophe nicht verhindert... Ich will Ihnen noch eine dritte ideale
Macht nennen, die niedergeworfen ist, das ist unsere Bildung, unsere
Wissenschaft. Denn sie haben nicht verstanden, ein Führergeschlecht

314



heranzubilden, das dem Abendland bessere Wege und Ziele gezeigt
hätte, sie haben das nicht geleistet, was doch ihr Stolz gewesen ist:
die Erziehung zu wahrer Menschlichkeit.» (Über den Sinn des Krieges,
Seite 30)

Zusammenbruch braucht aber nicht Untergang zu heissen. Im
Gegenteil! Aus den Ruinen könnte sich eine neue, bessere Welt, die Welt
des Friedens erheben.

«Der Weltkrieg ist wirklich für uns eine Weltkatastrophe. Es stürzt
darin eine ganze Kultur zusammen. Aber er ist nicht nur Katastrophe.
Gerade als Katastrophe eines Schlimmen ist er auch der Bringer eines

grossen Guten. Nicht abwärts führt er uns, sondern aufwärts. Das ist
auch mein Glaube. Auch ich bin mitten im Zusammensturz einer Welt
freudig und getrost... Jetzt geht es doch ums Grosse.. Das
Erdbeben, das die Welt in den Grundfesten erschüttert, lässt auch die
Quellen der Tiefe aufbrechen. Es kommt freilich auch die menschliche
Erbärmlichkeit in allerlei Gestalt ans Licht wie nie zuvor Da gewesen

sind sie schon vorher Das ist aber ein Fortschritt; denn sie
werden vom Lichte gerichtet... Es ist nicht mehr ein Kampf von
Menschen, sondern von Titanen und Dämonen Die ganze Hölle
ist entfesselt und ergiesst sich über die Erde. Aber gerade darin liegt
wieder Verheissung... Es ist ein Gewinn, wenn der Kampf zwischen
gut und böse sich nicht in trägem und doch ermattendem Kleinkampf
hinzieht, sondern sich zu Entscheidungsschlachten verdichtet... Es
wird heute in der Welt eine ungeheure Aufräumearbeit getan, damit
auf gereinigtem Boden ein Neues gepflanzt, ein Neues gebaut werden
könne .» (Über den Sinn des Krieges, Seite 34/36)

Das Wagnis zum Neubau setzt aber einen tragfähigen Boden voraus.
Diesen sieht Ragaz in einer Hoffnung, der Hoffnung, dass aus dem
Erlebten eine Einsicht und der Wille erwächst, dass solch ein
Kriegsgeschehen sich nie mehr ereignen darf.

«Der Ausgangspunkt all unserer Arbeit für die Zukunft muss die
Einsicht und der Wille sein, dass es nicht noch einmal zu einer solchen
Katastrophe kommen darf. Geschähe dies doch, so wäre es mit uns zu
Ende. Es muss eine neue Welt kommen. Wir müssen das politische
Leben auf einen neuen Boden stellen Es muss zu einer allgemeinen
Abrüstung kommen. So utopisch das für viele immer noch klingen
mag, es ist einfach notwendig. Aber dafür müssen allerdings die
richtigen Vorbedingungen geschaffen werden. Eine von ihnen ist, dass der
Friede, der eines Tages geschlossen wird, nicht eine Aussaat neuen
Krieges bedeutet... Es muss sich eine neue sittliche Idee des Völkerlebens

bemächtigen und dem Zusammenleben der Völker das Ziel
setzen - welches soll diese Idee sein? Ist eine solche vorhanden? Ich
glaube in der Tat, dass eine vorhanden ist: es ist die Idee des Sozialismus

Dieser Sozialismus drückt also bloss auf weltliche Weise aus,
was das Christentum, als die Fortsetzung des israelitischen Messianismus,

freilich noch mit tieferer Begründung und weiterem Ausblick als

315



der Sozialismus, meint, wenn es erklärt, dass alle Menschen und alle
Völker dazu bestimmt seien, sich in der Einheit des Reiches Gottes
auf Erden zusammenzufinden.» (Über den Sinn des Krieges, Seite 36/38)

Da sich schon 1915 durch die Richtungskämpfe in den Sozialdemokratischen

Parteien zeigte, dass «Sozialismus» nicht ohne weiteres mit
Gegnerschaft gegen - jeden Krieg, oder Vertreter sein des - gewaltfreien

- Kampfes, gleichzusetzen ist, zeichnet Ragaz sein Verständnis
von Sozialismus folgendermassen:

«Ich verstehe unter Sozialismus einfach das Prinzip, dass das
wirtschaftliche Leben irgendwie unter die Regelung der Gemeinschaft treten
und so aus dem Kampf aller gegen alle zu einem Ausdruck der sittlichen
Idee der Gemeinschaft werden soll. Ich denke, dass gerade die
Katastrophe den Triumph dieses Sozialismus verkündet wie sie den
Zusammenbruch des Kapitalismus bedeutet. (Über den Sinn des Krieges,
Seite 43)

Dieser Sozialismus, weltlich gesprochen, ist ihm der beste Garant
für den Friedenswillen in der Menschheit, der in einem echten Humanismus

verwurzelt sein muss:
«Was wir jetzt am nötigsten haben, ist, dass ein starker, zäher,

leidenschaftlicher Friedenswille die Menschen ergreift. Dieser
Friedenswille darf aber nicht bloss eine Folge der Ermattung oder des
Wunsches nach wirtschaftlicher Erholung und Sicherheit sein, sondern
muss tief begründet sein; er muss, möchte ich sagen, begründet sein in
einer neuen, tieferen Empfindung des Menschentums; er muss aus den
tiefsten sittlichen und religiösen Kräften erwachsen. Der Weg der
Rettung ist klar: er wird eine neue, wahrhaft geistige Orientierung
unseres ganzen Lebens sein. Diese Kultur des Egoismus, des
Mammonismus und der Gewalt muss verschwinden, um einer besseren
Lebensordnung Platz zu machen. Sie muss wieder eine Seele bekommen,

und diese Seele muss das Heilige sein.» (Über den Sinn des Krieges,

Seite 45/46)
Mitten in den Greueln des 1. Weltkrieges tut sich Ragaz, auf Grund

seiner vorerwähnten Voraussetzungen, gleichsam eine prophetische
Schau des Neubaues der Völkerwelt zum Frieden auf. Ein europäisches
Wirtschaftsparlament, das sich zu einem Weltparlament auswachsen
sollte, eine Entkolonialisierung zur raschesten Verselbständigung der
Völker der Dritten Welt, eine Aufteilung der Machtblöcke und an
ihrer Stelle eine Weltexekutive und einen Gerechtigkeit und Frieden
schirmenden Weltgerichtshof verlangt er, Postulate, welche in einer
möglichen Form damals im «Völkerbund» einen praktischen Ausdruck
suchten und heute noch durch die UNO angestrebt werden.

«Folgendes dürften etwa die Hauptlinien dieses neuen Völkerlebens
sein! Die schon vorhandene weltwirtschaftliche Verflochtenheit der
Völker müsste entschlossen anerkannt, aber aus einer Quelle des Streites

zu einem Bollwerk des Friedens gemacht werden. Das geschähe
dadurch, dass die internationalen Austauschverhältnisse unter dem

316



Gesichtspunkt geregelt würden, dass dabei jedes Volk nach Möglichkeit

auf seine Rechnung käme. Ein internationales Wirtschaftsparlament
wäre einer der Grundpfeiler des Weltfriedens Die Kolonien

müssen allen Völkern weit geöffnet werden, so dass es keinen Sinn
mehr hätte, sie einander abzujagen und abzukämpfen. Sie würden
gewissermassen gemeinsamer Besitz. Damit würde aufs beste stimmen,
dass diese Kolonien sobald als möglich und so rasch als möglich
weitgehende, zuletzt vollständige Autonomie erhielten Wir müssten
vom Grossmachtwahn befreit werden, ich meine, von der seit langem
die Menschen wie ein Bann beherrschenden Meinung, dass eine
Gemeinschaft auch kulturell desto wertvoller sei, je grösser sie äusserlich
sei; eine Meinung, die mit ihrem quantitativen Denken so recht zum
Materialismus unserer sogenannten Kultur gehört. Eine teilweise
Zerschlagung unserer grossstaatlichen Kolosse gehört zu den Befreiungen,
die wir von der Zukunft erwarten. Das wäre die Dezentralisation, die
der auf der anderen Seite eingetretenen Zentralisation entsprechen
müsste

Über diesen Unterbau von mehr wirtschaftlicher Art müsste sich ein
politischer Oberbau erheben. Diese wirtschaftliche Einheit wäre ohne
eine politische nicht denkbar Es käme etwas wie ein Parlament der
Vereinigten Staaten Europas, das sich rasch zu einem Weltparlament
auswüchse Dazu müsste sich etwas von einer «Exekutive» gesellen

- wieder zuerst in der losesten Form — und vor allem ein Gerichtshof
für die Beilegung internationaler Händel.» (Über den Sinn des Krieges,
Seite 40/41)

Was Ragaz, unter dem bedrückenden Eindruck des Ausbruches des
Ersten Weltkrieges und des ersten Jahres des gegenseitigen Abschlach-
tens der europäischen Völker, 1915 zum Kampf gegen den Krieg
geweckt und programmatisch wie auch prophetisch äusserte, vertieft sich
beinahe zehn Jahre später im Berner Vortrag von 1924, mit dem Titel:
«Die Abrüstung als Mission der Schweiz», wird dort theologisch
verarbeitet und konkretisiert sich zugleich. Sein Kampf steht jetzt gegen
den Krieg als eine zwischenmenschliche Beziehung und eine Sünde
gegen Gott. Treue zu Gott, so wie er sich in Jesus von Nazareth der
Menschheit zuneigte, verlangt unablösbar den Kampf gegen den Krieg
für wirklichen Frieden unter den Menschen.

«Der Krieg und der Kampf dagegen ist ein umfassendes, alle Gebiete
des menschlichen Lebens berührendes Problem. Es steht sozusagen im
Zentrum des Lebens; darum kann man es von allen Gebieten des
menschlichen Lebens her anfassen.

Man kann den Krieg vom sozialen Gesichtspunkt aus bekämpfen.
Dass man das tut, ist notwendig und von äusserster Wichtigkeit. Man
zeigt dann, wie der Krieg eine Sünde, ja Todsünde, man könnte sogar
sagen - besonders wenn man seine Wurzeln dazu nimmt - die
Todsünde gegen die menschliche Gemeinschaft ist. Denn er zerreisst diese
Gemeinschaft. Er ist Todsünde gegen den Menschen und den Bruder,

317



im ganzen und im einzelnen. Er ist Brudermord, der in grossem Stil
wiederholte Totschlag Abels durch Kain. Er vernichtet Leben, Wohlstand,

Kultur. Auch entsteht er selbst aus gesellschaftlichen Zuständen,

die Unrecht und Sünde sind, in unseren Tagen besonders aus
einem Wirtschaftssystem, das nicht am Menschen orientiert ist oder gar
an Gott, sondern am Mammon.

Man kann den Krieg sodann auch vom religiösen Gesichtspunkt aus
bekämpfen, und dies ist wohl der allerfesteste Boden dafür. Es ist dies
wohl auch das Allernotwendigste. Denn eine falsche Religion, eine
schlechte Religion, ein besonders durch seine Priester und
Schriftgelehrten verfälschtes, für die Bedürfnisse der jeweiligen in der Gesellschaft

herrschenden Mächte zurechtgemachtes, verweltlichtes und von
seinem Wesen abgefallenes Christentum ist wohl das schwerste und
schlimmste Hindernis für die Besiegung des Krieges, wie der andern
widergöttlichen Weltmächte. Demgegenüber muss gezeigt werden, dass
der Krieg im letzten Grunde Sünde gegen Gott, Abfall von Gott ist;
dass er die Todsünde ist gegen die Ehrfurcht vor dem göttlichen Ebenbild

im Menschen, der gottloseste Verstoss gegen das Gebot: ,Du sollst
nicht töten!'; dass er die denkbar krasseste Verhöhnung jener Liebe
bedeutet, die die Erfüllung des Gesetzes Gottes und das Herz des

Evangeliums ist.» (Die Abrüstung, Seite 1)
Ohne Gesinnungs- und Waffenrüstung zum Krieg, gäbe es keine

Kriege in der Welt. Kampf dem Krieg muss deshalb bedeuten: Kampf
den Rüstungen. Deshalb lautet die Grundforschung von Ragaz: Rüstet
ab!

«Nein, es bleibt aller Welt nur ein Mittel: Es heisst Abrüstung -
Abrüstung jeder Art, materielle und moralische, Absage an den Krieg
in jeder Form. Das ist die einzige Verteidigung, die nicht sinnlos wäre.»
(Die Abrüstung, Seite 9)

«Und zwar sofortige Abrüstung. Denn sonst kann der Weltbrand
wieder ausbrechen, bevor wir daran denken Eine Abrüstung in
hundert Jahren Hessen sich ja auch die ärgsten Gewaltgläubigen gefallen,

aber Sinn hat allein eine sofortige Abrüstung, die überall einsetzt.
Und warum sollte sie nicht einsetzen - ist doch alles andere sinnlos,
ist doch das Kriegsprinzip gerichtet und das Friedensprinzip geoffenbart.»

(Die Abrüstung, Seite 9/10)
Ragaz übersieht nicht die Einrede seiner kirchlichen, bürgerlichen

und sozialdemokratischen Gegner gegen seine Abrüstungsforderung.
Sie fordert zugleich die Frage nach der Landesverteidigung heraus. Wie
wollen die Staaten sich denn verteidigen, wenn sie angegriffen werden?
Wie sichern sie sich dagegen, dass sie nicht mit Krieg überzogen
werden? Ragaz antwortet:

«Wer sagt euch, dass wir gegen die Landesverteidigung seien? Wir
sind durchaus für die Landesverteidigung, sind immer dafür gewesen.
Nur glauben wir nicht, dass heute ein Land noch durch Waffen
verteidigt, sondern glauben, dass es dadurch zugrunde gerichtet werde.

318



Das sollten am ehesten die kleinen Völker verstehen.» (Die Abrüstung,
Seite 6)

Woher soll ein Volk den Mut zur Abrüstung nehmen? Gerade ein
kleines Volk wie etwa die Schweiz. Ragaz weiss auch hier Rat, wenn
ihm auch damals noch nicht das Vokabular und die geschichtlichen
Belege für die gewaltfreie Kampfweise und Verteidigung zur Verfügung
standen. Er erkennt aber die Kraftquelle dazu dort, wo sie auch
heutzutage, bei differenzierter Auseinandersetzung mit dem Problem der
gewaltfreien Kampfweise, gesehen werden muss.

«Die Abrüstung fordert Glauben. Ohne einen solchen darf man sie

allerdings nicht wagen. Sie fordert den Glauben, dass ein Volk lebe,
nicht durch seine Kanonen und Maschinengewehre, sondern durch das,
was in ihm an Reinheit, Gerechtigkeit und Liebe wohnt, durch das,
was es für die Menschheit schafft und leidet, durch die Erfüllung des
Willens Gottes mit ihm; sie fordert darum den Glauben an geistige
Mächte, die stärker sind als alle Mächte der Materie, den Glauben an
eine sittliche Weltordnung, die über allen andern Weltordnungen steht
und sie in ihren Dienst zwingt, den Glauben an eine Macht, die auch
den gewaltigsten der Weltmächte überlegen ist und in deren Schutz
sicher wohnt, wer den Willen dieser Macht erfüllt; sie fordert den
Glauben auch an die Menschen, an die Völker, Glauben an sie nicht in
dem Sinne, dass wir sie für Engel hielten, aber in dem Sinn, dass wir
sie auch nicht für Verbrecher oder Bösewichte halten, dass wir sie
nicht für schlimmer halten, als wir uns wissen: auch sie stehen unter
Gott. Das ist die moralische Abrüstung, die wir nötig haben, dass wir
uns diesem Glauben öffnen und das heisst: dass wir uns Gott öffnen
und von ihm aus den Menschen Solchen Glauben müssten die
Männer pflanzen und verkünden, die amtlich berufen sind, Gottes
Wort der Welt entgegenzuhalten, wenn sie nicht ihr Amt und ihren
Herrn und Meister verraten wollen.» (Die Abrüstung, Seite 28)

Wenn aus der Glaubensquelle die Kraft zur Völkertat der Abrüstung

erwächst, dann ist es folgerichtig klar, dass der Kampf um den
Frieden die ureigenste Aufgabe der christlichen Kirchen, ihrer Theologen

und Pfarrer wäre. Packen sie diese Aufgabe nicht mit dem nötigen

Ernst und der unermüdlichen Zähigkeit des gottverpflichteten
Menschen an, dann verlieren sie vor ihren Gläubigen ihre Glaubwürdigkeit,

sind keine Salzkraft gegenüber ihren Politikern, Staatsmännern
und Generälen und verraten ihre Kirchenglieder an Götzenmächte. Ist
der heute allgemeine Auszug ihrer Glieder aus ihren geweihten Hallen
nicht wesentlich eine Folge der Lauheit ihrer Führer im Kampfe um
Gerechtigkeit im Wirtschafts- und Gesellschaftsleben und um einen
wirklichen Frieden für die Völker?

Schluss folgt

319



«Idee» ein Element seiner grossartigen Eschatologie. Beide Denker sind
Ethiker, keine Moralisten. Für sie wird alles Sein durch das Sollen
bestimmt, so dass man besser von einem Werden als von einem Sein
spräche. Es ist aber der Geist, der dafür sorgt, dass das, was nicht ist,
noch wird. Beide haben der Spiritualität alles Geschaffenen bis zum
Atomkern im Schosse der Materie ihre ungeteilte Aufmerksamkeit
geschenkt und dauernd in Anbetung vor dem Wunder der Schöpfung
gestanden, und so haben sie denn auch beide mit Albert Schweitzer die
Ehrfurcht vor dem Leben als die selbstverständliche Maxime alles
menschlichen Tuns erkannt. In franziskanischer Hingabe setzte sich
Ragaz für das Recht der Armen, der Erniedrigten und Beleidigten ein,
und Teilhard wehrte sich für die Anerkennung der Arbeiter der Erde,
ja, im Umgang mit kommunistischen Intellektuellen gewann er eindeutig

den Eindruck, dass der marxistische Atheismus nicht absolut sei,
sondern dass er nur eine äusserlich formalistische Form Gottes, einen
«Deus ex machina» verwerfe, dessen Existenz die Würde des Universums

verletzen würde und die Triebfedern des menschlichen Bemühens

erschlaffen Hesse. Alles in allem: Beide bekämpften einen «PseudoGott»,

von dem erlöst zu werden uns die institutionelle Kirche noch
immer nicht erlaubt. Um so mehr haben wir es nötig, von den gewaltigen

Impulsen beider Denker uns durch alle Irrungen und Wirrungen
hindurch zur Sache rufen zu lassen, zur Sache Christi, die in Wahrheit
die Sache des gesamten Kosmos ist. Herbert Hug

Der Durchbruch zur Theologie des Friedens
in Leonhard Ragaz

(Schluss) *

«Es handelt sich zuletzt nicht darum, dass wir abrüsten um unserer
Sicherheit willen. Überhaupt möchte ich stark betonen, dass wir diesen
Schritt nicht tun dürfen aus blossen Erwägungen der Klugheit, des

Opportunismus, um von Feigheit gar nicht zu reden. Dann wäre mir
der Militarismus doch noch lieber, wenn er auch in den Untergang
führt. Nein, wir müssen diesen Schritt tun, weil er recht ist, weil er
sein muss — um Gottes, um des Gewissens willen. Und wenn er auch
zu den schwersten Leiden und Opfern führte, wenn er auch zeitweilig
die Schweiz in Tod und Untergang zu führen schiene! Wenn wir,
was in einem Krieg auf alle Fälle geschehen wird, von fremden Heeren
überflutet werden, dann wollen wir das lieber im Kampf um eine neue
Welt erleiden, als im Kampf für eine vergehende, lieber um Gottes
willen, als um eines Götzen willen.» (Die Abrüstung, Seite 29)

«Um Gottes willen» kann aber zweifach verstanden werden. Es kann
sich dabei wirklich um den Willen Gottes handeln, es kann aber auch
so sein, dass der Mensch sich nur Gottes für seine Machenschaften

* Erratum: Im Novemberheft, S. 318, muss es Ende des 3. Abschnittes
heissen: «... Die Grundforderung von Ragaz».

351


	Der Durchbruch zur Theologie des Friedens in Leonhard Ragaz
	Anhang

