
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 10

Artikel: Nichtkirche als Zukunft der Kirche? : "Jedermann sucht dich" (Mt. 1, 38)

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rem, und langsam wurde mir bekannt, dass auch bei der Verteilung von
Bhoodan-Land weitgehend Korruption mitgespielt hatte, und das bei
Führern und Geführten. Als ich dann einsah, dass ich ausserstande war,
etwas zu ändern, trat ich aus.»

Wie ist also nun die Situation? Man muss einsehen, dass es keinen
anderen Weg gibt als eine friedHche, gewaltlose Aktion, die alle
Beteiligten, Landlose, Besitzer, Regierung und Parteien ins Spiel bringt.
Aber wer wird sie zusammenbringen, und wie?

Jajaprakash Narajan versucht, eine Antwort darauf zu finden. Er
hat beschlossen, sie jedem Dorf in Bihar vorzulegen. Sein Programm
umfasst vier Punkte:

1. Verteilung von Land an die Landlosen
2. Reorganisation und Stärkung der Dorfgemeinschaften so, dass sie

selbstversorgende Demokratien warden
3. Überleitung persönlichen Besitzes von Land in Gemeindebesitz
4. Gleiche Verteilung von Einkommen, Erzeugnis und Arbeit auf

alle, um die Dörfer zu einer Einheit zusammenwachsen zu lassen, die
ihre Entwicklung selbst in die Hand nimmt.

Jajaprakash Narajan hat schon acht Wochen in seinem Gebiet
gearbeitet, Land verteilt und Dorfgemeinschaften in 30 Dörfern
eingerichtet. Wie lange wird es bei diesem Tempo dauern, bis die
60 000 Dörfer Bihars bedacht worden sind oder die 500 000 ganz
Indiens? Wird J. N. viele Helfer und willige Unterstützung finden? Ist
da keine Hoffnung, Hunderte und Tausende gleichzeitig einzusetzen,
so dass die Entwicklung beschleunigt werden kann?

Das sind die Hauptfragen, die sich Gandhis Anhänger heute stellen.
Peace News 18.9.70

(Übersetzt v. K. Struve)

Nichtkirche als Zukunft der Kirche?
«Jedermann sucht dich» (Mt. 1, 38)

Es gab zur Zeit und im Lande Jesu zweierlei Wartende: «die drinnen»

und «die draussen». «Die drinnen», die Pharisäer und
Schriftgelehrten, befanden sich allerdings kaum noch im Stande des Wartens.
Sie wussten schon alles. Sie hatten ihn schon, den Messias; sie hatten
sein Bild: einer der Ihren wird er sein, ein Mann der Synagoge. Und
sie wussten, welches Bild er sich von den Seinen machen würde:
das Bild des Pharisäers und Schriftgelehrten, und sie verachteten
«die draussen», die diesem Bild nicht entsprachen, Zöllner, Sünder,
Samariter und Heiden, denen das Gesetz zu schwer war.

«Die draussen» warteten. Es war, in der Einsicht der eigenen

296



Unheiligkeit, verzweifeltes Warten, Warten aus der Ferne - Zachäus,
der Hauptmann von Kapernaum -, aber ein Warten, das etwas
erwartet: Heilung, Heil, einen Heiland.

Es war die Erwartung wider besseres Wissen, die Erfüllung gefunden
hat. Ja, Jesus ging auch in die Synagoge, er stieg hinauf zum Tempel,
aber ihre Hüter wollten ihn nicht haben. Es war nicht der Erwartete;
er war kein Herr, er war ein Knecht und hielt es mit den Knechten,
unter denen er geboren war. Nicht genug: er wollte, dass die Frommen
um der Unfrommen willen ihr Gesetz vergässen. Und das war
unverzeihlich.

Der paradigmatische Charakter der Zeit Jesu muss uns Heutigen ins
Auge fallen. «Sie ähneln sich... oft aufs Haar, die Letzten der
Gerechten in Israels Synagogen und die Letzten der Getreuen im kirchlichen

Gemeindekern» (Werner Jetter). Dass eine Kirche, die auf dem
Evangelium gegründet, sich immer neu der Zukunft des evangelischen
Christus öffnen sollte, ist bei ihren altgedienten, treuen Seelen weitgehend

in Vergessenheit geraten. Alles ist, so wie es ist, von ihm so
gewollt: die «heilige» Lehre, das «heilige» Brauchtum, die «heilige»
Ordnung. Er war ein Mann der Kirche, und mit Überzeugung kann man
bekennen: «Wir haben Christus zum Vater» (vgl. Mt. 3, 9), mit
Überzeugung jene verurteilen, denen der kirchliche Christus nichts zu sagen
hat: die «destruktiven Literaten», die «unreifen Protestler», die samt
und sonders «bolschewistischen» Marxisten.

Zahlreich seien die Atheisten, in deren Gesichtern «eine adventisti-
sche Sehnsucht» zu erkennen sei, sagt demgegenüber der Christ und
Schriftsteller Heinrich Böll, und das Zeugnis der modernen Literatur,
die mir eine Anwältin des modernen Menschen zu sein scheint,
bestätigt seine Erfahrung. Moderne Literatur ist Literatur im Advent.
Wir nennen hier drei Autoren, die für viele stehen müssen: Samuel
Beckett, Wolfgang Hildesheimer und Eugène Ionesco. Der Abgrund,
den sie als Erfahrung des Absurden definieren, ist keine endgültige,
nur eine vorläufige Station auf der Flucht vor den überlebten Autoritäten.

Der Versuch, sich aus der Tiefe emporzuarbeiten, «auf die andere
Seite hinüberzugelangen, wird, trotz allen Rückfällen in den Nihilismus,
bei aller Verzweiflung, immer neu unternommen. In Samuel Becketts
bekanntem Stück «Warten auf Godot» stehen zwei Landstreicher am
Strassenrand. Sie warten, als wären sie verabredet, auf den geheimnisvollen

Herrn Godot, der sein Kommen ständig ankündigt, aber immer
wieder verschiebt. Die Zeit wird lang; sie vertreiben sie mit Geschwätz
und warten. Sie warten vergeblich. «Nur der Baum lebt», sagt Wladimir,

einen Baum betrachtend. Etwas später: «Morgen hängen wir
uns auf. - Es sei denn, dass Godot käme.» Estragon fragt: «Und
wenn er kommt?» Wladimir antwortet: «Sind wir gerettet.» - Die
Frage Wladimirs und Estragons, die Frage nach dem Heil, bewegt
Becketts ganzes Werk. Molloy, im ersten Roman der Trilogie «Molloy»,
«Malone stirbt», «Der Namenlose», will in seinen Ursprung zurück,

297



will heimkehren aus der Verbannung. Aber seine Wanderung, deren
Stationen oft und deutHch an jene der Passionsgeschichte und der
Odyssee erinnern, ist von hoffnungsloser Mühsal. Schliesslich kriecht
er auf allen Vieren durch einen Wald. Endlich, nach Jahr und Tag,
gelangt er an sein Ende. Er sieht im Licht eine riesige Ebene. «Und als
meine Augen sich an das Licht gewöhnt hatten, glaubte ich die Zinnen
und Glockentürme einer Stadt zu erkennen, die sich schwach am
Horizont abzeichnete, doch natürlich liess nichts daran mich vermuten,
dass es wirklich eine Stadt war.» Unbeweglich geworden blickt Molloy
dorthin. Er kann nicht mehr weiter. Die Heimkehr war vergeblich.
- Becketts Romantrilogie ist ein immer neu, immer radikaler
unternommener Versuch, zu sagen, wer der Mensch eigentlich sei; aber die
Anstrengung ist aussichtslos. Jeder Anlauf scheitert. Es gibt keinen
Sinn für den Menschen. Dank ihm werde das Fragen nun endgültig vorbei

sein, sagt der «Namenlose» schliesslich. «Sie werden gehen, einer
nach dem andern, oder sie werden fallen, sie werden sich fallen lassen,
da, wo sie sind, sie werden sich nicht mehr rühren, dank mir. und
das Schweigen wird auf uns alle herabsinken und sich legen, wie der
Sandstaub nach dem Massaker in der Arena.» Doch des «Namenlosen»
letztes Wort ist nicht Becketts letztes Wort. Den Autor des «Namenlosen»

hat das Verhängnis, sosehr er seinem Sog ausgesetzt ist, noch
nicht ergriffen. «Er muss weitermachen. Denn schweigen kann nur,
wer in seine Identität gelangt ist», stellt Dieter Wellershof in einer
Beckett-Analyse fest (und bestätigt damit eine These Paul Tillichs).
«Erst wenn das Denken die Wirklichkeit erreicht hat, wird es zu
Ende sein. Der Anspruch auf Wahrheit wird um so dringender, je
deutlicher er als unerfüllbar erscheint. Die paradoxe Verstrickung
kann nur durchschlagen werden durch ein Evidenzerlebnis, das

Beckett, indem er es verweigert, provoziert.»
Das Leiden am Nichts ist auch das Thema des Œuvres von Wolfgang

Hildesheimer. Wir erwähnen hier den Roman «Tynset». «Tynset»,
dieser innere Monolog eines Verzweifelten, eines verzweifelt immer
noch Hoffenden, ist das Protokoll einer schlaflosen Nacht - einer von
vielen. Der Erzähler, Jude, hat einer gefährlichen Versuchung nicht
widerstanden. Er hat Hoffnung in den neuen Staat gesetzt. Er ist,
als der Krieg zu Ende war, zurückgekommen, aber das Misstrauen
des einmal Betrogenen war nicht ganz überwunden; er hat, um sich
der Liebe des wiedergefundenen Vaterlands zu versichern, mit Hilfe
des Telephons anonyme Proben aufs Exempel gemacht - und ist auf
den Mörder im Nachbarn gestossen: ein paar aus der Luft gegriffene,
provokative Anspielungen, unbewältigte Vergangenheit betreffend,
vermögen das aus dem Schlaf geweckte Gegenüber in Entsetzen zu
versetzen oder in Rage zu bringen: «Warte nur! Bald sind wir wieder
da! Dann geht es euch an den Kragen!» Und ähnliche Erfahrungen
gab es auch ungeraten. Sie zwangen den Heimgekehrten neuerdings
zur Flucht, fort von den falschen Freunden in ein entlegenes Tal, an

298



einen vergessenen Ort. Dort lebt er nun, endgültig verwaist, allein in
einem grossen, hallenden Palazzo; nicht ganz allein: Celestina, die
Haushälterin, ist da - und ist nicht da: sie ist, wie schon ihr Name
sagt, religiös, ist deshalb als Mensch für die Menschen verloren. Da
liegt er nun, aHein in seinem grossen Bett, von seinen Schrecken
verfolgt, und sucht den Schlaf und gaukelt sich Geschichten vor, die
ihn ablenken sollen, und sinnt, und horcht; und hie und da, während
der langen Nacht, hört er den Hahn auf dem Nachbarhof krähen, und
manchmal, wenn der Wind aus Südosten kommt, hört er noch einen
zweiten, entfernten, der dem ersten antwortet. «. und oft denke ich,
dass die beiden Hähne vielleicht gar nichts miteinander zu tun haben,
einander gar nicht hören, einzig ich, der ich sie beide höre, sei das
stumme, passive Bindeglied zwischen zwei Kreaturen, die der Einsamkeit

zäher nächtlicher Zeit ausgesetzt sind, und eine jede krähe für
sich, in ihrem eigenen toten, dunklen Raum, und jeder Raum sei durch
die Dichte der Dunkelheit vom andern getrennt. ..» Die Einsamkeit
gebiert eine Fata Morgana: Tynset, des Schlaflosen letzte, «grössere
Hoffnung». Absichtslos greift er nach einem Buch auf dem Nachttisch

und bekommt - Überbleibsel seiner Fluchten - das Kursbuch
der norwegischen Staatsbahnen in die Hand. Absichtslos blätternd
findet er: Tynset. «Tynset. Das klingt nach.» Tynset, der völlig
unbekannte, der reine Ort, wird zum «Ort der Erfüllung», zum «einzig
möglichen Ziel», zum «Ankerplatz in einem Meer von Irrtum». Nach
Tynset! In Tynset wohnt ein Mensch! Ein Lehrer, «der, besonders
nachts, unter der Rückständigkeit seiner Heimat leidet und die
Möglichkeiten einer Volkshochschule zu errechnen versucht. versuche
ich es mit ihm, irgendeine Verwandtschaft sollte ich herstellen mit
einem Bewohner von Tynset, irgendeine. Nehme ich den Lehrer,
meinen Freund ..» Aber Schnee fällt über Nacht und verhindert
die ohnehin nicht beschlossene Reise aus dem abgeschlossenen Tal.
Ein neuer hoffnungsloser Tag beginnt, ein Tag des Todes. Es läutet
Morgen; dann läutet es Tod. Es ist die kleine Glocke, die bimmelt,
«Stella Mariae»: ein Kind ist gestorben; kurz bimmelt sie: ein armes
Kind. Sie verhilft dem Bettlägerigen zu einem Entschluss: er wird dem
namenlosen Bauernkind das letzte Geleite geben. Er wird sich der kleinen

Gemeinde anschliessen, wird sich den Armen eingliedern und mit
ihnen, unter den schwarzen Regenschirmen, zum kleinen Friedhof
hinaufziehn. - Aber auch dieser letzte Vorsatz ist vergeblich gefasst.
Alle Kraft ist erschöpft, der Verstossene bleibt liegen in seinem Bett,
seinem «Grab». - «Heikel Messianisches» sieht Hilde Domin schon
in diesem Roman angelegt. Es dürfte in Hildesheimers nächstem,
«Masante», zum Durchbruch kommen.

Eugène Ionesco hat seiner «tragischen Farce» «Die Stühle» das
folgende Wort vorangestellt: «Die Welt erscheint mir mitunter leer von
Begriffen und das Wirkliche unwirklich. Dieses Gefühl der Unwirklichkeit,

die Suche nach einer wesentlichen, vergessenen, unbenannten

299



Realität, ausserhalb derselben ich nicht zu sein glaube, wollte ich
ausdrücken - mittels meiner Gestalten, die im Unzusammenhängenden
umherirren und die nichts ihr eigen nennen, ausser ihrer Angst, ihrer
Reue, ihrem Versagen, der Leere ihres Lebens.» Dies ist Ionescos
Thema, nicht nur der «Stühle», sondern seiner Stücke überhaupt, denen
neuerdings, zum Beispiel in «Hunger und Durst», die Farce völlig
verlorenging und allein die Tragik blieb. Es hat sich in Ionescos
letzter Veröffentlichung, seinem «Tagebuch», zum Bekenntnis
zugespitzt. Der Autor selbst tritt aus den Kulissen seines Theaters und
bekennt sich als den, der bei Tag und Nacht, im Wachen und im Traum
von antwortlosen Fragen umgetrieben und gefangengehalten wird.

«Ich habe immer versucht, zu leben, doch ich bin am Leben
vorbeigegangen. Ich glaube, das ist etwas, was die meisten Menschen
empfinden Ich bin in einem Alter, da man in einem Jahr um zehn Jahre
altert, da eine Stunde nur wenige Minuten dauert, und da man die
Viertelstunden nicht einmal mehr wahrnimmt. Und trotzdem laufe ich
noch immer dem Leben nach in der Hoffnung, es im letzten Augenblick

einzuholen, so, wie man auf das Trittbrett eines Wagens springt,
wenn der Zug schon losfährt. Ich habe nie vergessen, ich habe die
Kindheit nie wiedergefunden. Ausser der Kindheit gibt es nur die
Gnade, die uns darüber hinwegtrösten kann, dass wir existieren, oder
die uns die Fülle, den Himmel auf Erden und im Herzen zu geben
vermag. Wie könnte man ohne die Gnade leben? Oder aber, wenn
es die Gnade nicht gibt, dann muss es ein Vergessen geben, um leben
zu können.»

Emil Staiger glaubt im «Abgrund» das letzte Thema der modernen
Literatur zu erkennen. Ich möchte behaupten, es sei nicht einmal
das vorletzte. Das vorletzte sei die Erwartung, als letztes aber erkenne
ein vorurteilsloser Leser immer deutlicher das Wort der Liebe, ja, das

fleischgewordene Wort der Liebe selbst. Albert Camus, der uns in
Meursault («Der Fremde») den Menschen gezeigt hat, der der
Herrschaft des Absurden erliegt, zeigt uns in Rieux, dem Arzt («Die Pest»),
sein Gegenbild, der es besiegt. Er schafft es zwar nicht aus der Welt,
er schafft keine neue Welt, aber er tut an seinem Ort, im
pestgeschlagenen Oran, was einem Menschen möglich ist, und annulliert es

so, in jedem Augenblick, aufs neue. Rieux, eine der bleibenden
Gestalten der modernen Literatur, ist repräsentative Gestalt; sein

Zeugnis, das Zeugnis der Humanität, wird immer eindeutiger,
eindringlicher und einstimmiger formuliert. Und es bleibt nicht dabei. Es
wird konkretisiert: Christus selbst tritt auf den Plan, der Menschensohn

aus Nazareth. Vor allem erscheint er immer wieder in der
Literatur der Jüngsten. Der Provo-Dichter Cara Kooscha nennt Christus

seinen «Genossen» und bekennt: «schade, dass du nicht in unseren

/zeiten lebst/die chance/zu überleben ist gross.» Der Beatnik-Autor
Lawrence Ferlinghetti beschreibt zwar (in seinem Gedicht «Christus
kletterte herab») Christi Flucht aus dieser Zeit der «wurzellosen
300



Christbäume», aber er beschreibt auch seine Zuflucht im Schoss
«irgendeiner anonymen Maria». Und hier, in der schwangeren Frau,
erwartet er seine zweite Niederkunft, «die verrückteste aller Niederkünfte».

«Christus ist für mich der Outsider, der Langhaarige', der Rebell»,
sagt der Basler Christoph Mangold, «die Verkörperung dessen, der
sich in keine menschliche Ordnung einfügen lässt. .; er ist illegitim,
ein Ketzer, ein Pazifist. Ich sehe zwischen ,Christentum' und ,Christus'
nur eine verbale Übereinstimmung.» Aber nicht erst die jüngste
Literatur hat Christus wiederentdeckt - die Zeugnisse Hessen sich
vermehren -, er kommt in der jungen Literatur überhaupt in erstaunlichem

Masse - wenn auch in verborgener Weise — zur Sprache, bei
Böll, Dürrenmatt, Faulkner etwa, nicht zuletzt in der marxistisch
geprägten. Die Geschichte des jungen spanischen Bauern Paco zum
Beispiel, die uns Ramon José Sender, ein Exilspanier, in seinem
«Requiem für einen spanischen Landsmann» erzählt, vollzieht sich
nach dem tödlichen Gesetz des Weges Christi, wie viele Zeichen
bedeuten: das Schweisstuch des um der Gerechtigkeit willen Verfolgten
verfängt sich in den Dornen am Weg, ein Zenturio bringt ihn zu Tode,
sein Fohlen, das verloren durch die Gassen, über den Platz irrt, sich
schliesslich sogar in die Kirche verirrt, wird vom Messbuben mit
einem Esel verwechselt; Mosen Millan, der Priester, vereinigt in sich
die Züge des Pharisäers und Judas; befangen in seinem zur Ideologie
erstarrten Glauben, der «die Minze, den Anis, den Kümmel verzehn-
tet», aber die Barmherzigkeit ausser acht lässt (Mt. 23, 23), gefangen
in der nützlichen Verbindung zu den Anhängern des Thrones im
Dorf, wird er zum Verräter des jungen Mannes, der, ein Stellvertreter,
Christi, sich berufen sah, für die Armen in den Höhlen einzutreten.
Auch bei Bert Brecht, der, wie Ernst Bloch überliefert, die Bibel als
seine Lieblingslektüre bezeichnete, begegnen wir Gestalten, hinter
denen unzweifelhaft die figura Christi steht. Denken wir an Johanna
Dark, die «heilige Johanna der Schlachthöfe», die Chicagos Arbeitslosen

und Ausgebeuteten Schwester werden will, an den «guten
Menschen von Sezuan», Shen Te, die von den Armen «der Engel der
Vorstädte» genannt wird, an die schlichte Magd Grusche (im «Kaukasischen

Kreidekreis»), die der «Verführung zur Güte» erliegt und
sich des verlassenen Kindes der Gouverneursfrau annimmt, an die
stumme Kattrin (in «Mutter Courage»), die sich für die schlafende
Stadt Halle aufopfert. Zwar übt Brecht im gleichen Zusammenhang
sarkastische Kritik an der christlichen Caritas; er bezeichnet sie als

Oberflächenbehandlung, die nichts verändert, nur vertuscht, und
fordert Umwälzung der Verhältnisse. Aber ist dies Kritik an Christus? -
nicht vielmehr - zwar unbewusste - Kritik im Sinne Christi an der
kirchlichen Auslegung der Nächstenliebe? Denn Christi Liebe war mehr
als jene der Johanna: sie war auf Weltveränderung gerichtet. - «Die
werden es sehen, denen von ihm noch nichts verkündet ward, und
die verstehen, die noch nichts vernommen haben.» Dieses Paulus-Wort

301



Rom. 10,20), das bei Jesus, Mt. 21,28-32, sein Vorwort hat, hat Heinrich

Böll als Motto über seinen Roman «Ansichten eines Clowns» gesetzt.
An einem andern Ort vergleicht Böll die jungen Christen unserer

Zeit mit den drei Weisen aus dem Morgenland, die «als Ungetaufte
Christus anbeteten, ungetauft wieder davonzogen»; das heisst: sie
bleiben Ausgeschlossene. Weder jene, die zu Christus unterwegs sind,
noch jene, die schon mit ihm unterwegs sind, erwarten etwas von
Christi offizieller Repräsentantin. Warum schliessen sie sich aus? Was
ist es, das sie ausschliesst? Es ist das kirchliche Gesetz, das kirchliche
Wenn und Aber; so erfahren wir bei Autoren, die vom kirchlichen
Christentum herkommen und denen deshalb die Frage überhaupt zum
Problem werden konnte. Heinrich Böll hat diese Gründe, wie mir
scheint, am eindeutigsten formuliert, in Essay und Erzählung. «Die
Frage ist, ob man autoritär Glauben erwarten, verordnen, lehren kann.
Im Dubliner Tagebuch des Bruders von James Joyce, Stanislaus Joyce,
gibt es eine bezeichnende Stelle, wo dem Jungen in der Schule gesagt
wird, das und das sei die Lehre der Kirche, ,und das hast du gefälligst
zu glauben'. Zum Glück ist die Zeit - leider noch nicht überall in der
Welt - vorbei, in der auf diese Weise Glauben verbreitet worden
ist. Der Klerus der lehrenden Kirche hat sich einfach mit der
Tatsache abzufinden, dass sekundäre Lehren, Anweisungen, Vorschriften
heute nicht mehr so einfach unkontrolliert hingenommen werden.»
Schnier, in Bölls «Ansichten eines Clowns», ist mehr als ein Clown:
er hat die Züge eines Narren in Christo. Ein Protestant, der «in keiner
Kirche steuerpflichtig ist», widersetzt er sich aus Überzeugung der
kirchlichen «Domestizierungspraxis». Es ist ihm unbegreiflich, warum
er seine Verbindung mit der katholischen Marie Derkum kirchlich
sanktionieren lassen soll. Liebe, meint Schnier, kann nicht durch
Verträge festgelegt werden. Prälat Sommerwild jedoch, das Haupt des
«katholischen Klüngels», ein gewandter Prediger von «halbseidenem
Zeugs», sieht sich berufen, einzugreifen. Der «metaphysische Schrek-
ken», den er Marie einzujagen versteht, vermag die beiden schliesslich
zu trennen. Marie findet in die Arme eines katholischen Bürgers und
zurück in den Schoss der Kirche, Schnier verkommt alt Strassensänger
auf der Bahnhoftreppe. Denn Ordnung muss sein: kein Heil ausserhalb

der Kirche, kein Heil ohne das kirchliche Gesetz! - Bölls Protest
ist, wie jener des rebellischen Priesters James Kanavaugh, «Protest
aus Liebe». Besonders eindrücklich kommt er in seinen beiden jüngsten
Hörspielen, «Hausfriedensbruch» und «Aussatz», zu Wort. In beiden
zerbrechen Menschen am kirchlichen Gesetz, das Unmenschliches von
ihnen fordert. In «Hausfriedensbruch» ist es die Mischehengesetzgebung,

die zwei Liebende auseinander und in unerfüllte Ehen treibt,
in «Aussatz» die Forderung des Zölibats, die einen jungen Priester,
der nicht der Mutter Kirche und einem Mädchen die Treue halten
darf, zum Selbstmord führt. «Es geht nicht um Menschen, sondern
um Grundsätze», heisst es in «Hausfriedensbruch». Es geht der Kirche,

302



betont Böll wieder und wieder, neuerdings mit schneidender Schärfe,
ums «Sekundäre», statt ums Wesentliche, das Gebot der Liebe.

Es wäre nun aber sicher ein Missverständnis, zu meinen, das alles
betreffe den Katholizismus - bei uns Protestanten sei ja nach wie vor
das Primäre im Regiment. Der Berner Ernst Eggimann, der vor allem
mit seiner Gedichtsammlung «psalmen» sich als einer der ersten unter
den zeitgenössischen Schweizer Lyrikern vorgestellt hat, hat in seinen
«evangelischen kalendersprüchen» unser «Sekundäres» treffend
gezeichnet, nämlich das Gesetz unseres Gottesdienstes. «Schliesslich muss
jeden Sonntag Predigt sein», lesen wir. Als ein «pappappappapp»
wird die Predigt charakterisiert, als ein «lapplapplapplapp» das
Verhalten der Gemeinde und dem Predigtbesucher geraten: «wenn
du gott suchst. findest du ihn vielleicht/wenn du nicht mitsingst
und/dem stoppelbärtigen nachbarn zuschaust.» Auch Eggimann hat
seine Gedanken in Essays definiert. «Bin ich ein schlechter Christ»,
sagt er, «wenn es mir im Gottesdienst unmöglich wird? Ich komme
mir vor wie ein Heuchler: nicht die Texte wirken unecht, die ganze
Zeremonie ist es... Es muss etwas geschehen. Es genügt nicht,
moderne Kirchen aufzustellen, auch der Gottesdienst muss zeitgemäss
werden. Könnte nicht zum Beispiel in Bern eine dieser neuen Kirchen
als Stätte für Gottesdienstexperimente bezeichnet werden? Vorläufig
nur eine. Die andern dürften weiterbimmeln im alten Ton. Experimente

mit dem Gottesdienst! Warum eigentlich nicht? Der Tempelvorhang

ist zerrissen. Für uns Protestanten gibt es keine heiligen
Räume und heiligen Handlungen. Überall wo Christen zusammenkommen

und sich gemeinsam auf das Wort besinnen, in dieser Welt, zur
Veränderung dieser Welt, ist Gottesdienst. Ich könnte mir
vorstellen, dass es einige Pfarrer gibt, die glücklich wären, wenn in
ihrem Gottesdienst endlich der Ruf nach Diskussion ertönen würde
Vielleicht ist das der Hauptgrund, warum mich viele Predigten
langweilen: sie schliessen schon in ihrem Ton jede Diskussion aus.»

Ich möchte dieser Charakteristik protestantischer Gesetzlichkeit nun
noch einen Extremfall hinzufügen, um zu zeigen, dass auch sie sich
durchaus zur Unmenschlichkeit auswachsen kann. Es ist keine von
einem Literaten erfundene Geschichte, aber eine nicht erfundene über
einen Literaten, geschehen im Jahre des Herrn 1969. - Nach Jahren
der Flucht und des Umgetriebenseins, der er als Jude ausgesetzt war,
hat Wolfgang Hildesheimer in einer mittelgrossen Bündner Gemeinde
seine Bleibe gefunden. Sein Lebensschicksal spiegelt sich in seinem
Werk, einem Werk der Verzweiflung und verzweifelter Hoffnung;
wir erwähnten den Roman «Tynset».

Doch im Gegensatz zum Schlaflosen in seinem Roman hat der
Autor begonnen, am neuen Ort Wurzel zu schlagen. Er hat Freunde
gefunden. Einer unter ihnen ist Not, der Grenzwächter. Not bittet
Wolf, bei der Taufe seines vierten Kindes Pate zu sein. Wolf würde
den Wunsch gern erfüllen, aber er hat Bedenken: er ist konfessionslos;

303



er gehört - im Gegensatz zu seiner Frau - der protestantischen Kirche
nicht an. Not, argloses Mitglied der Kirchenpflege, glaubt die Bedenken
ohne weiteres zerstreuen zu können. Das wäre noch schöner. Ich
kenne dich. Wenn du kein Christ bist, weiss ich auch nicht, wer ein
Christ ist. So lässt sich Wolfgang Hildesheimer schliesslich mit offenbarer

Freude überreden. Aber Not hat die Rechnung ohne den
Pfarrer gemacht. Dieser hat Bedenken. Hildesheimer, dessen Werk
er zwar nur flüchtig kennt - doch ist es ihm schon auf Grund
kurzer Einblicke fragwürdig geworden -, gehört keiner christlichen
Kirche an, kann also bei der Taufe kein christliches Bekenntnis
ablegen. — Not, ein Grenzwächter, der Grenzen öffnen will, muss
den keineswegs etwa bejahrten Seelsorger ein zweites, ein drittes
Mal besuchen. In stundenlanger Bemühung hat er, der theologische
und literarische Laie, sich ein paar Argumente zurechtgelegt. Ja,
Hildesheimer gehöre keiner Kirche an. Aber es sei auffallend, wie
sehr gerade er sich in seinem Werk immer neu, fast hartnäckig mit der
Kirche auseinandersetze. Sie mache dabei allerdings keine gute Figur,
aber das sei zu begreifen. Was Hildesheimer als Flüchtling, dann als
Übersetzer in den Nürnberger Prozessen unter dem Namen der Kirche

begegnet sei, sei auf katholischer wie auf protestantischer Seite eine

Anpasserin, ja Mitläuferin gewesen, die ihre Augen vor dem Elend
der Verfolgten verschloss, niemals die Gemeinschaft der Liebe, die er
im Grund ersehne. Hildesheimers Kirchenkritik enthalte, bei aller
Enttäuschung, eine Erwartung, die die Kirche in ihrem wahren Wesen
suche. Er sei nach wie vor, zwar in erschütterter Hoffnung, unterwegs

zur Gemeinde. - Das sei alles schön und gut, wiederholte der
Pfarrer, aber die Taufe sei und bleibe ein Bekenntnisakt, das sei nun
einmal nicht zu ändern usw. - Ob das Gebot der Liebe, das Jesus
als erstes Gebot gegeben habe, nicht in einem solchen Fall alle andern
Gebote ausser Kraft setzen müsse?, fragte Not. Ob nicht, im Namen
der Liebe, eine Taufformel gefunden werden könnte, ja müsste - im
Sinne eines christlich geprägten Humanismus etwa -, zu der Hildesheimer

sich ohne weiteres bekennen könnte? Im übrigen glaube er,
Not, auf Grund seiner Freundschaft, dass Hildesheimer mehr von
Christus begriffen habe als mancher steuerzahlende Kirchenchrist, der
zur Taufe ohne Bedenken zugelassen würde. Dort, nicht hier, werde
die Taufe zur Farce. Hier aber könnte sie wieder einmal, abseits von
ihrem gesetzlich verankerten Sinn, zu einem Geschehen im Sinne
Christi werden, indem sie einem verzweifelt die Gemeinschaft Suchenden

die Hand der Gemeinschaft böte. - Kurz, dieser Vater und Freund
hat sein möglichstes getan, aber es hat alles nichts genützt. Dass auch
die Kirchenpflege des Pfarrers Standpunkt billigte und lobte, hat Wolfgang

Hildesheimer besonders schwer genommen. Er fühlte sich neuerdings

verfemt, ja verfolgt. Vielleicht nicht ganz zu Unrecht vermutete
er, Antisemitismus sei im Spiel. In schwerer nervlicher Krise wollte
er die Koffer packen und weiterziehen. Wenn es nicht geschehen ist,

304



dann wohl nur darum, weil er, abseits der offiziellen christlichen
Gemeinde, eine Gemeinde von Menschen gefunden hat, die ihn angenommen

und aufgenommen hat. Wie der evangelische Christus in die
Synagoge ging, so möchte er auch heute in die Kirche kommen. Er,
der den Vorhang im Tempel beseitigt, das «vordere Zelt» abgeschafft
und den Weg zum «Allerheiligsten» für alle wieder aufgetan hat (Mt.
27, 51, Hebr. 9, 1-12), möchte erst recht die Gemeinde des neuen
Bundes entsiegeln und entriegeln, denn sie ist seine Gemeinde und als
solche ganz eigentlich berufen, Lebensquell der Welt zu sein.

(Schluss folgt)

Tagt es endlich unter den Theologen?

Die Schweizer Presse brachte anfangs September die interessante
Notiz, dass die Rekrutierung der reformierten Feldprediger 1969
Schwierigkeiten bereitete. «Oft ist eine ,geringe Bereitschaft'
anzutreffen ein Feldpredigeramt zu übernehmen.»

Wenn kirchliche Stellen über dieser Feststellung seufzen mögen,
so ist anderseits zu hoffen, dass dieser Trend anhält, bis es dazu
kommt, dass sich kaum mehr ein reformierter Theologe finden lässt,
der sich für ein Feldpredigeramt zur Verfügung stellt. Es ist allerdings
allmählich Zeit geworden dafür, dass sich auch Theologen bewusst
werden, was sie tun, wenn sie zeitweilig den Talar des Predigers mit
dem mit Hauptmannstressen gezierten Soldatenrock auswechseln.

Brauchte es dazu den Anstoss durch den Aufbruch dar Opposition
in der Studentenschaft gegen das Establishment und die
Selbstverständlichkeit bürgerlicher Ruhe und Ordnung? Hätten es die Theologen
nicht schon längst wissen können, dass sich Marsdienst mit christlichem

Bruderdienst nicht verträgt? Hätten sie nach den Erfahrungen
von zwei Weltkriegen in einem Menschenleben und ihre barbarisieren-
den Auswirkungen auf die Lebensart der gesamten Menschheit nicht
erkennen können, dass die Dienste und Werke des heiligen Geistes in
krassestem Gegensatz zu dem Geist nationalistischen und
imperialistischen Machtstrebens steht, der, vereint mit kapitalistischer
wirtschaftlicher Ausbeutung des zivilisatorisch und sozial Schwächeren,
die Armeen als Werkzeuge seines menschenverderbenden Wirkens
braucht? Wie kann ein Nachfolger Jesu sich dazu hingeben, die
Absichten und Taten solcher Gegebenheiten christlich zu verbrämen und
damit zugleich das Ernstgenommenwerden seiner Botschaft von der
erlösenden Gottesliebe in Jesus in Frage stellen zu lassen?

Ich höre schon den Einwand gegen meine Hinweise: Es gehe doch
beim Feldpredigeramt nicht um das Segnen der Armee und ihrer
Taten und der dahinterstehenden Absichten der herrschenden Kreise
in bezug auf die Intentionen ihres inneren und äusseren politischen
Handelns, sondern es ginge doch darum, dem Menschen im Soldaten

305


	Nichtkirche als Zukunft der Kirche? : "Jedermann sucht dich" (Mt. 1, 38)

