Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 10

Artikel: Nichtkirche als Zukunft der Kirche? : "Jedermann sucht dich" (Mt. 1, 38)
Autor: Blanke, Huldrych

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141797

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

rern, und langsam wurde mir bekannt, dass auch bei der Verteilung von
Bhoodan-Land weitgehend Korruption mitgespielt hatte, und das bei
Fiihrern und Gefiihrten. Als ich dann einsah, dass ich ausserstande war,
etwas zu dndern, trat ich aus.»

Wie ist also nun die Situation? Man muss einsehen, dass es keinen
anderen Weg gibt als eine friediiche, gewaltlose Aktion, die alle Be-
teiligten, Landlose, Besitzer, Regierung und Parteien ins Spiel bringt.
Aber wer wird sie zusammenbringen, und wie?

Jajaprakash Narajan versucht, eine Antwort darauf zu finden. Er
hat beschlossen, sie jedem Dorf in Bihar vorzulegen. Sein Programm
umfasst vier Punkte:

1. Verteilung von Land an die Landlosen

2. Reorganisation und Stiarkung der Dorfgemeinschaften so, dass sie
selbstversorgende Demokratien werden

3. Uberleitung personlichen Besitzes von Land in Gemeindebesitz

4. Gleiche Verteilung von Einkommen, Erzeugnis und Arbeit auf
alle, um die Dorfer zu einer Einheit zusammenwachsen zu lassen, die
ihre Entwicklung selbst in die Hand nimmt.

Jajaprakash Narajan hat schon acht Wochen in seinem Gebiet
gearbeitet, Land verteilt und Dorfgemeinschaften in 30 Dorfern ein-
gerichtet. Wie lange wird es bei diesem Tempo dauern, bis die
60 000 Dorfer Bihars bedacht worden sind oder die 500 000 ganz
Indiens? Wird J. N. viele Helfer und willige Unterstiitzung finden? Ist
da keine Hoffnung, Hunderte und Tausende gleichzeitig einzusetzen,
so dass die Entwicklung beschleunigt werden kann?

Das sind die Hauptfragen, die sich Gandhis Anhédnger heute stellen.

Peace News 18.9.70
(Ubersetzt v. K. Struve)

Nichtkirche als Zukunft der Kirche?
«Jedermann sucht dich» (Mt. 1, 38)

Es gab zur Zeit und im Lande Jesu zweierlei Wartende: «die drin-
nen» und «die draussen». «Die drinnen», die Pharisder und Schrift-
gelehrten, befanden sich allerdings kaum noch im Stande des Wartens.
Sie wussten schon alles. Sie hatten ihn schon, den Messias; sie hatten
sein Bild: einer der Thren wird er sein, ein Mann der Synagoge. Und
sie wussten, welches Bild er sich von den Seinen machen wiirde:
das Bild des Pharisders und Schriftgelehrten, und sie verachteten
«die draussen», die diesem Bild nicht entsprachen, Zollner, Siinder,
Samariter und Heiden, denen das Gesetz zu schwer war.

«Die draussen» warteten. Es war, in der Einsicht der eigenen

296



Unheiligkeit, verzweifeltes Warten, Warten aus der Ferne — Zachdus,
der Hauptmann von Kapernaum -, aber ein Warten, das etwas er-
wartet: Heilung, Heil, einen Heiland.

Es war die Erwartung wider besseres Wissen, die Erfiillung gefunden
hat. Ja, Jesus ging auch in die Synagoge, er stieg hinauf zum Tempel,
aber ithre Hiiter wollten ihn nicht haben. Es war nicht der Erwartete;
er war kein Herr, er war ein Knecht und hielt es mit den Knechten,
unter denen er geboren war. Nicht genug: er wollte, dass die Frommen
um der Unfrommen willen ihr Gesetz vergdssen. Und das war unver-
zeihlich.

Der paradigmatische Charakter der Zeit Jesu muss uns Heutigen ins
Auge fallen. «Sie dhneln sich ... oft aufs Haar, die Letzten der Ge-
rechten m Israels Synagogen und die Letzten der Getreuen im kirchli-
chen Gemeindekern» (Werner Jetter). Dass eine Kirche, die auf dem
Evangelium gegriindet, sich immer neu der Zukunft des evangelischen
Christus offnen sollte, ist bei ihren altgedienten, treuen Seelen weitge-
hend in Vergessenheit geraten. Alles ist, so wie es ist, von ihm so ge-
wollt: die «heilige» Lehre, das «heilige» Brauchtum, die «heilige» Ord-
nung. Er war ein Mann der Kirche, und mit Uberzeugung kann man
bekennen: «Wir haben Christus zum Vater» (vgl. Mt. 3, 9), mit Uber-
zeugung jene verurteilen, denen der kirchliche Christus nichts zu sagen
hat: die «destruktiven Literaten», die «unreifen Protestler», die samt
und sonders «bolschewistischen» Marxisten.

Zahlreich seien die Atheisten, in deren Gesichtern «eine adventisti-
sche Sehnsuchts> zu erkennen sei, sagt demgegeniiber der Christ und
Schriftsteller Heinrich Boll, und das Zeugnis der modernen Literatur,
die mir eine Anwiltin des modernen Menschen zu sein scheint, be-
stitigt seine Erfahrung. Moderne Literatur ist Literatur im Advent.
Wir nennen hier drei Autoren, die fiir viele stehen miissen: Samuel
Beckett, Wolfgang Hildesheimer und Eugene Ionesco. Der Abgrund,
den sie als Erfahrung des Absurden definieren, ist keine endgiiltige,
nur eine vorldufige Station auf der Flucht vor den iiberlebten Autoritd-
ten. Der Versuch, sich aus der Tiefe emporzuarbeiten, «auf die andere
Seite hiniiberzugelangen, wird, trotz allen Riickfédllen in den Nihilismus,
bei aller Verzweiflung, immer neu unternommen. In Samuel Becketts
bekanntem Stiick «Warten auf Godot» stehen zwei Landstreicher am
Strassenrand. Sie warten, als wiren sie verabredet, auf den geheimnis-
vollen Herrn Godot, der sein Kommen stindig ankiindigt, aber immer
wieder verschiebt. Die Zeit wird lang; sie vertreiben sie mit Geschwitz
und warten. Sie warten vergeblich. «Nur der Baum lebt», sagt Wladi-
mir, einen Baum betrachtend. Etwas spéter: «Morgen hingen wir
uns auf. — Es sei denn, dass Godot kdme.» Estragon fragt: «Und
wenn er kommt?» Wladimir antwortet: «Sind wir gerettet.» — Die
Frage Wladimirs und Estragons, die Frage nach dem Heil, bewegt
Becketts ganzes Werk. Molloy, im ersten Roman der Trilogie «Molloy»,
«Malone stirbt», «Der Namenlose», will in seinen Ursprung zuriick,

297



will heimkehren aus der Verbannung. Aber seine Wanderung, deren
Stationen oft und deutlich an jene der Passionsgeschichte und der
Odyssee erinnern, ist von hoffnungsloser Miihsal. Schliesslich kriecht
er auf allen Vieren durch einen Wald. Endlich, nach Jahr und Tag,
gelangt er an sein Ende. Er sieht im Licht eine riesige Ebene. «Und als
meine Augen sich an das Licht gewdhnt hatten, glaubte ich die Zinnen
und Glockentiirme einer Stadt zu erkennen, die sich schwach am
Horizont abzeichnete, doch natiirlich liess nichts daran mich vermuten,
dass es wirklich eine Stadt war.» Unbeweglich geworden blickt Molloy
dorthin. Er kann nicht mehr weiter. Die Heimkehr war vergeblich.
— Becketts Romantrilogie ist ein immer neu, immer radikaler unter-
nommener Versuch, zu sagen, wer der Mensch eigentlich sei; aber die
Anstrengung ist aussichtslos. Jeder Anlauf scheitert. Es gibt keinen
Sinn fiir den Menschen. Dank ihm werde das Fragen nun endgiiltig vor-
bei sein, sagt der «Namenlose» schliesslich. «Sie werden gehen, einer
nach dem andern, oder sie werden fallen, sie werden sich fallen lassen,
da, wo sie sind, sie werden sich nicht mehr rithren, dank mir. . ., und
das Schweigen wird auf uns alle herabsinken und sich legen, wie der
Sandstaub nach dem Massaker in der Arena.» Doch des «Namenlosen»
letztes Wort ist nicht Becketts letztes Wort. Den Autor des «Namen-
losen» hat das Verhidngnis, sosehr er seinem Sog ausgesetzt ist, noch
nicht ergriffen. «<Er muss weitermachen. Denn schweigen kann nur,
wer in seine Identitdt gelangt ist», stellt Dieter Wellershof in einer
Beckett-Analyse fest (und bestdtigt damit eine These Paul Tillichs).
«Erst wenn das Denken die Wirklichkeit erreicht hat, wird es zu
Ende sein. Der Anspruch auf Wahrheit wird um so dringender, je
deutlicher er als unerfiillbar erscheint. ... Die paradoxe Verstrickung
kann nur durchschlagen werden durch ein Evidenzerlebnis, das
Beckett, indem er es verweigert, provoziert.»

Das Leiden am Nichts ist auch das Thema des (Euvres von Wolfgang
Hildesheimer. Wir erwdhnen hier den Roman «Tynset». «Tynset»,
dieser innere Monolog eines Verzweifelten, eines verzweifelt immer
noch Hoffenden, ist das Protokoll einer schlaflosen Nacht — einer von
vielen. Der Erzahler, Jude, hat einer gefihrlichen Versuchung nicht
widerstanden. Er hat Hoffnung in den neuen Staat gesetzt. Er ist,
als der Krieg zu Ende war, zuriickgekommen, aber das Misstrauen
des einmal Betrogenen war nicht ganz iiberwunden; er hat, um sich
der Liebe des wiedergefundenen Vaterlands zu versichern, mit Hilfe
des Telephons anonyme Proben aufs Exempel gemacht — und ist auf
den Morder im Nachbarn gestossen: ein paar aus der Luft gegriffene,
provokative Anspielungen, unbewiltigte Vergangenheit betreffend, ver-
mogen das aus dem Schlaf geweckte Gegeniiber in Entsetzen zu
versetzen oder in Rage zu bringen: «Warte nur! Bald sind wir wieder
da! Dann geht es euch an den Kragen!» Und #hnliche  Erfahrungen
gab es auch ungerufen. Sie zwangen den Heimgekehrten neuerdings
zur Flucht, fort von den falschen Freunden in ein entlegenes Tal, an

298



einen vergessenen Ort. Dort lebt er nun, endgiiltig verwaist, allein in
einem grossen, hallenden Palazzo; nicht ganz allein: Celestina, die
Haushilterin, ist da — und ist nicht da: sie ist, wie schon ihr Name
sagt, religios, ist deshalb als Mensch fiir die Menschen verloren. Da
liegt er nun, allein in seinem grossen Bett, von seinen Schrecken ver-
folgt, und sucht den Schlaf und gaukelt sich Geschichten vor, die
ihn ablenken sollen, und sinnt, und horcht; und hie und da, wéhrend
der langen Nacht, hort er den Hahn auf dem Nachbarhof krihen, und
manchmal, wenn der Wind aus Siidosten kommt, hort er noch einen
zweiten, entfernten, der dem ersten antwortet. «. . .. und oft denke ich,
dass die beiden Héahne vielleicht gar nichts miteinander zu tun haben,
einander gar nicht horen, einzig ich, der ich sie beide hore, sei das
stumme, passive Bindeglied zwischen zwei Kreaturen, die der Einsam-
keit zdher ndchtlicher Zeit ausgesetzt sind, und eine jede krdhe fiir
sich, in ihrem eigenen toten, dunklen Raum, und jeder Raum sei durch
die Dichte der Dunkelheit vom andern getrennt...» Die Einsamkeit
gebiert eine Fata Morgana: Tynset, des Schlaflosen letzte, «grossere
Hoffnung». Absichtslos greift er nach einem Buch auf dem Nacht-
tisch und bekommt — Uberbleibsel seiner Fluchten — das Kursbuch
der norwegischen Staatsbahnen in die Hand. Absichtslos blitternd
findet er: Tynset. «Tynset. Das klingt nach.» Tynset, der vollig unbe-
kannte, der reine Ort, wird zum «Ort der Erfiillung», zum «einzig
moglichen Ziel», zum «Ankerplatz in einem Meer von Irrtum». Nach
Tynset! In Tynset wohnt ein Mensch! Ein Lehrer, «der, besonders
nachts, unter der Riickstdndigkeit seiner Heimat leidet und die M&-
glichkeiten einer Volkshochschule zu errechnen versucht. . . . versuche
ich es mit ihm, irgendeine Verwandtschaft sollte ich herstellen mit
einem Bewohner von Tynset, irgendeine. Nehme ich den Lehrer,
meinen Freund...» Aber Schnee fillt iiber Nacht und verhindert
die ohnehin nicht beschlossene Reise aus dem abgeschlossenen Tal.
Fin neuer hoffnungsloser Tag beginnt, e¢in Tag des Todes. Es ldutet
Morgen; dann ldutet es Tod. Es ist die kleine Glocke, die bimmelt,
«Stella Mariaes: ein Kind ist gestorben; kurz bimmelt sie: ein armes
Kind. Sie verhilft dem Bettldgerigen zu einem Entschluss: er wird dem
namenlosen Bauernkind das letzte Geleite geben. Er wird sich der klei-
nen Gemeinde anschliessen, wird sich den Armen eingliedern und mit
ihnen, unter den schwarzen Regenschirmen, zum kleinen Friedhof
hinaufziehn. — Aber auch dieser letzte Vorsatz ist vergeblich gefasst.
Alle Kraft ist erschopft. der Verstossene bleibt liegen in seinem Bett,
seinem «Grab». — «Heikel Messianisches» sieht Hilde Domin schon
in diesem Roman angelegt. Es diirfte in Hildesheimers n#chstem,
«Masante», zum Durchbruch kommen.

Eugene Ionesco hat seiner «tragischen Farce» «Die Stiihle» das
folgende Wort vorangestellt: «Die Welt erscheint mir mitunter leer von
Begriffen und das Wirkliche unwirklich. Dieses Gefiihl der Unwirklich-
keit, die Suche nach einer wesentlichen, vergessenen, unbenannten

299



Realitit, ausserhalb derselben ich nicht zu sein glaube, wollte ich
ausdriicken — mittels meiner Gestalten, die im Unzusammenhéngenden
umherirren und die nichts ihr eigen nennen, ausser ihrer Angst, ihrer
Reue, ihrem Versagen, der Leere ihres Lebens.» Dies ist Ionescos
Thema, nicht nur der «Stiihle», sondern seiner Stiicke iiberhaupt, denen
neuerdings, zum Beispiel in «Hunger und Durst», die Farce vollig
verlorenging und allein die Tragik blieb. Es hat sich in Ionescos
letzter Verdffentlichung, seinem «Tagebuch», zum Bekenntnis zuge-
spitzt. Der Autor selbst tritt aus den Kulissen seines Theaters und
bekennt sich als den, der bei Tag und Nacht, im Wachen und im Traum
von antwortlosen Fragen umgetrieben und gefangengehalten wird.

«Ich habe immer versucht, zu leben, doch ich bin am Leben vorbei-
gegangen. Ich glaube, das ist etwas, was die meisten Menschen emp-
finden . .. Ich bin in einem Alter, da man in einem Jahr um zehn Jahre
altert, da eine Stunde nur wenige Minuten dauert, und da man die
Viertelstunden nicht einmal mehr wahrnimmt. Und trotzdem laufe ich
noch immer dem Leben nach in der Hoffnung, es im letzten Augen-
blick einzuholen, so, wie man auf das Trittbrett eines Wagens springt,
wenn der Zug schon losfdahrt. ... Ich habe nie vergessen, ich habe die
Kindheit nie wiedergefunden. Ausser der Kindheit gibt es nur die
Gnade, die uns dariiber hinwegtrosten kann, dass wir existieren, oder
die uns die Fiille, den Himmel auf Erden und im Herzen zu geben
vermag. ... Wie konnte man ohne die Gnade leben? Oder aber, wenn
es die Gnade nicht gibt, dann muss es ein Vergessen geben, um leben
zu konnen.»

Emil Staiger glaubt im «Abgrund» das letzte Thema der modernen
Literatur zu erkennen. Ich mdchte behaupten, es sei nicht einmal
das vorletzte. Das vorletzte sei die Erwartung, als letztes aber erkenne
ein vorurteilsloser Leser immer deutlicher das Wort der Liebe, ja, das
fleischgewordene Wort der Liebe selbst. Albert Camus, der uns in
Meursault («Der Fremde») den Menschen gezeigt hat, der der Herr-
schaft des Absurden erliegt, zeigt uns in Rieux, dem Arzt («Die Pest»),
sein Gegenbild, der es besiegt. Er schafft es zwar nicht aus der Welt,
er schafft keine neue Welt, aber er tut an seinem Ort, im pestge-
schlagenen Oran, was einem Menschen moglich ist, und annulliert es
so, in jedem Augenblick, aufs neue. Rieux, eine der bleibenden
Gestalten der modernen Literatur, ist reprdsentative Gestalt; sein
Zeugnis, das Zeugnis der Humanitdt, wird immer eindeutiger, ein-
dringlicher und cinstimmiger formuliert. Und es bleibt nicht dabei. Es
wird konkretisiert: Christus selbst tritt auf den Plan, der Menschen-
sohn aus Nazareth. Vor allem erscheint er immer wieder in der
Literatur der Jiingsten. Der Provo-Dichter Cara Kooscha nennt Chri-
stus seinen «Genossen» und bekennt: «schade, dass du nicht in unseren

/zeiten lebst/die chance/zu iiberleben ist gross.» Der Beatnik-Autor
Lawrence Ferlinghetti beschreibt zwar (in seinem Gedicht «Christus
kletterte herab») Christi Flucht aus dieser Zeit der «wurzellosen
300



Christbdume», aber er beschreibt auch seine Zuflucht im Schoss
«irgendeiner anonymen Maria». Und hier, in der schwangeren Frau, er-
wartet er seine zweite Niederkunft, «die verriickteste aller Niederkiinf-
te». «Christus ist fiir mich der Outsider, der ,Langhaarige’, der Rebell»,
sagt der Basler Christoph Mangold, «die VerkOrperung dessen, der
sich in keine menschliche Ordnung einfiigen ldsst...; er ist illegitim,
ein Ketzer, ein Pazifist. Ich sehe zwischen ,Christentum’ und ,Christus’
nur eine verbale Ubereinstimmung.» Aber nicht erst die jiingste
Literatur hat Christus wiederentdeckt — die Zeugnisse liessen sich
vermehren —, er kommt in der jungen Literatur {iberhaupt in erstaun-
lichem Masse — wenn auch in verborgener Weise — zur Sprache, bei
Boll, Diirrenmatt, Faulkner etwa, nicht zuletzt in der marxistisch
gepriagten. Die Geschichte des jungen spanischen Bauern Paco zum
Beispiel, die uns Ramon José Sender, ein Exilspanier, in seinem
«Requiem fiir einen spanischen Landsmann» erzdhlt, vollzieht sich
nach dem tddlichen Gesetz des Weges Christi, wie viele Zeichen be-
deuten: das Schweisstuch des um der Gerechtigkeit willen Verfolgten
verfangt sich in den Dornen am Weg, ein Zenturio bringt ihn zu Tode,
sein Fohlen, das verloren durch die Gassen, iliber den Platz irrt, sich
schliesslich sogar in die Kirche verirrt, wird vom Messbuben mit
einem Esel verwechselt; Mosen Millan, der Priester, vereinigt in sich
die Ziige des Pharisders und Judas; befangen in seinem zur Ideologie
erstarrten Glauben, der «die Minze, den Anis, den Kiimmel verzehn-
tet», aber die Barmherzigkeit ausser acht ldsst (Mt. 23, 23), gefangen
in der niitzlichen Verbindung zu den Anh#ngern des Thrones im
Dorf, wird er zum Verriter des jungen Mannes, der, ein Stellvertreter,
Christi, sich berufen sah, fiir die Armen in den Hohlen einzutreten.
Auch bei Bert Brecht, der, wie Ernst Bloch iiberliefert, die Bibel als
seine Lieblingslektiire bezeichnete, begegnen wir Gestalten, hinter de-
nen unzweifelhaft die figura Christi steht. Denken wir an Johanna
Dark, die «heilige Johanna der Schlachthife», die Chicagos Arbeits-
losen und Ausgebeuteten Schwester werden will, an den «guten Men-
schen von Sezuan», Shen Te, die von den Armen «der Engel der
Vorstadte» genannt wird, an die schlichte Magd Grusche (im «Kauka-
sischen Kreidekreis»), die der «Verfilhrung zur Giite» erliegt und
sich des verlassenen Kindes der Gouverneursfrau annimmt, an die
stumme Kattrin (in «Mutter Courage»), die sich fiir die schlafende
Stadt Halle aufopfert. Zwar iibt Brecht im gleichen Zusammenhang
sarkastische Kritik an der christlichen Caritas; er bezeichnet sie als
Oberflichenbehandlung, die nichts verdndert, nur vertuscht, und for-
dert Umwilzung der Verhiltnisse. Aber ist dies Kritik an Christus? —
nicht vielmehr — zwar unbewusste — Kritik im Sinne Christi an der
kirchlichen Auslegung der Nichstenliebe? Denn Christi Liebe war mehr
als jene der Johanna: sie war auf Weltverdnderung gerichtet. — «Die
werden es sehen, denen von ihm noch nichts verkiindet ward, und
die verstehen, die noch nichts vernommen haben.» Dieses Paulus-Wort

301



Rom. 10,20), das bei Jesus, Mt.21,28-32, sein Vorwort hat, hat Hein-
rich Boll als Motto iiber seinen Roman «Ansichten eines Clowns» gesetzt.

An einem andern Ort vergleicht Boll die jungen Christen unserer
Zeit mit den drei Weisen aus dem Morgenland, die «als Ungetaufte
Christus anbeteten, ungetauft wieder davonzogen»; das heisst: sie
bleiben Ausgeschlossene. Weder jene, die zu Christus unterwegs sind,
noch jene, die schon mit ithm unterwegs sind, erwarten etwas von
Christi offizieller Reprisentantin. Warum schliessen sie sich aus? Was
ist es, das sie ausschliesst? Es ist das kirchliche Gesetz, das kirchliche
Wenn und Aber; so erfahren wir bei Autoren, die vom kirchlichen
Christentum herkommen und denen deshalb die Frage {iberhaupt zum
Problem werden konnte. Heinrich Boll hat diese Griinde, wie mir
scheint, am eindeutigsten formuliert, in Essay und Erzdhlung. «Die
Frage ist, ob man autoritir Glauben erwarten, verordnen, lehren kann.
Im Dubliner Tagebuch des Bruders von James Joyce, Stanislaus Joyce,
gibt es eine bezeichnende Stelle, wo dem Jungen in der Schule gesagt
wird, das und das sei die Lehre der Kirche, ,und das hast du gefilligst
zu glauben‘. Zum Gliick ist die Zeit — leider noch nicht iiberall in der
Welt — vorbei, in der auf diese Weise Glauben verbreitet worden
ist. Der Klerus der lehrenden Kirche hat sich einfach mit der Tat-
sache abzufinden, dass sekunddre Lehren, Anweisungen, Vorschriften
heute nicht mehr so einfach unkontrolliert hingenommen werden.»
Schnier, in Bolls «Ansichten eines Clowns», ist mehr als ein Clown:
er hat die Ziige eines Narren in Christo. Ein Protestant, der «in keiner
Kirche steuerpflichtig ist», widersetzt er sich aus Uberzeugung der
kirchlichen «Domestizierungspraxis». Es ist ihm unbegreiflich, warum
er seine Verbindung mit der katholischen Marie Derkum Kkirchlich
sanktionieren lassen soll. Liebe, meint Schnier, kann nicht durch Ver-
trige festgelegt werden. Prédlat Sommerwild jedoch, das Haupt des
«katholischen Kliingels», ein gewandter Prediger von «halbseidenem
Zeugs», sieht sich berufen, einzugreifen. Der «metaphysische Schrek-
ken», den er Marie einzujagen versteht, vermag die beiden schliesslich
zu trennen. Marie findet in die Arme eines katholischen Biirgers und
zuriick in den Schoss der Kirche, Schnier verkommt alt Strassensinger
auf der Bahnhoftreppe. Denn Ordnung muss sein: kein Heil ausser-
halb der Kirche, kein Heil ohne das kirchliche Gesetz! — Bolls Protest
ist, wie jener des rebellischen Priesters James Kanavaugh, «Protest
aus Liebe». Besonders eindriicklich kommt er in seinen beiden jlingsten
Horspielen, «Hausfriedensbruch» und «Aussatz», zu Wort. In beiden
zerbrechen Menschen am kirchlichen Gesetz, das Unmenschliches von
ihnen fordert. In «Hausfriedensbruch» ist es die Mischehengesetzge-
bung, die zwei Liebende auseinander und in unerfiillte Ehen treibt,
in «Aussatz» die Forderung des Zolibats, die einen jungen Priester,
der nicht der Mutter Kirche und einem Midchen die Treue halten
darf, zum Selbstmord fiihrt. «Es geht nicht um Menschen, sondern
um Grundsitze», heisst es in «Hausfriedensbruch». Es geht der Kirche,

302



betont Boll wieder und wieder, neuerdings mit schneidender Schirfe,
ums «Sekundire», statt ums Wesentliche, das Gebot der Liebe.

Es wire nun aber sicher ein Missverstindnis, zu meinen, das alles
betreffe den Katholizismus — bei uns Protestanten sei ja nach wie vor
das Primédre im Regiment. Der Berner Ernst Eggimann, der vor allem
mit seiner Gedichtsammlung «psalmen» sich als einer der ersten unter
den zeitgendssischen Schweizer Lyrikern vorgestellt hat, hat in seinen
«evangelischen kalenderspriichen» unser «Sekundidres» treffend ge-
zeichnet, ndmlich das Gesetz unseres Gottesdienstes. «Schliesslich muss
jeden Sonntag Predigt sein», lesen wir. Als ein «pappappappapp»
wird die Predigt charakterisiert, als ein «lapplapplapplapp» das
Verhalten der Gemeinde und dem Predigtbesucher geraten: «wenn
du gott suchst... findest du ihn vielleicht/wenn du nicht mitsingst
und/dem stoppelbértigen nachbarn zuschaust.» Auch Eggimann hat
seine Gedanken in Essays definiert. «Bin ich ein schlechter Christ»,
sagt er, «wenn es mir im Gottesdienst unmoglich wird? . . . Ich komme
mir vor wie ein Heuchler: nicht die Texte wirken unecht, die ganze
Zeremonie ist es... Es muss etwas geschehen. Es geniigt nicht, mo-
derne Kirchen aufzustellen, auch der Gottesdienst muss zeitgemiss
werden. Konnte nicht zum Beispiel in Bern eine dieser neuen Kirchen
als Stitte fiir Gottesdienstexperimente bezeichnet werden? Vorldufig
nur eine. Die andern diirften weiterbimmeln im alten Ton. Experi-
mente mit dem Gottesdienst! Warum eigentlich nicht? Der Tempel-
vorhang ist zerrissen. Fiir uns Protestanten gibt es keine heiligen
Réume und heiligen Handlungen. Uberall wo Christen zusammenkom-
men und sich gemeinsam auf das Wort besinnen, in dieser Welt, zur
Verdanderung dieser Welt, ist Gottesdienst... Ich konnte mir vor-
stellen, dass es einige Pfarrer gibt, die gliicklich wiren, wenn in
ihrem Gottesdienst endlich der Ruf nach Diskussion erténen wiirde . . .
Vielleicht ist das der Hauptgrund, warum mich viele Predigten lang-
weilen: sie schliessen schon in ihrem Ton jede Diskussion aus.»

Ich mochte dieser Charakteristik protestantischer Gesetzlichkeit nun
noch einen Extremfall hinzufiigen, um zu zeigen, dass auch sie sich
durchaus zur Unmenschlichkeit auswachsen kann. Es ist keine von
einem Literaten erfundene Geschichte, aber eine nicht erfundene iiber
einen Literaten, geschehen im Jahre des Herrn 1969. — Nach Jahren
der Flucht und des Umgetriebenseins, der er als Jude ausgesetzt war,
hat Wolfgang Hildesheimer in einer mittelgrossen Biindner Gemeinde
seine Bleibe gefunden. Sein Lebensschicksal spiegelt sich in seinem
Werk, einem Werk der Verzweiflung und verzweifelter Hoffnung;
wir erwidhnten den Roman «Tynset».

Doch im Gegensatz zum Schlaflosen in seinem Roman hat der
Autor begonnen, am neuen Ort Wurzel zu schlagen. Er hat Freunde
gefunden. Einer unter ihnen ist Not, der Grenzwichter. Not bittet
Wolf, bei der Taufe seines vierten Kindes Pate zu sein. Wolf wiirde
den Wunsch gern erfiillen, aber er hat Bedenken: er ist konfessionslos;

303



er gehort — im Gegensatz zu seiner Frau — der protestantischen Kirche
nicht an. Not, argloses Mitglied der Kirchenpflege, glaubt die Bedenken
ohne weiteres zerstreuen zu konnen. Das wire noch schoner. Ich
kenne dich. Wenn du kein Christ bist, weiss ich auch nicht, wer ein
Christ ist. So ldsst sich Wolfgang Hildesheimer schliesslich mit offen-
barer Freude iiberreden. Aber Not hat die Rechnung ohne den
Pfarrer gemacht. Dieser hat Bedenken. Hildesheimer, dessen Werk
er zwar nur fliichtig kennt — doch ist es thm schon auf Grund
kurzer Einblicke fragwiirdig geworden —, gehort keiner christlichen
Kirche an, kann also bei der Taufe kein christliches Bekenntnis
ablegen. — Not, ein Grenzwichter, der Grenzen Offnen will, muss
den keineswegs ctwa bejahrten Seelsorger ein zweites, ein drittes
Mal besuchen. In stundenlanger Bemiihung hat er, der theologische
und literarische Laie, sich ein paar Argumente zurechtgelegt. Ja,
Hildesheimer gehore keiner Kirche an. Aber es sei auffallend, wie
sehr gerade er sich in seinem Werk immer neu, fast hartnédckig mit der
Kirche auseinandersetze. Sie mache dabei allerdings keine gute Figur,
aber das sei zu begreifen. Was Hildesheimer als Fliichtling, dann als
Ubersetzer in den Niirnberger Prozessen unter dem Namen der Kirche
begegnet sei, sei auf katholischer wie auf protestantischer Seite eine
Anpasserin, ja Mitlduferin gewesen, die ihre Augen vor dem Elend
der Verfolgten verschloss, niemals die Gemeinschaft der Liebe, die er
im Grund ersehne. Hildesheimers Kirchenkritik enthalte, bei aller
Enttduschung, eine Erwartung, die die Kirche in threm wahren Wesen
suche. Er sei nach wie vor, zwar in erschiitterter Hoffnung, unter-
wegs zur Gemeinde. — Das sei alles schon und gut, wiederholte der
Pfarrer, aber die Taufe sei und bleibe ein Bekenntnisakt, das sei nun
einmal nicht zu dndern usw. — Ob das Gebot der Liebe, das Jesus
als erstes Gebot gegeben habe, nicht in einem solchen Fall alle andern
Gebote ausser Kraft setzen miisse?, fragte Not. Ob nicht, im Namen
der Licbe, eine Taufformel gefunden werden konnte, ja miisste — im
Sinne eines christlich geprdagten Humanismus etwa —, zu der Hildes-
heimer sich ohne weiteres bekennen konnte? Im iibrigen glaube er,
Not, auf Grund seiner Freundschaft, dass Hildesheimer mehr von
Christus begriffen habe als mancher steuerzahlende Kirchenchrist, der
zur Taufe ohne Bedenken zugelassen wiirde. Dort, nicht hier, werde
die Taufe zur Farce. Hier aber konnte sie wieder einmal, abseits von
ihrem gesetzlich verankerten Sinn, zu einem Geschehen im Sinne
Christi werden, indem sie einem verzweifelt die Gemeinschaft Suchen-
den die Hand der Gemeinschaft bote. — Kurz, dieser Vater und Freund
hat sein mdoglichstes getan, aber es hat alles nichts geniitzt. Dass auch
die Kirchenpflege des Pfarrers Standpunkt billigte und lobte, hat Wolf-
gang Hildesheimer besonders schwer genommen. Er fiihlte sich neuer-
dings verfemt, ja verfolgt. Vielleicht nicht ganz zu Unrecht vermutete
er, Antisemitismus sei im Spiel. In schwerer nervlicher Krise wollte
er die Koffer packen und weiterziehen. Wenn es nicht geschehen ist,

304



dann wohl nur darum, weil er, abseits der offiziellen christlichen Ge-
meinde, eine Gemeinde von Menschen gefunden hat, die ihn angenom-
men und aufgenommen hat. Wie der evangelische Christus in die
Synagoge ging, so mochte er auch heute in die Kirche kommen. Er,
der den Vorhang im Tempel beseitigt, das «vordere Zelt» abgeschafft
und den Weg zum «Allerheiligsten» fiir alle wieder aufgetan hat (Mt.
27, 51, Hebr. 9, 1-12), mochte erst recht die Gemeinde des neuen
Bundes entsiegeln und entriegeln, denn sie ist seine Gemeinde und als
solche ganz eigentlich berufen, Lebensquell der Welt zu sein.

(Schluss folgt)

Tagt es endlich unter den Theologen?

Die Schweizer Presse brachte anfangs September die interessante
Notiz, dass die Rekrutierung der reformierten Feldprediger 1969
Schwierigkeiten bereitete. «Oft ist eine ,geringe Bereitschaft’ anzu-
treffien ein Feldpredigeramt zu iibernehmen.»

Wenn Kkirchliche Stellen iiber dieser Feststellung seufzen mogen,
so ist anderseits zu hoffen, dass dieser Trend anhilt, bis es dazu
kommt, dass sich kaum mehr ein reformierter Theologe finden ldsst,
der sich fiir ein Feldpredigeramt zur Verfiigung stellt. Es ist allerdings
allmdhlich Zeit geworden dafiir, dass sich auch Theologen bewusst
werden, was sie tun, wenn sie zeitweilig den Talar des Predigers mit
dem mit Hauptmannstressen gezierten Soldatenrock auswechseln.

Brauchte s dazu den Anstoss durch den Aufbruch der Opposition
in der Studentenschaft gegen das Establishment und die Selbstver-
standlichkeit biirgerlicher Ruhe und Ordnung? Hitten es die Theologen
nicht schon ldngst wissen konnen, dass sich Marsdienst mit christli-
chem Bruderdienst nicht vertrdgt? Hitten sie nach den Erfahrungen
von zwei Weltkriegen in einem Menschenleben und ihre barbarisieren-
den Auswirkungen auf die Lebensart der gesamten Menschheit nicht
erkennen konnen, dass die Dienste und Werke des heiligen Geistes in
krassestem Giegensatz zu dem Geist nationalistischen und imperia-
listischen Machtstrebens steht, der, vereint mit kapitalistischer wirt-
schaftlicher Ausbeutung des zivilisatorisch und sozial Schwicheren,
die Armeen als Werkzeuge seines menschenverderbenden Wirkens
braucht? Wie kann ein Nachfolger Jesu sich dazu hingeben, die Ab-
sichten und Taten solcher Gegebenheiten christlich zu verbrimen und
damit zugleich das Ernstgenommenwerden seiner Botschaft von der
erlosenden Gottesliebe in Jesus in Frage stellen zu lassen?

Ich hore schon den Einwand gegen meine Hinweise: Es gehe doch
beim Feldpredigeramt nicht um das Segnen der Armee und ihrer
Taten und der dahinterstehenden Absichten der herrschenden Kreise
in bezug auf die Intentionen ihres inneren und &dusseren politischen
Handelns, sondern es ginge doch darum, dem Menschen im Soldaten

305



	Nichtkirche als Zukunft der Kirche? : "Jedermann sucht dich" (Mt. 1, 38)

