
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 10

Artikel: Unterentwickeltes Bewusstsein? (I. Johannesbrief 1, 8-10)

Autor: Sonderegger, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unterentwickeltes Bewusstsein?

I. Johannesbrief 1, 8—10

«Brot für Brüder» bedeutet Entwicklungshilfe. Bei der Dringlichkeit,
die hinter dem Wort «Entwicklungshilfe» steht, darf ein Prediger

nicht abseits stehen, wenn wir für diese Sache Geld erbitten. Aber je
länger je mehr fällt es einem schwer, auf der Kanzel über Entwicklungshilfe

zu reden, weil man im Laufe der Monate und Jahre spürt, wie
die Gemeinde diese Dinge im Grunde genommen nicht gerne hört.
Es gibt dafür verschiedene Gründe. Der eine wird bezeichnet mit dem
modernen Stichwort «Frustration». Wir sind im Blick auf die
Entwicklungshilfe frustriert. Dieses Fremdwort kommt vom lateinischen
frustra und heisst «vargebüch, umsonst». Wir haben den Eindruck,
es sei ja doch alles umsonst.

Wir kommen uns ohnmächtig vor angesichts des Riesenhungers in
der Welt, wir stehen vor einem steilen hohen Berg, und obschon wir
noch auf sicherem Boden stehen, will uns schwindlig werden. Man
kann sagen, die Geschichte der Entwicklungshilfe ist zu einer
Geschichte der Enttäuschung geworden. Seit 25 Jahren sind wir nicht
weitergekommen. Man wollte den Abstand zwischen den reichen
Industrieländern und den armen Agrarländern verkleinern, und dabei
ist er von Jahr zu Jahr grösser geworden.

Westeuropa hat ein Wirtschaftswunder erlebt, aber die Welt als

ganze hat kein Entwicklungswunder erfahren. Und so greift eine
Ernüchterung um sich, man kann geradezu sagen, eine Entwicklungsmüdigkeit.

Man denkt dann etwa: «Was können wir dafür? Wir sind nicht
schuld.» «Wenn wir sagen, dass wir keine Sünde haben, führen wir
uns selbst irre, und die Wahrheit ist nicht in uns.» Um mit anderen
Worten das 1. Johannesbriefes zu sprechen: «Wenn wir sagen, dass
wir keine Sünde haben, stehen wir nicht im Licht, sondern in der
Finsternis.»

Wir verführen uns selbst, wir betreiben die Geschäfte des
Widersachers, der ein Lügner von Anfang an gewesen; wenn wir behaupten,
dass wir keine Sünde haben, kennen wir uns seihst nicht. Wir
bewegen uns in einer Irrwelt, «die Wahrheit ist nicht in uns», wobei man
nicht vergessen darf, dass im johanneischen Schrifttum des Neuen
Testaments mit Wahrheit nicht ein intellektueller Wert bezeichnet
wird oder wissenschaftliche Richtigkeit, sondern die Wirklichkeit
Gottes. Wenn wir sagen, dass wir keine Sünde haben, dann ist die
Wirklichkeit Gottes nicht in unserem Leben. Es geht da also nicht nur
um einen Rechnungsfehler, um eine mehr oder weniger harmlose
unreife Ansicht, sondern um die Grundlage unseres Lebens, unseres
christlichen Glaubens.

Nun kann man gegen das, was wir da einleitend sagten, zwei Ein-

281



wände erheben. Einmal: «Wir haben keine Sünde», hier im Johannesbrief

sei die Sünde im allgemeinen gemeint. Unser Text könne gar nicht
auf das Problem der Entwicklungshilfe angewendet werden. Wenn wir
Vers 8 so verwenden, würden wir Missbrauch mit dem Wort Gottes
treiben. Das Wort von Johannes meine den Menschen, der sich keiner
Fehler bewusst sei. Johannes greife hier die Selbstherrlichkeit, die
Selbstsicherheilt des Menschen an. Das ist auch richtig. Aber unsere
Selbstherrlichkeit kommt immer nur in konkreten Situationen an den
Tag. Der Ehebrecher, der Dieb, der Steuerhinterzieher, der so viele
Gründe weiss für sein Verhalten, dass er gerechtfertigt vor sich und
vor jedermann dasteht, er ist hier unter das richtende Wort Gottes
gestellt. Das ist der eine Einwand.

Der andere: Wir können sagen, Entwicklungshilfe hat mit dem
Laben von uns einfachen Durchschnittsmenschen kaum etwas zu tun.
Wir haben ja gar keinen Einfluss auf das ganze Geschehen. Bin
Waffenfabrikant oder ein Wirtschaftsführer, der auf den finanziell
schwächeren Partner Druck ausüben kann, für ihn hat das eine
Bedeutung; aber wir gewöhnlichen Leute können überhaupt nichts dazu
und auch nichts dagegen tun. Liebe Zuhörer, solange wir so denken,
denken wir auf alle Fälle nicht als Glieder der Gemeinde, als Glieder
am Leibe Christi, denken wir nicht als Mitglieder der Christenheit. Da
geht es einmal mehr um die Glaubensentscheidung. Es könnte ja sein,
dass wir das Wort Gottes gerade dann missbrauohen und missachten,
wenn wir es nur persönlich anwenden wollen und von der öffentlichen
Geltung ausschliessen, wenn wir den Kyrios, den Herrn der Welt, im
Grunde genommen doch nicht glauben, ihn nicht anerkennen und ihm
nicht Geltung zu verschaffen suchen. «Wenn wir sagen, dass wir
keine Sünde haben, führen wir uns selbst irre.» Ja, was heisst denn
heute «sündigen»? Es bedeutet, den Öffentlichkeitsanspruch des
Evangeliums Christi bestreiten und sich hier abmelden, so dass die Christenheit

keine Stimme hat in dar Welt und ihrer Not, so dass Christus
selbst keine Stimme hat und nicht als Herr in dieser Welt anerkannt
wird, weil wir nicht sein Mund und seine Hände sein wollen.

«Wenn Wir unsere Sünden bekennen, ist er treu und gerecht.»
Unsere Sünden bekennen, also zugestehen, dass gerade das Sünde ist,
zu sagen: «Ich bin nicht schuld, die andern sind selbst schuld.»
Sie sollen zum Beispiel in der Kinderfrage, der Familienplanung anders
denken und sich anders einstellen. Bekennen, dass wir jene ganz
andern Menschen, jene ganz andern Völker an unseren westlichen
Massstäben messen. Bekennen, dass unser Problembewusstsein
unterentwickelt ist. Bekennen, dass wir uns salvieren, ins gute Licht stellen
wollen, indem wir auf ihre Fehler hinweisen, die vor Gott wahrscheinlich

gar keine Fehler sind. Denn es gibt zu den schweren Problemen
der Welt nicht nur den wissenschaftlichen und gleichsam rechnerischen
Zugang, den man mit einem Fernsehkurs bei diesen Völkern öffnen
könnte. Diese Fragen reichen in die tiefsten Schichten der mitbekom-

282



menen Traditionen der Völker, die ein ganz anderes Lebensgefühl
besitzen als wir, ein anderes Empfinden gegenüber der Natur, ein
anderes Verhalten zum Leben überhaupt. Bekennen, dass unsere Sünde
darin besteht, die andern an unseren inneren Möglichkeiten zu messen.

«Wenn wir sagen, dass wir nicht gesündigt haben, machen wir ihn
zum Lügner, und sein Wort ist nicht ins uns», sein Wort, der Christus,
das Wort Gottes. Christus, das merkt jeder, der sich wieder ernsthaft
mit ihm beschäftigt, führt uns in die Krise hinein. Das griechische Wort
«Krise» bedeutet ursprünglich «Unterscheidung». Christus drängt,
zwingt uns, zu unterscheiden zwischen unserer Ansicht und dem Willen
Gottes. Wir machen Gott zum Lügner, wenn wir unsere Hände in
Unschuld waschen, denn Christus ruft ja im Namen Gottes nicht die
zu sich, die unschuldig, die selber recht sind, sondern die, welche
wissen, dass isie mit ihrem Leben und mit ihren Problemen nicht
selber fertig werden. Christus ruft nicht Selbstgerechte, sondern Sünder.
Das will nicht heissen, dass wir blindlings uns ständig als Sünder
deklarieren, gleichsam weil es so geschrieben steht. Es heisst allerdings,
dass wir uns in Auseinandersetzung mit dem Wort Gottes die Augen
öffnen, die Blindheit durch sein Licht ersetzen lassen. Wir müssen aus
unserem eigenen Kreis heraustreten, in welchem wir denken, fühlen,
empfinden, entscheiden, unsere eigenen Voraussetzungen durchschauen.

Es wird uns zugemutet, dass wir nicht nur von uns, sondern von
ihnen aus danken. Entwicklungshilfe ist auf die Länge, auf Jahre und
Jahrzehnte hinaus nicht nur aus politischen, wissenschaftlichen und
wirtschaftlichen Beweggründen heraus möglich.

Letztlich kann Entwicklungshilfe nur lebendig bleiben aus Liebe,
aus blosser Liebe. Oder übersetzen wir das Wort Liebe: Entwicklungshilfe

ist nur dort möglich, wo wir die anderen Menschen ernst zu
nehmen versuchen, so wie wir im Glauben erfahren haben, dass Gott
uns ernst nimmt, dass wir von Gott geliebt sind. «Die Liebe, nämlich
die Liebe Gottes in Christus, dränget uns also», die Liebe zum Nächsten,

zu unsenem Bruder. Darum geht es in unserem Bekenntnis. Wir
brauchen uns unseres Schuldbekenntnisses gegenüber den Völkern
nicht zu schämen. Schämen müssten wir uns einzig der Pilatusgebärde:

«Ich wasche meine Hände in Unschuld.» Glauben bedeutet,
Gott als den anerkennen, der die Wahrheit über uns spricht: du Mensch,
du kannst dein Leben nicht bestehen. Du bist schuldig. Zu dieser
Wahrheit stehen wir im Vertrauen auf den, der unsere Schulden
gestrichen hat, der uns nicht fallen lässt.

«Wenn wir unsere Sünden bekennen, ist er treu und gerecht, so
dass er uns die Sünden vergibt und uns von aller Ungerechtigkeit
reinigt.»

Vergebung im Neuen Testament hat immer auch zu tun mit
Reinigung. Die Vergebung in Jesus Christus räumt das Böse aus,
wendet das Unheil ab. Sünde ist Teilhabe am Unheil. Gott lässt beine
ewige Machtstellung des Bösen zu. Er selber will herrschen, seine

283



Liebe in seiner Schöpfung, auf dieser Erde, durchsetzen. Darum ist
die Kirche, die Christenheit, aufgerufen, nein zu sagen und das Nein
zu tun gegenüber der Überproduktion von Armut, Hunger und Angst;
aufgerufen zum Kampf gegen die Stumpfheit der Millionen landloser
Tagelöhner in Südamerika, gegen den Fatalismus der ihrer Bürgerrechte

beraubten Europäer und Asiaten in Russland, der Schwarzen in
Afrika, der Neger in den USA. Weil Gott Anspruch auf diese Welt
erhebt und nicht erst auf eine zukünftige Welt im Himmel, darum kann
sich Entwicklungshilfe nie damit begnügen, die Ertrinkenden einigermassen

über Wasser zu halten. Entwicklungshilfe im Namen Christi
heisst Suchen, Bitten, Anklopfen, heisst Einsatz der Liebe für eine
andare, für eine bessere Welt. Die Christenheit kann einen gewaltigen
Faktor darstellen für die Erneuerung des Antlitzes der Erde. Das ist
aber nur möglich mit einer Kollektivbeichte: mea culpa, mea maxima
culpa, unsere grosse Schuld. Denn «wem viel gegeben ist, von dem
wird viel erwartet».

Der Heilige Geist will das, Bewusstsein der Christen wecken für
den Auftrag unseres Herrn. Hugo Sonderegger

Vom Kampf gegen den militärisch-industriellen
Komplex

Projekt des amerikanischen Quäker-Komitees

Zu den Gruppen, die in den USA einen gezielten Kampf gegen den
militärisch-industriellen Komplex, als Hauptverantwortlichen für die
Militarisierung Amerikas mit all ihren Begleiterscheinungen führen,
gehören die Dienst-Organisationen der Quäker.

Was ist die heutige Situation? Man will die Bevölkerung dazu
bringen, teilnahmslos und apathisch die schlimmsten Brutalitäten und
Ungerechtigkeiten hinzunehmen, die heute an Völkern verübt werden,
falls sie sich herausnehmen, für ihre Unabhängigkeit zu kämpfen. Falls
wir uns mit dieser Entwicklung abfinden, falls diese Apathie und
Anpassung ein Teil unserer geistigen Umwelt wird, sind auch wir in
höchster Gefahr, wie die Geschichte der letzten 50 Jahre genügend
gezeigt hat.

Angesichts dieser Lage begnügen sich die Quäker nicht mit
allgemeinen Protesten, durch die sich niemand getroffen fühlt. Wie in jedem
sozialen Kampf, von den Tagen des Quäkers John Fox bis heute, muss
die Herausstellung der auf bestimmte Missstände zielenden Wahrheit
die geforderte Umstellung herbeiführen.

Genaue Angaben über die Herstellung von Waffen aller Art, die zum
Niederschlagen der Freiheitsbewegungen der dritten Welt dienen,
Fabrikationskontrakte mit Firmen und Forschungsinstituten, die sich für

284


	Unterentwickeltes Bewusstsein? (I. Johannesbrief 1, 8-10)

