
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 7-8

Artikel: Die Gewaltlosigkeit des Christen : Absurdität oder gesellschaftliche
Aufgabe (Schluss)

Autor: Gerstinger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gewaltlosigkeit des Christen: Absurdität oder
gesellschaftliche Aufgabe

(Schluss)

Die Konzentration der Gewaltmöglichkeiten auf eine letzte Revolution,
die die Welt von Machthäberei und Krieg befreien soll, wie es die roten
Kämpfer, soweit sie es ehrlich meinen, anstreben, ist aber trotz allem ein
gewaltiger Fortschritt. Gewalt soll nurmehr als letztes Mittel und nur noch
einmal verwendet werden, um dadurch eine Ordnung zu begründen, in der
sie ausgeschaltet ist. Wir halten diesen Glauben für ein Paradoxon. Wir
setzen ihm die Realität des Jesus Christus entgegen, der uns Gewaltfreiheit
im Kampfe gegen eine in Geld und Waffen etablierte Gesellschaft
vorgelebt hat, und dessen Wirken und Sterben, selbst aus der skeptischen Optik

des Nichtgläubigen betrachtet, die bisher grösste soziale Befreiung
hervorgerufen hat. Denn ohne sein Beispiel und seine Lehre wären alle sozialen

Bewegungen bis zum Kommunismus, auch zum Kommunismus der
fernöstlichen Welt, histotisch undenkbar.

Die Chance für die christliche Gewaltlosigkeit ist trotz den immer härter

werdenden revolutionären Formen heute ungleich grösser als noch vor
wenigen Jahren. Der Begriff der Gewaltlosigkeit ist von zahlreichen
revolutionären Gruppen ausserhalb des Christentums übernommen worden, ist,
wie eingangs gesagt, ins politische Vokabular aufgenommen. Am Christen
ist es jetzt, ihn zu hüten, ihn zu mehren.

Gewaltlosigkeit des Christen — Absurdität oder gesellschaftliche
Aufgabe. Ich glaube, dass ich, soweit es mir möglich ist, diese Frage zugunsten
der gesellschaftlichen Aufgabe beantwortet habe. Doch wollen wir es uns
nicht zu einfach machen und auch die Möglichkeit, dass es sich hier letzten
Endes doch um Absurdität handle, nicht einfach abschieben. Das lateinische
Wort absurdum heisst eigentlich ungereimt, widersinnig. Es hat im
Sprachgebrauch der letzten Jahrzehnte einige Bedeutungsverschiebungen
mitgemacht. Denken wir etwa, um wieder aus meinem speziellen Fach zu
sprechen, an das absurde Theater. Gewiss, die Stücke dieses Genres sind widersinnig

— widersinnig, nicht unsinnig. Sie sind wider den Sinn, den uns
das Theater, hier insbesondere das Drama, seit geraumer Zeit gegeben hat.
Man hat den Dingen einen Sinn gegeben. Nun gibt man ihnen einen
anderen. Von einem solchen Standpunkt aus erscheint das bisherige als
sinnwidrig. Auch die christliche Forderung nach Gewaltlosigkeit ist ungereimt,
widersinnig; wenn sie einen Reim auf die bisherige Gesellschaftsordnung
bilden soU, versagt sie. Dem bisherigen Sinn des menschlichen, insbesondere

des gesellschaftlichen Handelns entspricht sie nicht, sondern
widerspricht sie. Aber ist nicht das ganze Evangelium ein einziger Widerspruch
zur herkömmlichen Gesellschaftsordnung, deren Sinn Kampf um die Macht
war und ist? Muss der Christ, als Nachfolger Christi, nicht ein absurdes
Leben führen, sind die Forderungen der Bergpredigt nicht aUe absurd? Den
Anhängern der Macht und Realpolitik scheint es, dass ein Mensch, der
auch nur versucht diesen Forderungen zu entsprechen, ein Irrsinniger sein

223



muss, einer, der sich selber aufgibt. Die Praxis zeigt allerdings, dass dieser

Versuch, wenn er gelingt, der einzige Weg ist, die Ordnung dieser Welt
so zu verändern, dass Macht von Brüderlichkeit abgelöst wird. «Selig die
Sanftmütigen, sie werden das Erdreich besitzen.» Hätten die Christen in
den letzten Jahrhunderten diesen absurden Forderungen entsprochen, die
sozialen Kämpfe von heute und die Kriege von gestern wären uns erspart
geblieben.

Aber sinnlos ist es, über Gestriges zu trauern. Hier liegt eine Aufgabe
für die Gegenwart. Was sich schon im Leben Jesu gezeigt hat, von Tag zu
Tag tritt es uns heute deutlicher vor Augen: eine Erneuerung der Gesellschaft,

ihre Wandlung von einer kapitalistischen in eine sozial gerechte ist
nur auf absurdem Wege möglich. Auch der letzte, in Anführungszeichen,
reale Versuch, die Gewaltrevolution, erleidet Schiffbruch vor unseren
Augen. Immer deutlicher zeigt sich, dass es die brennendste Aufgabe des

Christen in unserer Zeit ist, die Revolution mitzumachen, aber mit den

eigenen Mitteln, den Mitteln der Gewaltlosigkeit. Gerade auch die heute
wieder so in Ehren gehaltene Vernunft beweist letzten Endes die Notwendigkeit

dieser Form des Kampfes. An die Richtigkeit der Gewalt zu glauben,

widerspricht jedem physikalischen und psychologischen Gesetz von
Druck und Gegendruck. Die Teufelskette von Ursache und Wirkung, von
Gewalt und Gegengewalt, kann nur durch absurdes Handeln gesprengt
werden. Das Sich-nicht-Wehren wird, wenn es nicht aus Feigheit, sondern
aus Mut und Klugheit entspringt, zur wirksamsten Form des Sich-Wehrens.
Das Geheimnis dieser Wirkung steht zwischen den Zeilen des Bergpredigttextes

geschrieben. «Wer Ohren hat, zu hören...» Die Gewaltlosigkeit,
heute nicht nur von Christen überlegt und zum Teil bereits praktiziert, ist
im biblischen Leben und biblischen Wort vorgelebt und ausgesprochen.
Man hat gerade die Lehren in bezug darauf, wie etwa den vielumstrittenen
Satz von der linken Backe, als privatmoralische Tendenz aufgefasst, die
selbstverständlich das öffentliche Leben nicht berührt. Denn sonst machte
sich die christliche Religion ja lächerlich! Wir müssen aber den Mut
haben, diese Gefahr des Sich-lächerlich-Machens auf uns zu nehmen, und wir
werden erkennen, dass die Welt mit ihrer hysterischen Angst, deren Kind
die Gewalt ist, sehr bald lächerlich erscheint gegenüber der Hoffnung und
dem Glauben des Christen, die in der Liebe geborgen sind. Man hat bisher
nicht den Mut gehabt, in der Gesellschaft christlich zu leben, man hat die
Religion zu einer persönlichen Morallehre degradiert. Über das Problem
einer Trennung oder Nichttrennung von Kirche und Staat ist seit
Jahrhunderten diskutiert und verhandelt worden. Aber die Trennung von
Religion und Staat hat man seit den Tagen Kaiser Konstantins als
Selbstverständlichkeit hingenommen. Staatsmoral und persönliche Moral waren
zwei ganz verschiedene Prinzipien; was für den Staat notwendig schien,
Mord, Totschlag, Lüge, Betrug, Egoismus usw., galt und gilt für den
einzelnen als schweres Verbrechen. Eine Nachfolge Christi duldet man in
Klöstern oder unter Menschen, die man mit einigem mitleidigem Lächeln als

Sonderlinge, wenn nicht als Narren bezeichnet. Im staatlichen Bereich gilt

224



eine solche Nachfolge wie zur Zeit Jesu als Rebellion. Denn der Staat, ob
er sich nun christlich oder kommunistisch nennt, hat seine eigene Moral.
Auch hier: kein Wunder, wenn junge Menschen endlich den Schwindel
durchschauen und erkennen, dass die sogenannte Staatsmoral die Heuchelei
einiger egoistischer Machthaber ist, einer privilegierten Gesellschaft, die
das, was sie als Einzelpersonen nicht verbrechen dürfen, als «der Staat»
ungehindert tun dürfen. Dass mit diesen klugen Heuchlern eine Schar
schwacher oder verführter Mitläufer schuldlos eine Sache macht, muss um
der Gerechtigkeit willen und um ein dummes Pauschalurteil zu vermeiden,
festgestellt werden.

Die absurde Lehre Jesu Christi, absurd wie letzthin aUe Religionen, hat
man jahrtausendelang als Forderung an Einzelmenschen um ihres Seelenheils

willen betrachtet. Wer im Sinne des Urchristentums soziale

Forderungen als wesentlichen Teil des Christentums erkannte, wurde als Ketzer
oder Schwarmgeist von den grossen Kirchen, milde gesagt, abgelehnt. Das
Soziale des Christentums bestand für die offiziellen Christen in Almosen,
in der Krankenpflege und Armenausspeisung. Es soll und darf nicht
geleugnet werden, dass auch von hier aus grosse soziale Einrichtungen ihren
Ausgang nahmen, die aus unserer Gesellschaft heute nicht mehr fortzudenken

sind. Aber Almosen und Hilfe für Bedrängte von oben herab,
entsprach nicht den absurden Forderungen der Bergpredigt. Diese nicht nur
als ideale, sondern als sehr praktische Möglichkeiten für das Zusammenleben

der Menschen zu erkennen, scheint unserer Zeit vorbehalten zu sein.
Der Aufstieg des Sozialismus, als zum Grossteil nicht nur antichristliche,
sondern atheistische Macht, war notwendig, den Christen zur Erkenntnis
ihres eigenen Versäumnisses zu helfen. Das Engagement des Christen in der
sozialen Frage ist aus drei Gründen heute von brennendster Notwendigkeit:
1. um am Abbau der alten und am Aufbau der neuen Gesellschaft mit
eigenen Kräften mitzuhelfen; 2. um gegen den Irrtum einer gewalttätigen
Revolution, die nicht nur moralisch, sondern auch aus praktischen Gründen
abzulehnen ist, das Experiment der gewaltfreien Revolution zu versuchen;
3. um das wissenschaftlich berechnete Utopia der atheistischen Sozialisten
mit einer Brüderlichkeit aus Liebe zu konfrontieren. Die wirklichen
Utopisten von heute sind nämlich seltsamerweise die radikalen Anhänger der

sogenannten zweiten Aufklärung, die an die reale Möglichkeit einer idealen
Gemeinschaft glauben. Sie rechnen aUerdings, meines Erachtens, weniger
mit blutvollen Menschen, als mit Staatsbürgern. Die ideale Gemeinschaft
von Staatsbürgern ist aber etwas durchaus anderes als die ideale Gemeinschaft

von Menschen. Die Erfüllung dieses sozialistischen Utopias kann
daher nur in der restlosen Uniformierung und Gleichschaltung der Menschen,
das heisst in ihrer Entpersönlichung, ihrer Entmenschlichung bestehen.
Damit aber wird der Idealstaat zum neuen Machtstaat pervertiert. Der
Christ denkt hier realistischer. Er glaubt nicht an die Veränderbarkeit des

Menschen, wohl aber an die Überwindung von Hunger und Gewalt. Denn
Hunger und Gewalt sind Produkte einer falschen Gesellschaftsordnung.
Oder, sprechen wir es deutlich aus: der Christ glaubt nicht, dass das Böse

225



an sich aus dieser Welt verdrängt werden kann. Es wird immer wieder den
Menschen bedrängen. Aber nichts widerspricht der Annahme, dass die
gesellschaftlichen Ordnungen der Menschen dieses Böse nicht mehr, wie
bisher, als notwendiges Übel in ihre Gesetze aufnehmen, sondern als ungesetzlich

ablehnen können. Der absurde Christ glaubt an kein Utopia, aber er
weiss zugleich, dass er alles tun muss, um eine bestmögliche soziale
Ordnung zu erreichen. Eine Scheinlösung mag durch neue Machtsysteme à la
Bolschewismus erreicht werden, vieUeicht eine vollkommene Lösung im
biologischen Sinn. Vollkommen wird der soziale Idealstaat der Christen nie
sein, weil er nicht mit Macht schalten, sondern mit Liebe walten will.
Vollkommene Macht und unvollkommene Liebe werden bei einer letzten
Auseinandersetzung die beiden Möglichkeiten für die Menschheit sein. Wissend
um die Unvollkommenheit alles Erreichbaren, wird der Christ aber immer
so leben, als ob das letzte Ideal der Brüderlichkeit erreichbar wäre. Das ist
seine Tragik und seine Hoffnung zugleich. Die Tragik, da er weiss, sein
Ziel auf Erden nie zu erreichen, die Hoffnung, da er weiss, dadurch von
Tag zu Tag mehr Menschen zu helfen. Insofern ist die Nachfolge Christi
auch absurd im alten und gewohnten Sinne des Wortes. Was aber die
Gewaltlosigkeit betrifft, kann man von Absurdität dieser Art nicht mehr
sprechen. Gewaltlosigkeit ist von sozialem Engagement nicht zu trennen,
da in ihr als Mittel bereits die neue, angestrebte, veränderte Gesellschaft
gelebt wird. Sie ist die einzig adäquate Kampfform zur Erreichung einer
Ordnung ohne Krieg und ohne Klassengesellschaft, so wie die Gewalt die
einzig adäquate Kampfform für politische Ziele bisher gewesen ist, für
politische Ziele, die den WUlen zur Macht kleiner Gruppen in sich schlössen.

Durch die Erkenntnis, auch auf gewaltfreiem Wege politische Ziele
zu erreichen, ist der Christ nicht mehr in Gewissenskrupel gedrängt, die ihn
bisher alle geseUschaftlichen Kämpfe lieber vermeiden Hessen. Er braucht
nicht mehr zu unterscheiden zwischen weltlichen und geistlichen Zielen,
wobei die weltlichen Ziele nut mit weltlichen, das heisst mit widerchristlichen

Mitteln erreichbar sind. Denn wenn er ohne Gewalt für seine Brüder

gegen Armut, Krieg und Hunger eintritt, erfüllt er zugleich oder eben
dadurch die geistlichen Forderungen seiner Religion; und mehr und vollkommener,

als wenn er, wie bisher, um vollkommen zu werden, allem Irdischen
abschwor, was letzten Endes doch ein geistlicher Egoismus war. «Willst Du
vollkommen sein», spricht Jesus zum reichen Jüngling, «gehe hin und
verschenke alles.» Ich glaube, die Auslegung war bisher einseitig. Man dachte

nur an den Jüngling, der vollkommen werden sollte, indem er sich von
allem irdischen Besitz befreite, nicht aber an den wesentlichen Grund, weshalb

er sich befreien sollte: um zu verschenken. Um den Armen von seinem
Gut zu geben, auf dass sie eben so glücklich leben können wie er. Alle
Askese des Christentums ist — und ich weiss, dass ich hier auf grosse
Widerstände stossen werde — aber gestatten Sie mir die Freiheit der eigenen

Meinung — nur sinnvoll, wenn sie zugleich und vor allem ein
Geschenk an die Brüder bedeutet, die ärmer sind, an die Hungernden und
Dürstenden. Der frivole Song Bert Brechts «Erst kommt das Fressen, dann

226



erst die Moral» gewinnt von diesem Blickpunkt her fast die Möglichkeit
einer biblischen Auslegung. Wie übrigens vieles bei Brecht.

Sie werden vielleicht sagen, was haben diese Gedanken mit dem
Problem der Gewaltfreiheit zu tun. Ich betone noch einmal, dass christliche
Gewaltlosigkeit in unserer Zeit zuerst ein revolutionäres Mittel ist und
unmittelbar mit dem Engagement für die Notleidenden verbunden.

Fassen wir zusammen: Der Begriff Gewaltlosigkeit ist zu einem Faktor
der Politik geworden. Die Gewaltlosigkeit des Christen ist eindeutig eine
gesellschaftliche Aufgabe, ja, die wesentlichste gesellschaftliche Aufgabe des

Christen in dieser Zeit, denn er hat die Notwendigkeit des sozialen Engagements

endlich erkannt oder muss sie erkennen. Gewaltlosigkeit ist absurd
im Sinne von widersinnig, wider den Sinn einer etablierten Ordnung von
gestern, mit der endlich aufgeräumt werden muss. Die jeder religiösen
Handlung inhärente Absurdität wird im Falle der christlichen Gewaltlosigkeit

durch die momentane Situation zugleich zu einer realen sozialen Tat.
Mit ihrer Hilfe kann der Christ mit christlichen Mitteln sein jahrhundertelanges

Versäumnis im sozialen Sektor nachholen. Da das Establishment der
Gesellschaft, auch und oft gerade dort, wo es sich chrisdich nannte und
nennt, ein Establishment der Gewalt war und ist, muss der Christ allen
Bestrebungen, die dieses Establishment durch eine menschenwürdige
Ordnung ersetzen wollen, mit Sympathie gegenüberstehen, mehr noch, muss
der Christ diese Bestrebungen unterstützen, auch wenn diese im theologischen

und moralischen Sinn seinen Auffassungen nicht entsprechen. Denn
das lebendige Christentum hat immer Vorrecht vor dem spektakulären. Nur
dort, wo nichtchristliche Mittel zur Erreichung der neuen Ordnung
eingesetzt werden, wo wieder der Gewalt vertraut wird, muss sich der Christ
zur Wehr setzen. Den neuen Formen der Gewalt muss er alle Mittel der
möglichen gewaltlosen Befreiung entgegenhalten: Darlegung realpolitischer
und historischer Erkenntnisse. Beispiele aus der älteren und vor allem der

jüngsten Geschichte, Hinweise auf die eindeutigen Stellen im Evangelium,
vor allem aber sein Beispiel. Wo immer er steht, muss er beweisen, dass er
zum Opfer für die neue Ordnung bereit ist, aber nicht bereit ist, zum
Opfern anderer. Dass auch die Gegner Brüder sind, ist die einschneidende
Erkenntnis, die den christlichen Revolutionär vom nichtchristlichen
unterscheidet. Ohne diese Gesinnung liefe auch der erhoffte Sieg, die erhoffte
Veränderung Gefahr, nur eine Umdrehung der bisherigen Machtverhältnisse

zu werden, wie uns dies die Geschichte leider schon so oft vor Augen
geführt hat: Tyrannenmörder werden zu Tyrannen. Gewaltlose Mittel und
brüderliches Bewusstsein sind die einzigen Möglichkeiten, diese Gefahr
auszuschliessen. Die von der Jugend angestrebte ideale Gesellschaft mag
Utopie bleiben, und wenn sie noch so wissenschaftlich angepeilt wird,
ebenso wie eine weltliche Inkarnation des Christentums, das Reich Gottes
auf Erden, Utopie bleiben dürfte. Nicht Utopie ist die Erreichung einer
Gesellschaft, die jede brutale Gewalt als Verbrechen ablehnt. Ein Abendland,

das sich stolz christlich nannte und voll Pathos auf seine Geschichte
als auf eine Geschichte von Kriegen zurückblickt, muss endlich von einer

227



Gesellschaft freier Menschen abgelöst werden, die sich vielleicht nicht christlich

nennen, aber christlich leben wird. Die gemeinsame religiöse, ethische
und soziale Forderung nach Gewaltfreiheit, das christliche Beispiel, gewaltfrei

zu kämpfen, muss dahinführen, dass in der Gesellschaft von morgen
nicht die Gewaltlosigkeit, sondern was der einfachen menschlichen
Vernunft weit mehr entspricht, die Gewaltanwendung absurd im alten Sinne

genannt werden.
Heinz Gerstinger (in «Der Christ in der Welt», März 1970)

Americana

«Amerika, du hast es besser! » (Goethe)

Ein Willkommen daheim

Ich kam im März 1970 nach einem fünfmonatigen Aufenthalt in
Europa und einem Ausflug nach Asien in die USA zurück. Ich war durch
Italien, Jugoslawien, die Schweiz, Frankreich, Griechenland, Ost- und
Westdeutschland und Holland gereist. Ich hatte Zeitungen von diesseits und
jenseits des Atlantischen Ozeans gelesen und darüber mit Landsleuten gesprochen,

die erst kürzlich nach Europa gekommen waren. Dennoch war ich
ganz unvorbereitet auf das Bild der Heimat, das ich vorfand.

Meine ersten Wochen verbrachte ich 'in Manhattan. Sie öffneten mir
durch Berichte aus erster Hand die Augen für das, was es zu sehen gab.
Zwei kleine Verwandte (ein Knabe von 9 und ein Mädchen von 7 Jahren)
waren zum Einkaufen, am hellen Tage, ausgeschickt worden. Sie kehrten
mit leeren Händen zurück. Sie waren auf dem Bürgersteig angehalten und
ihnen war ihr Geld abgenommen worden. Ihre Mutter war ebenfalls in
den späten Morgenstunden zum Einkaufen gegangen. Nachdem sie auf der
Bank einiges Geld gewechselt hatte und zu ihrem Hause zurückkehren
wollte, kamen ihr, als sie die Aussentür öffnete, zwei Männer nach, stiessen
sie in den Hausflur, zogen eine Waffe aus der Tasche und verlangten ihr
Geld. Bei zwei Freunden, die in unserm Hause wohnten, war in ihrer
Abwesenheit eingebrochen und alles demoliert worden. Einer anderen
Bekannten war ihre Geldtasche entrissen worden, als sie in den Autobus
steigen wollte.

Die, die beraubt worden waren, und die, die davon hörten, pflegten
nur zu sagen: «Auf so etwas muss man hier gefasst 'sein. Niemals allein
ausgehen, besonders nicht im Dunkeln! » Selbst Präsident Nixon fühlte sich
veranlasst, vor einer gemeinsamen Versammlung von Senatoren und
Repräsentanten die gleiche Warnung auszusprechen.

Die Amerikaner sind immer stolz gewesen auf ihren wohlfeilen und
leistungsfähigen Telephondienst. In der öffentlichen Bibliothek der
5th Avenue gibt es auf jedem Flur eine Reihe von TelephonzeUen. Ich
ging von Zelle zu Zelle. Viele trugen den Vermerk «Ausser Betrieb». Bei

228


	Die Gewaltlosigkeit des Christen : Absurdität oder gesellschaftliche Aufgabe (Schluss)

