Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 7-8

Artikel: Die Gewaltlosigkeit des Christen : Absurditat oder gesellschaftliche
Aufgabe (Schluss)

Autor: Gerstinger, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Gewaltlosigkeit des Christen: Absurditit oder
gesellschaftliche Aufgabe

(Schluss)

Die Konzentration der Gewaltmoglichkeiten auf eine letzte Revolution,
die die Welt von Machthaberei und Krieg befreien soll, wie es die roten
Kimpfer, soweit sie es ehrlich meinen, anstreben, ist aber trotz allem ein
gewaltiger Fortschritt. Gewalt soll nurmehr als letztes Mittel und nur noch
einmal verwendet werden, um dadurch eine Ordnung zu begriinden, in der
sie ausgeschaltet ist. Wir halten diesen Glauben fir ein Paradoxon. Wir
setzen ithm die Realitdt des Jesus Christus entgegen, der uns Gewaltfreiheit
im Kampfe gegen eine in Geld und Waffen etablierte Gesellschaft vor-
gelebt hat, und dessen Wirken und Sterben, selbst aus der skeptischen Op-
tik des Nichtgliubigen betrachtet, die bisher grosste soziale Befreiung her-
vorgerufen hat. Denn ohne sein Beispiel und seine Lehre wiren alle sozia-
len Bewegungen bis zum Kommunismus, auch zum Kommunismus der
fernostlichen Welt, historisch undenkbar.

Die Chance fiir die christliche Gewaltlosigkeit ist trotz den immer hir-
ter werdenden revolutiondren Formen heute ungleich grésser als noch vor
wenigen Jahren. Der Begriff der Gewaltlosigkeit ist von zahlreichen revo-
lutiondren Gruppen ausserhalb des Christentums iibernommen worden, ist,
wie eingangs gesagt, ins politische Vokabular aufgenommen. Am Christen
ist es jetzt, ihn zu hiiten, ihn zu mehren.

Gewaltlosigkeit des Christen — Absurditit oder gesellschaftliche Auf-
gabe. Ich glaube, dass ich, soweit es mir méglich ist, diese Frage zugunsten
der gesellschaftlichen Aufgabe beantwortet habe. Doch wollen wir es uns
nicht zu einfach machen und auch die Mdglichkeit, dass es sich hier letzten
Endes doch um Absurditit handle, nicht einfach abschieben. Das lateinische
Wort absurdum heisst eigentlich ungereimt, widersinnig. Es hat im Sprach-
gebrauch der letzten Jahrzehnte einige Bedeutungsverschiebungen mitge-
macht. Denken wir etwa, um wieder aus meinem speziellen Fach zu spre-
chen, an das absurde Theater. Gewiss, die Stiicke dieses Genres sind wider-
sinnig — widersinnig, nicht unsinnig. Sie sind wider den Sinn, den uns
das Theater, hier insbesondere das Drama, seit geraumer Zeit gegeben hat.
Man hat den Dingen einen Sinn gegeben. Nun gibt man ihnen einen an-
deren. Von einem solchen Standpunkt aus erscheint das bisherige als sinn-
widrig. Auch die christliche Forderung nach Gewaltlosigkeit ist ungereimt,
widersinnig; wenn sie einen Reim auf die bisherige Gesellschaftsordnung
bilden soll, versagt sie. Dem bisherigen Sinn des menschlichen, insbeson-
dere des gesellschaftlichen Handelns entspricht sie nicht, sondern wider-
spricht sie. Aber ist nicht das ganze Evangelium ein einziger Widerspruch
zur herkdmmlichen Gesellschaftsordnung, deren Sinn Kampf um die Macht
war und ist? Muss der Christ, als Nachfolger Christi, nicht ein absurdes
Leben fithren, sind die Forderungen der Bergpredigt nicht alle absurd? Den
Anhingern der Macht und Realpolitik scheint es, dass ein Mensch, der
auch nur versucht diesen Forderungen zu entsprechen, ein Irrsinniger sein

223



muss, einer, der sich selber aufgibt. Die Praxis zeigt allerdings, dass dieser
Versuch, wenn er gelingt, der einzige Weg ist, die Ordnung dieser Welt
so zu verindern, dass Macht von Briiderlichkeit abgelost wird. «Selig die
Sanftmiitigen, sie werden das Erdreich besitzen.» Hitten die Christen in
den letzten Jahrhunderten diesen absurden Forderungen entsprochen, die
sozialen Kimpfe von heute und die Kriege von gestern waren uns erspart
geblieben.

Aber sinnlos ist es, iiber Gestriges zu trauern. Hier liegt eine Aufgabe
fiir die Gegenwart. Was sich schon im Leben Jesu gezeigt hat, von Tag zu
Tag tritt es uns heute deutlicher vor Augen: eine Erneuerung der Gesell-
schaft, ihre Wandlung von einer kapitalistischen in eine sozial gerechte ist
nur auf absurdem Wege moglich. Auch der letzte, in Anfiihrungszeichen,
reale Versuch, die Gewaltrevolution, erleidet Schiffbruch vor unseren
Augen. Immer deutlicher zeigt sich, dass es die brennendste Aufgabe des
Christen in unserer Zeit ist, die Revolution mitzumachen, aber mit den
eigenen Mitteln, den Mitteln der Gewaltlosigkeit. Gerade auch die heute
wieder so in Ehren gehaltene Vernunft beweist letzten Endes die Notwen-
digkeit dieser Form des Kampfes. An die Richtigkeit der Gewalt zu glau-
ben, widerspricht jedem physikalischen und psychologischen Gesetz von
Druck und Gegendruck. Die Teufelskette von Ursache und Wirkung, von
Gewalt und Gegengewalt, kann nur durch absurdes Handeln gesprengt
werden. Das Sich-nicht-Wehren wird, wenn es nicht aus Feigheit, sondern
aus Mut und Klugheit entspringt, zur wirksamsten Form des Sich-Wehrens.
Das Geheimnis dieser Wirkung steht zwischen den Zeilen des Bergpredigt-
textes geschrieben. «Wer Ohren hat, zu horen...» Die Gewaltlosigkeit,
heute nicht nur von Christen iiberlegt und zum Teil bereits praktiziert, ist
im biblischen Leben und biblischen Wort vorgelebt und ausgesprochen.
Man hat gerade die Lehren in bezug darauf, wie etwa den vielumstrittenen
Satz von der linken Backe, als privatmoralische Tendenz aufgefasst, die
selbstverstindlich das o6ffentliche Leben nicht beriihrt. Denn sonst machte
sich die christliche Religion ja lacherlich! Wir miissen aber den Mut ha-
ben, diese Gefahr des Sich-licherlich-Machens auf uns zu nehmen, und wir
werden erkennen, dass die Welt mit ihrer hysterischen Angst, deren Kind
die Gewalt ist, sehr bald licherlich erscheint gegeniiber der Hoffnung und
dem Glauben des Christen, die in der Liebe geborgen sind. Man hat bisher
nicht den Mut gehabt, in der Gesellschaft christlich zu leben, man hat die
Religion zu einer personlichen Morallehre degradiert. Uber das Problem
einer Trennung oder Nichttrennung von Kirche und Staat ist seit Jahr-
hunderten diskutiert und verhandelt worden. Aber die Trennung von Re-
ligion und Staat hat man seit den Tagen Kaiser Konstantins als Selbst-
verstindlichkeit hingenommen. Staatsmoral und personliche Moral waren
zwei ganz verschiedene Prinzipien; was fiir den Staat notwendig schien,
Mord, Totschlag, Liige, Betrug, Egoismus usw., galt und gilt fiir den ein-
zelnen als schweres Verbrechen. Eine Nachfolge Christi duldet man in Kl6-
stern oder unter Menschen, die man mit einigem mitleidigem Lécheln als
Sonderlinge, wenn nicht als Narren bezeichnet. Im staatlichen Bereich gilt

224



eine solche Nachfolge wie zur Zeit Jesu als Rebellion. Denn der Staat, ob
er sich nun christlich oder kommunistisch nennt, hat seine eigene Moral.
Auch hier: kein Wunder, wenn junge Menschen endlich den Schwindel
durchschauen und erkennen, dass die sogenannte Staatsmoral die Heuchelei
einiger egoistischer Machthaber ist, einer privilegierten Gesellschaft, die
das, was sie als Einzelpersonen nicht verbrechen diirfen, als «der Staat»
ungehindert tun diirfen. Dass mit diesen klugen Heuchlern eine Schar
schwacher oder verfiihrter Mitldufer schuldlos eine Sache macht, muss um
der Gerechtigkeit willen und um ein dummes Pauschalurteil zu vermeiden,
festgestellt werden.

Die absurde Lehre Jesu Christi, absurd wie letzthin alle Religionen, hat
man jahrtausendelang als Forderung an Einzelmenschen um ihres Seelen-
heils willen betrachtet. Wer im Sinne des Urchristentums soziale Forde-
rungen als wesentlichen Teil des Christentums erkannte, wurde als Ketzer
oder Schwarmgeist von den grossen Kirchen, milde gesagt, abgelehnt. Das
Soziale des Christentums bestand fiir die offiziellen Christen in Almosen,
in der Krankenpflege und Armenausspeisung. Es soll und darf nicht ge-
leugnet werden, dass auch von hier aus grosse soziale Einrichtungen ihren
Ausgang nahmen, die aus unserer Gesellschaft heute nicht mehr fortzuden-
ken sind. Aber Almosen und Hilfe fiir Bedringte von oben herab, ent-
sprach nicht den absurden Forderungen der Bergpredigt. Diese nicht nur
als ideale, sondern als sehr praktische Moglichkeiten fiir das Zusammen-
leben der Menschen zu erkennen, scheint unserer Zeit vorbehalten zu sein.
Der Aufstieg des Sozialismus, als zum Grossteil nicht nur antichristliche,
sondern atheistische Macht, war notwendig, den Christen zur Erkenntnis
ihres eigenen Versiumnisses zu helfen. Das Engagement des Christen in der
sozialen Frage ist aus drei Griinden heute von brennendster Notwendigkeit:
1. um am Abbau der alten und am Aufbau der neuen Gesellschaft mit
eigenen Kriften mitzuhelfen; 2. um gegen den Irrtum einer gewalttitigen
Revolution, die nicht nur moralisch, sondern auch aus praktischen Griinden
abzulehnen ist, das Experiment der gewaltfreien Revolution zu versuchen;
3. um das wissenschaftlich berechnete Utopia der atheistischen Sozialisten
mit einer Briiderlichkeit aus Liebe zu konfrontieren. Die wirklichen Uto-
pisten von heute sind namlich seltsamerweise die radikalen Anhinger der
sogenannten zweiten Aufklirung, die an die reale Moglichkeit einer idealen
Gemeinschaft glauben. Sie rechnen allerdings, meines Erachtens, weniger
mit blutvollen Menschen, als mit Staatsbiirgern. Die ideale Gemeinschaft
von Staatsbiirgern ist aber etwas durchaus anderes als die ideale Gemein-
schaft von Menschen. Die Erfiillung dieses sozialistischen Utopias kann da-
her nur in der restlosen Uniformierung und Gleichschaltung der Menschen,
das heisst in ihrer Entpersonlichung, ihrer Entmenschlichung bestehen.
Damit aber wird der Idealstaat zum neuen Machtstaat pervertiert. Der
Christ denkt hier realistischer. Er glaubt nicht an die Verinderbarkeit des
Menschen, wohl aber an die Uberwindung von Hunger und Gewalt. Denn
Hunger und Gewalt sind Produkte einer falschen Gesellschaftsordnung.
Oder, sprechen wir es deutlich aus: der Christ glaubt nicht, dass das Bose

225



an sich aus dieser Welt verdrangt werden kann. Es wird immer wieder den
Menschen bedringen. Aber nichts widerspricht der Annahme, dass die ge-
sellschaftlichen Ordnungen der Menschen dieses Bose nicht mehr, wie bis-
her, als notwendiges Ubel in ihre Gesetze aufnehmen, sondern als ungesetz-
lich ablehnen konnen. Der absurde Christ glaubt an kein Utopia, aber er
weiss zugleich, dass er alles tun muss, um eine bestmogliche soziale Ord-
nung zu erreichen. Eine Scheinlosung mag durch neue Machtsysteme a la
Bolschewismus erreicht werden, vielleicht eine vollkommene Losung im bio-
logischen Sinn. Vollkommen wird der soziale Idealstaat der Christen nie
sein, weil er nicht mit Macht schalten, sondern mit Liebe walten will. Voll-
kommene Macht und unvollkommene Liebe werden bei einer letzten Aus-
einandersetzung die beiden Mdglichkeiten fiir die Menschheit sein. Wissend
um die Unvollkommenheit alles Erreichbaren, wird der Christ aber immer
so leben, als ob das letzte Ideal der Briiderlichkeit erreichbar wire. Das ist
seine Tragik und seine Hoffnung zugleich. Die Tragik, da er weiss, sein
Ziel auf Erden nie zu erreichen, die Hoffnung, da er weiss, dadurch von
Tag zu Tag mehr Menschen zu helfen. Insofern ist die Nachfolge Christi
auch absurd im alten und gewohnten Sinne des Wortes. Was aber die Ge-
waltlosigkeit betrifft, kann man von Absurditit dieser Art nicht mehr
sprechen. Gewaltlosigkeit ist von sozialem Engagement nicht zu trennen,
da in ihr als Mittel bereits die neue, angestrebte, verinderte Gesellschaft
gelebt wird. Sie ist die einzig adiquate Kampfform zur Erreichung einer
Ordnung ohne Krieg und ohne Klassengesellschaft, so wie die Gewalt die
einzig adidquate Kampfform fiir politische Ziele bisher gewesen ist, fiir
politische Ziele, die den Willen zur Macht kleiner Gruppen in sich schlos-
sen. Durch die Erkenntnis, auch auf gewaltfreiem Wege politische Ziele
zu erreichen, ist der Christ nicht mehr in Gewissenskrupel gedringt, die ihn
bisher alle gesellschaftlichen Kimpfe lieber vermeiden liessen. Er braucht
nicht mehr zu unterscheiden zwischen weltlichen und geistlichen Zielen,
wobei die weltlichen Ziele nur mit weltlichen, das heisst mit widerchrist-
lichen Mitteln erreichbar sind. Denn wenn er ohne Gewalt fiir seine Briider
gegen Armut, Krieg und Hunger eintritt, erfiillt er zugleich oder eben da-
durch die geistlichen Forderungen seiner Religion; und mehr und vollkom-
mener, als wenn er, wie bisher, um vollkommen zu werden, allem Irdischen
abschwor, was letzten Endes doch ein geistlicher Egoismus war. «Willst Du
vollkommen sein», spricht Jesus zum reichen Jiingling, «gehe hin und ver-
schenke alles.» Ich glaube, die Auslegung war bisher einseitig. Man dachte
nur an den Jingling, der vollkommen werden sollte, indem er sich von
allem irdischen Besitz befreite, nicht aber an den wesentlichen Grund, wes-
halb er sich befreien sollte: um zu verschenken. Um den Armen von seinem
Gut zu geben, auf dass sie eben so glicklich leben konnen wie er. Alle

Askese des Christentums ist — und ich weiss, dass ich hier auf grosse
Widerstinde stossen werde — aber gestatten Sie mir die Freiheit der eige-
nen Meinung — nur sinnvoll, wenn sie zugleich und vor allem ein Ge-

schenk an die Briider bedeutet, die drmer sind, an die Hungernden und
Diirstenden. Der frivole Song Bert Brechts «Erst kommt das Fressen, dann

226



erst die Moral» gewinnt von diesem Blickpunkt her fast die Moglichkeit
einer biblischen Auslegung. Wie iibrigens vieles bei Brecht.

Sie werden vielleicht sagen, was haben diese Gedanken mit dem Pro-
blem der Gewaltfreiheit zu tun. Ich betone noch einmal, dass christliche
Gewaltlosigkeit in unserer Zeit zuerst ein revolutiondres Mittel ist und
unmittelbar mit dem Engagement fiir die Notleidenden verbunden.

Fassen wir zusammen: Der Begriff Gewaltlosigkeit ist zu einem Faktor
der Politik geworden. Die Gewaltlosigkeit des Christen ist eindeutig eine
gesellschaftliche Aufgabe, ja, die wesentlichste gesellschaftliche Aufgabe des
Christen in dieser Zeit, denn er hat die Notwendigkeit des sozialen Engage-
ments endlich erkannt oder muss sie erkennen. Gewaltlosigkeit ist absurd
im Sinne von widersinnig, wider den Sinn einer etablierten Ordnung von
gestern, mit der endlich aufgeriumt werden muss. Die jeder religidsen
Handlung inhirente Absurditit wird im Falle der christlichen Gewaltlosig-
keit durch die momentane Situation zugleich zu einer realen sozialen Tat.
Mit ihrer Hilfe kann der Christ mit christlichen Mitteln sein jahrhunderte-
langes Versdiumnis im sozialen Sektor nachholen. Da das Establishment der
Gesellschaft, auch und oft gerade dort, wo es sich christlich nannte und
nennt, ein Establishment der Gewalt war und ist, muss der Christ allen
Bestrebungen, die dieses Establishment durch eine menschenwiirdige Ord-
nung ersetzen wollen, mit Sympathie gegeniiberstehen, mehr noch, muss
der Christ diese Bestrebungen unterstiitzen, auch wenn diese im theologi-
schen und moralischen Sinn seinen Auffassungen nicht entsprechen. Denn
das lebendige Christentum hat immer Vorrecht vor dem spektakuliren, Nur
dort, wo nichtchristliche Mittel zur Erreichung der neuen Ordnung ein-
gesetzt werden, wo wieder der Gewalt vertraut wird, muss sich der Christ
zur Wehr setzen. Den neuen Formen der Gewalt muss er alle Mittel der
moglichen gewaltlosen Befreiung entgegenhalten: Darlegung realpolitischer
und historischer Erkenntnisse. Beispiele aus der ilteren und vor allem der
jungsten Geschichte, Hinweise auf die eindeutigen Stellen im Evangelium,
vor allem aber sein Beispiel. Wo immer er steht, muss er beweisen, dass er
zum Opfer fir die neue Ordnung bereit ist, aber nicht bereit ist, zum
Opfern anderer. Dass auch die Gegner Briider sind, ist die einschneidende
Erkenntnis, die den christlichen Revolutionir vom nichtchristlichen unter-
scheidet. Ohne diese Gesinnung liefe auch der erhoffte Sieg, die erhoffte
Verinderung Gefahr, nur eine Umdrehung der bisherigen Machtverhilt-
nisse zu werden, wie uns dies die Geschichte leider schon so oft vor Augen
gefihrt hat: Tyrannenmorder werden zu Tyrannen. Gewaltlose Mittel und
briiderliches Bewusstsein sind die einzigen Moglichkeiten, diese Gefahr
auszuschliessen. Die von der Jugend angestrebte ideale Gesellschaft mag
Utopie bleiben, und wenn sie noch so wissenschaftlich angepeilt wird,
ebenso wie eine weltliche Inkarnation des Christentums, das Reich Gottes
auf Erden, Utopie bleiben diirfte. Nicht Utopie ist die Erreichung einer
Gesellschaft, die jede brutale Gewalt als Verbrechen ablehnt. Ein Abend-
land, das sich stolz christlich nannte und voll Pathos auf seine Geschichte
als auf eine Geschichte von Kriegen zuriickblickt, muss endlich von einer

227



Gesellschaft freier Menschen abgeldst werden, die sich vielleicht nicht christ-
lich nennen, aber christlich leben wird. Die gemeinsame religiGse, ethische
und soziale Forderung nach Gewaltfreiheit, das christliche Beispiel, gewalt-
frei zu kimpfen, muss dahinfithren, dass in der Gesellschaft von morgen
nicht die Gewaltlosigkeit, sondern was der einfachen menschlichen Ver-
nunft weit mehr entspricht, die Gewaltanwendung absurd im alten Sinne
genannt werden.

Heinz Gerstinger (in «Der Christ in der Welt», Mirz 1970)

Americana

«Amerika, du hast es besser! » (Goethe)

Ein Willkommen daheim

Ich kam im Mirz 1970 nach einem fiinfmonatigen Aufenthalt in
Europa und einem Ausflug nach Asien in die USA zuriick. Ich war durch
Italien, Jugoslawien, die Schweiz, Frankreich, Griechenland, Ost- und West-
deutschland und Holland gereist. Ich hatte Zeitungen von diesseits und jen-
seits des Atlantischen Ozeans gelesen und dariiber mit Landsleuten gespro-
chen, die erst kiirzlich nach Europa gekommen waren. Dennoch war ich
ganz unvorbereitet auf das Bild der Heimat, das ich vorfand.

Meine ersten Wochen verbrachte ich 'in Manhattan. Sie 6ffneten mir
durch Berichte aus erster Hand die Augen fiir das, was es zu sehen gab.
Zwei kleine Verwandte (ein Knabe von 9 und ein Midchen von 7 Jahren)
waren zum Einkaufen, am hellen Tage, ausgeschickt worden. Sie kehrten
mit leeren Hinden zuriick. Sie waren auf dem Biirgersteig angehalten und
ihnen war ihr Geld abgenommen worden. Thre Mutter war ebenfalls in
den spiten Morgenstunden zum Einkaufen gegangen. Nachdem sie auf der
Bank einiges Geld gewechselt hatte und zu ihrem Hause zuriickkehren
wollte, kamen ihr, als sie die Aussentiir 6ffnete, zwei Mianner nach, stiessen
sie in den Hausflur, zogen eine Waffe aus der Tasche und verlangten ihr
Geld. Bei zwei Freunden, die in unserm Hause wohnten, war in ihrer
Abwesenheit eingebrochen und alles demoliert worden. Einer anderen Be-
kannten war ihre Geldtasche entrissen worden, als sie in den Autobus
steigen wollte, .

Die, die beraubt worden waren, und die, die davon horten, pflegten
nur zu sagen: «Auf so etwas muss man hier gefasst 'sein. Niemals allein
ausgehen, besonders nicht im Dunkeln!» Selbst Prisident Nixon fiihlte sich
veranlasst, vor einer gemeinsamen Versammlung von Senatoren und Re-
prasentanten die gleiche Warnung auszusprechen,

Die Amerikaner sind immer stolz gewesen auf ihren wohlfeilen und
leistungsfahigen Telephondienst. In der Offentlichen Bibliothek der
5th Avenue gibt es auf jedem Flur eine Reihe von Telephonzellen. Ich
ging von Zelle zu Zelle. Viele trugen den Vermerk «Ausser Betrieb». Bei

228



	Die Gewaltlosigkeit des Christen : Absurdität oder gesellschaftliche Aufgabe (Schluss)

