Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 6

Artikel: Die Arbeiter der letzten Stunde - die junge Generation (Matthaus 20, 1-
15)

Autor: Sonderegger, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141763

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Arbeiter der letzten Stunde —
die junge Generation

Matthdus 20, 1—15

Man hat unser Gleichnis schon das Evangelium in nuce genannt, den
Kern der christlichen Botschaft? «Ich will diesem Letzten so viel geben wie
dir!» Es ist die Geschichte vom giitigen Weinbergbesitzer, der aber soxve-
rdn giitig ist, wem er gnidig sein will — und damit basta! Man kann unsere
Erzihlung, die im Lebensraum der Landwirtschaft, des Weinbaus, spielt,
unserer Zeit nahebringen, indem man andere Rollen einfiihrt: Eine Haus-
halthilfe arbeitet von zwei bis sieben Uhr und bekommt am Abend fiinf-
undzwanzig Franken fur die fiinf Stunden. Eine andere Frau ist noch zu
Hilfe gekommen, aber erst um sechs Uhr. Auch sie bekommt fiinfundzwan-
zig Franken,

Solch eine Rechnung quittiert man, wenn man nicht ihr Nutzniesser ist,
mit Protest. Und es sind nicht nur scheinheilige, penible Neidhammel, die
diese Rechnung nicht mitmachen wollen; gegen solche Rechtspraxis wehrt
sich etwas in uns allen. «Gleicher Lohn fiir alle», diesen Traum hat auch
der Marxismus schon lingst ausgetriumt. Bei Mao heisst es: «Gleicher
Lohn bei gleicher Arbeit.»> In diesem Sinne sind wir alle Maoisten. Nicht
zuletzt der sittliche Mensch wird durch die Geschichte, die Jesus erzihlt,
vor den Kopf gestossen. Und auch das Religiose in uns kommt da nicht
einfach mit. Gerade ernsthafte, ernst zu nehmende Leute werden hier emp-
findlich gestort in dem, was sie fiir gerecht halten. Von Hause aus denkt
keiner wie dieser Text. Es wird uns hier deutlich, dass das Evangelium wirk-
lich alles andere ist als eine Selbstverstindlichkeit. Das Evangelium ist das
Andere, das Unerwartete, das Unerwartbare. Wir begreifen, warum es in
der Bibel oft heisst, um den Willen Gottes zu verstehen, brauche es mehr
als unseren Geist, es brauche den heiligen Geist, ja es miisse etwas mit uns
selbst geschehen, etwas Neues; es miisse zu einer Wiedergeburt kommen,
damit wir die Sache Gottes aufnehmen konnten mit allen Konsequenzen
fir uns, fir unser Leben, fiir den Christen und fiir die Gemeinde Jesu
Christi. Adam, der alte Adam, dringt aus dem Unbewussten hervor und
murrt gegen ein Reich Gottes, dessen Giite keine Grenzen gesetzt sind.
Wenn nicht der ganze Mensch an seiner Oberfliche und in seinen Tiefen
erfasst wird, bleibt ihm das Evangelium etwas Fremdes und wird ihm immer
wieder zum Affront. Da steigt der Hass aus der Tiefe, der Hass dartiber,
dass Gottes Gedanken nicht sind wie unsere Gedanken.

Nun hat man unseren Text meistens individualistisch ausgelegt. Man
horte die Geschichte vom Siinder, der erst spit im Leben sich bekehrt, viel-
leicht vom Trinker oder gar vom Morder im Gefingnis, der dann doch noch
seinen Erloser gefunden hat. Gute Geschichten, die man oft in Traktaten
liest, in Evangelisationen vernimmt — da sind wir einverstanden, das ist in
Ordnung. Aber Jesus betritt ja hier ein Minenfeld, die tote Zone der

165



Schiitzengriben, der Stacheldrahtverhaue: es ist in diesem Gleichnis immer
von Gruppen von Menschen, von Arbeitenden die Rede. Es geht hier um
eine gesellschaftliche Wertung, um eine letzte Beurteilung, wie sie im Volke
Israel gingig war. Es gab im Volke Israel gute Juden und schlechte Juden,
dargestellt etwa an der Gruppe der politischen Partei der Pharisier einer-
seits, der Kollaborateure mit Rom, der Zollner, anderseits. Oder noch anders:
Es gab fiir das Volk Israel iiberhaupt zweierlei Menschen: die Juden, das
reine Volk, und die Heiden, die unreinen Vélker. «Und du, Jesus, hast sie
uns gleichgestellt», das war der gefihrliche Vorwurf, der Protest, der Jesus
ans Kreuz brachte und die Juden zu Mbrdern machte. Und das aus einer
letzten Sicht heraus, aus der Frage: darf Gott so frei sein, so iiberlegen an
dem voriibergehen, was Menschen erkimpft, geopfert, erarbeitet, verdient
haben? Diese Letzten, die um fiinf Uhr abends angetreten sind, haben nur
eine Stunde gearbeitet, und du hast sie uns gleichgemacht, die wir die Last
und Hitze des ganzen Tages von morgens sechs Uhr an getragen haben.

Im Friihjahr pflegt man seit mehreren Jahren in der Ziircher Landes-
kirche einen Schulsonntag durchzufithren. Die Meinung ist, dass man sich
im Gottesdienst besinnt iiber das Problem der Generationen, iiber die
Jungen und damit natiirlich auch iiber uns, die Alteren und die Alten, also
iiber das bekannte, man méchte fast schon sagen abgedroschene und doch
so brennende Problem «Jugend und Alter».

Wir, die Alteren, finden die Jungen in vielem radikal, direke, aggressiv
und anderseits verschlafen, traumerisch, illusionir. Wir denken an Schul-
streitigkeiten, die es in letzter Zeit gegeben hat, in St. Gallen, in Chur, an
der Ziircher Gewerbeschule, an unseren Universititen, an der ETH. Dabei
sind es doch wir, die iltere Generation, die ‘die Last und Hitze des Tages
getragen haben. Die Jungen haben ja noch nichts geleistet, sie besitzen
vieles, was wir nicht hatten, es blieb ihnen vieles erspart, was wir, die wir
1930, 1920 oder vorher geboren wurden, durchzustehen hatten. Sie haben
nichts erlebt von den bertichtigten dreissiger Jahren mit ihrer Arbeitslosig-
keit. Sie miissen nie auf eine Stelle warten, ihre Arbeitskraft ist begehrt.
Sie laufen kaum mit einem leeren Portemonnaie umher, wie das bei uns fast
die Regel war. Sie haben nicht einen oder gar zwei Aktivdienste leisten
miissen, wo man vier, sechs Jahre immer wieder monatelang im Militdr-
dienst steckte. Fiir uns waren die Grenzen weitgehend geschlossen. Heute
kann man in halb, in ganz Europa umherfahren, mit Autostopp womdoglich
gratis. Schulungsmoglichkeiten sind heute ganz andere vorhanden als zu
unserer Zeit. Die heute Fiinfzigjahrigen mussten kidmpfen, krampfen,
sparen, verzichten. Und jetzt wollen sie — und wer wollte ithnen das ver-
argen? — das Erschaffene halten, erhalten, in Ruhe und Sicherheit geniessen.
«Wir haben die Last und Hitze des ganzen Tages getragen.» Das wird
in unserem Text, Matthdus 20, anerkannt. Es bekommt jeder seinen Denar,
den man vereinbart hatte.

Aber nun wissen wir, dass unsere Aufzihlung der Hitze und Last des
bisherigen Jahrhunderts, die wir getragen haben, unseren Jungen iiberhaupt
keinen Eindruck gemacht. «Als der Hausherr um die elfte Stunde ausging,

166



fand er andere dastehen und sagte zu ihnen: Warum steht ihr hier den
ganzen Tag miissig? Sie antworteten ihm: weil uns niemand gedungen
hat» — du musst nicht etwa meinen, dass das fiir uns gemiitlich war. Den
ganzen Tag haben wir uns gesorgt, ob wir noch Arbeit finden, ob wir etwas
nach Hause bringen werden oder nicht, der alten Mutter, unseren kleinen
Geschwistern oder unserer jungen Frau und den Kindern. Es war fiir uns
wirklich nicht lustig, so sagen sie im Gleichnis. Die Jungen von heute sagen
dasselbe: s ist auch fiir uns nicht lustig, trotz der Riviera an der Limmat.
Oder habt ihr Alteren uns etwa eine angenehme Welt bereitet, in die wir
ungefragt hineingeboren wurden? Die Jungen sind erstaunt, dass wir bei
unseren bitteren Erfahrungen, aber auch bei den wissenschaftlichen und
technischen Fortschritten nicht mehr tun und scheinbar nicht mehr tun
konnen fir den Frieden und die Gerechtigkeit fiir alle. Oftmals hat man
den Eindruck, dass die Jungen die internationalen Konflikte und Ungerech-
tigkeiten nicht anndhernd so gelassen hinnehmen wie wir; sie, die bereit
sind, die nationale Sicherheit zugunsten der Entwicklungshilfe auszuspielen.
Vor vierzehn Tagen, als die Schule wieder anfing, habe ich neu drei erste
Klassen angetreten, also siebentes Schuljahr. Da sitzen nun diese Biiblein,
sie sind meistens noch klein und ziemlich eingeschiichtert. Aus dem Unter-
richtsgesprach merkt man sehr bald, dass diese Kinder schon total hinein-
gewachsen sind in die Fernsehwelt. Und wenn man mit Lehrlingen, dlteren
Mittelschiilern oder Studenten in Kontakt kommt, muss man sich klar sein,
dass man die erste Generation vor sich hat, die von Kindheit an mit der
Television vertraut ist. Nicht wahr, fiir uns Altere war die Schule auf alle
Fille noch das wichtigste, wenn nicht das einzige Fenster in die Welt
hinaus. Heute aber wird der Mensch bereits in der Kindheit mit Bild, Ton
und Information bombardiert. Die Jungen wachsen in eine Welt hinein,
die schon ihren Eltern nicht mehr ganz vertraut, unter Umstinden vollig
fremd ist. Denkt euch, achtjihrige Biiblein und Magdlein, die am Bildschirm
Apollo 10, 11, 12 und 13 mitbekommen haben und die noch ganz anderes
erfahren werden in den nichsten zehn, zwanzig, dreissig Jahren! Dass da
eine Fremdheit entsteht zwischen den Jungen und uns Alten, wer wiirde
das nicht verstehen? Dass wir Alteren zum Beispiel die Beatmusik nicht
mehr geniessen konnen, diesen Hollenlirm, bei dem zwei Tanzende iiber-
haupt nicht mehr miteinander sprechen konnen, ist nur esz Symptom unter
vielen, das anzeigt, wie fremd wir uns in manchem geworden sind: die
Ungeniertheit der Schiilerliebespirchen auf der Strasse, die Ungezwungen-
heit, die Furchtlosigkeit, die Respektlosigkeit gegeniiber beamteter oder ge-
wethter Autoritit. Die Jungen danken es uns nicht, dass sie in eine Welt
gestellt sind, wo zwar — hier im Westen — genug Brot vorhanden ist, aber
zu wenig Platz, und wo man keine Zeit fiir sie hatte, als sie kleine Kinder
waren oder in die Pubertit eintraten. Die Jungen danken es uns nicht, dass
sie in eine Welt gestellt werden, wo weitgehend die isthetische Dimension
fehlt. Vor einigen Wochen habe ich den Film «Easy Rider» gesehen — von
Jungen gedreht, von Jungen konzipiert, mit grossartigen Naturbildern. Man
spiirt, diese Jungen suchen das Schone, die Natur, das Gefiihl. Die Hippies

167



wollen die Wiese, die Blumen, die Liebe. Die Hippy-Bewegung, wie immer
sie entarten mag, ist mebr als eine Kinderei, sie stellt Kulturkritik dar aus
Sehnsucht, aus Hunger, aus dem Recht des Menschen auf eine gute Um-
gebung, wo man leben kann, Protest gegen Asphalt, Beton, Maschine und
Waffe,

Die Jungen spiiren, dass wir Alteren langsam bereit werden zum Ge-
sprich, aber dass wir offenbar nicht willens sind, die Entscheidungsgewalt
mit ihnen zu teilen. Der kiirzliche Entscheid des Nationalrates in Sachen
ETH hat hier deutlich und betriiblich gesprochen, so dass auch ganz biirger-
lich eingestellte junge Leute und Gruppen sich von ihren Reprisentanten
im Parlament losgesprochen haben. Robert Kennedy hat ungefihr ein Jahr
vor seinem Tode im Februar 1967 in einer Rede hingewiesen auf die Situa-
tion in Berkeley, der Universitit in Kalifornien, wo die ersten grossen Stu-
dentenunruhen ausbrachen. Er zitiert in seinem Vortrag den Aufruf der
Studenten an den amerikanischen Senat in Washington. Da schreiben die
Studenten: «Wir verlangten, gehort zu werden, ihr habt es abgelehnt. Wir
verlangten Gerechtigkeit, ihr habt das Anarchie genannt. Wir verlangten
Freiheit, ihr habt das Ziigellosigkeit genannt. Ohne auf die von euch ver-
ursachte Angst und Verzweiflung tiberhaupt einzugehen, tatet ihr alles mit
dem Wort «Kommunismus» ab. Ihr habt uns vorgeworfen, nicht legale
Wege zu beschreiten. Aber ihr habt uns diese versperrt. Ihr, nicht wir,
grindetet die Universitit auf Misstrauen und Liige» Und in einem
UNESCO-Bericht vom April 1969, der wahrscheinlich kaum von der Neuen
Linken geschrieben sein diirfte, steht: «Es ist moglich, dass in nicht allzu
ferner Zukunft die Gesellschaft vor dem Problem der nichtanpassungs-
fihigen Erwachsenen, statt der nichtanpassungsfihigen Jugend stehen wird.»

«Als der Weinbergbesitzer um die elfte Stunde ausging, fand er andere
dastehen und sagt zu ihnen: Warum steht ihr hier den ganzen Tag miissig?
Sie antworteten ihm: Weil uns niemand gedungen hat.»

So konnte der Disput ohne Ende weitergehen. Auf der einen Seite wir,
die vom frithen Morgen an die Last und Hitze des ganzen Tages getragen;
wir haben gearbeitet und wir haben schmal durchmiissen. Und die andern:
«Es hat uns ja niemand gedungen» — jhr habt uns eine trostlose Welt
hinterlassen, eine Welt der geistigen Bevormundung und der totalen Be-
drohung. Wollt ihr uns etwa nach Indochina schicken?

Aber nun geht es in diesem Gleichnis gar nicht darum, dass die Friih-
arbeiter ausgespielt werden gegen die Spitarbeiter. Es bekommt ja jeder
seinen Denar. Mit andern Worten: Gott anerkennt jeden Menschen. Das ist
das Evangelium, dass jeder Mensch seine Wiirde besitzt, und dass er nur
recht leben kann, wenn er an eine Menschenwiirde glaubt, die ihm von
hochster Instanz zugesagt ist. Jesus antwortet in diesem Gleichnis auf den
Skandal, den er bei den Gesetzesstrengen heraufbeschwor, weil er Siinder,
Zollner und Dirnen anders wertet und einstuft als die offizielle Meinung im
Volke Gottes. Sie werfen ihm vor: du verletzest unsere heiligsten Ord-
nungen, du hast sie #ms gleichgestellt! Aber das Reich Gottes ist kein

168



Stindestaat. Das Reich Gottes ist nicht der Garant unserer religiosen und
sittlichen Weltordnung, wie sie ist, wie sie war und wie sie sein wird von
Ewigkeit zu Ewigkeit — ganz und gar nicht! Das Reich Gottes teilt nicht
jedem nach dem offiziellen Ehrenkodex von Bildung, Geld und Erfolg seine
Sprosse zu in einer biirgerlichen oder in einer marxistischen Welt.

Was machen wir nun, wir Christen, mit solch einem Evangelium? Mit
solch einem Text? Wie wollen wir ihn auslegen? Sind wir einverstanden
mit thm, solange er auf der Ebene «Pharisier und Zollner» wiederholt wird,
sozusagen auf der jiidischen Ebene von damals, ohne den Versuch der
Aktualisierung, solange der Text in historischer Distanz bleibt? Bedeutet
es eine Vergewaltigung des Gleichnisses, wenn wir versuchen, seinen Sinn
zu iibertragen auf ein Problem unserer Zeit, eben — am Schulsonntag — auf
das Generationenproblem? Oder miissen wir uns vielleicht von diesem
Gleichnis her sagen lassen, dass Gott auch diese Menschen voll ernst nimmt,
diese zornigen jungen Leute, die gegen unsere Kirche sind, gegen unsere
Frommigkeit, gegen das, was die dltere Generation aufgebaut und erhalten
hat? Konnte es sein, dass wir uns fragen miissen, ob Gottes Geist mehr zu
tun hat mit einem Film wie dem erwihnten «Easy Rider» als mit unzihli-
gen Gottesdiensten, die mithsam sind, weil sie nichts mehr aussagen in
unser Leben hinein? Konnte es sein, dass dieser Film uns warnen muss,
warnen vor der Moglichkeit, dass eine faschistoide Gesellschaft entstehen
kann im demokratischen Gewande, wo alles nach aussen gesittet und ge-
ordnet aussieht, warnen vor der Moglichkeit, dass die Ideologie der Gewalt
statt des Argumentes einsickern kann bis auf den Grund des Volkes selbst?
Konnte es sein, dass ein solcher Film uns die Augen 6ffnen muss vor der
Gefahr den Andern, den Fremden, das Fremde, das Neue, das Jugendliche
abzuwiirgen und damit vielleicht das Schopferische und die heilende Ver-
anderung zu verunmoglichen? In diesem Text protestieren die Alten gegen
die Neuen, gegen die Spitantretenden, und Jesus weist diesen Protest in
seine Schranken. Ist es eine ernsthafte Frage, ob wnmser Protest gegen die
protestierende Jugend von Jesus zuriickgewiesen werden konnte, ob wir uns
in der Gefahr befinden, auf der Seite derer zu stehen, die Jesus ablehnten
und ans Kreuz brachten?

Dass ein Geschiftsherr den vollen ganzen Lohn dem gibt, der erst eine
Stunde gearbeitet hat, das kommt im Alltag Adams nicht vor, aber offenbar
miisste so etwas geschehen, immer wieder moglich werden in der Gemeinde
des Christus. Alle empfangen sie einen Denar, das heisst jeder bekommt
die volle runde Verheissung Gottes. Es geht in diesem Gleichnis um ein
Argernis. Man kann geradezu sagen: Wenn wir nicht geirgert werden
von diesem Gleichnis, und wenn’s nicht eine Auslegung ist, die uns allen,
wenigstens uns Alteren, zum Anstoss wird, dann haben wir das Wort Gottes
aus Matthius 20 nicht gehort. Es geht um das Argernis, dass wir gefragt
sind, ob von Gott her Verheissungsvolles drin sei im Aufbruch der jungen
Generation, ob in ihrem Protest etwas sichtbar werden kénnte vom Rechts-
willen Gottes. «Nimm das Deine und gehe hin! Ich w2/l aber diesem Letzten
so viel geben wie dir.» Hugo Sonderegger

169



	Die Arbeiter der letzten Stunde - die junge Generation (Matthäus 20, 1-15)

