
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 6

Artikel: Die Arbeiter der letzten Stunde - die junge Generation (Matthäus 20, 1-
15)

Autor: Sonderegger, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Arbeiter der letzten Stunde -
die junge Generation

Matthäus 20, 1—15

Man hat unser Gleichnis schon das Evangelium in nuce genannt, den
Kern der christlichen Botschaft? «Ich will diesem Letzten so viel geben wie
dir!» Es ist die Geschichte vom gütigen Weinbergbesitzer, der aber souverän

gütig ist, wem er gnädig sein will — und damit basta! Man kann unsere
Erzählung, die im Lebensraum der Landwirtschaft, des Weinbaus, spielt,
unserer Zeit nahebringen, indem man andere Rollen einführt: Eine
Haushalthilfe arbeitet von zwei bis sieben Uhr und bekommt am Abend
fünfundzwanzig Franken für die fünf Stunden. Eine andere Frau ist noch zu
Hilfe gekommen, aber erst um sechs Uhr. Auch sie bekommt fünfundzwanzig

Franken.

Solch eine Rechnung quittiert man, wenn man nicht ihr Nutzniesser ist,
mit Protest. Und es sind nicht nur scheinheilige, penible Neidhammel, die
diese Rechnung nicht mitmachen wollen; gegen solche Rechtspraxis wehrt
sich etwas in uns allen. «Gleicher Lohn für alle», diesen Traum hat auch
der Marxismus schon längst ausgeträumt. Bei Mao heisst es: «Gleicher
Lohn bei gleicher Arbeit.» In diesem Sinne sind wir aUe Maoisten. Nicht
zuletzt der sittliche Mensch wird durch die Geschichte, die Jesus erzählt,
vor den Kopf gestossen. Und auch das Religiöse in uns kommt da nicht
einfach mit. Gerade ernsthafte, ernst zu nehmende Leute werden hier
empfindlich gestört in dem, was sie für gerecht halten. Von Hause aus denkt
keiner wie dieser Text. Es wird uns hier deutlich, dass das Evangelium wirklich

alles andere ist als eine Selbstverständlichkeit. Das Evangelium ist das

Andere, das Unerwartete, das Unerwartbare. Wir begreifen, warum es in
der Bibel oft heisst, um den Willen Gottes zu verstehen, brauche es mehr
als unseren Geist, es brauche den heiligen Geist, ja es müsse etwas mit uns
selbst geschehen, etwas Neues; es müsse zu einer Wiedergeburt kommen,
damit wir die Sache Gottes aufnehmen könnten mit allen Konsequenzen
für uns, für unser Leben, für den Christen und für die Gemeinde Jesu
Christi. Adam, der alte Adam, drängt aus dem Unbewussten hervor und
murrt gegen ein Reich Gottes, dessen Güte keine Grenzen gesetzt sind.
Wenn nicht der ganze Mensch an seiner Oberfläche und in seinen Tiefen
erfasst wird, bleibt ihm das Evangelium etwas Fremdes und wird ihm immer
wieder zum Affront. Da steigt der Hass aus der Tiefe, der Hass darüber,
dass Gottes Gedanken nicht sind wie unsere Gedanken.

Nun hat man unseren Text meistens individualistisch ausgelegt. Man
hörte die Geschichte vom Sünder, der erst spät im Leben sich bekehrt,
vielleicht vom Trinker oder gar vom Mörder im Gefängnis, der dann doch noch
seinen Erlöser gefunden hat. Gute Geschichten, die man oft in Traktaten
liest, in Evangelisationen vernimmt — da sind wir einverstanden, das ist in
Ordnung. Aber Jesus betritt ja hier ein Minenfeld, die tote Zone der

165



Schützengräben, der Stacheldrahtverhaue: es ist in diesem Gleichnis immer
von Gruppen von Menschen, von Arbeitenden die Rede. Es geht hier um
eine gesellschaftliche Wertung, um eine letzte Beurteilung, wie sie im Volke
Israel gängig war. Es gab im Volke Israel gute Juden und schlechte Juden,
dargestellt etwa an der Gruppe der politischen Partei der Pharisäer einerseits,

der Kollaborateure mit Rom, der ZöUner, anderseits. Oder noch anders:
Es gab für das Volk Israel überhaupt zweierlei Menschen: die Juden, das
reine Volk, und die Heiden, die unreinen Völker. «Und du, Jesus, hast sie

uns gleichgestellt», das war der gefährliche Vorwurf, der Protest, der Jesus
ans Kreuz brachte und die Juden zu Mördern machte. Und das aus einer
letzten Sicht heraus, aus der Frage: darf Gott so frei sein, so überlegen an
dem vorübergehen, was Menschen erkämpft, geopfert, erarbeitet, verdient
haben? Diese Letzten, die um fünf Uhr abends angetreten sind, haben nur
eine Stunde gearbeitet, und du hast sie uns gleichgemacht, die wir die Last
und Hitze des ganzen Tages von morgens sechs Uhr an getragen haben.

Im Frühjahr pflegt man seit mehreren Jahren in der Zürcher Landeskirche

einen Schulsonntag durchzuführen. Die Meinung ist, dass man sich
im Gottesdienst besinnt über das Problem der Generationen, über die
Jungen und damit natürlich auch über uns, die Älteren und die Alten, also
über das bekannte, man möchte fast schon sagen abgedroschene und doch
so brennende Problem «Jugend und Alter».

Wir, die Älteren, finden die Jungen in vielem radikal, direkt, aggressiv
und anderseits verschlafen, träumerisch, illusionär. Wir denken an
Schulstreitigkeiten, die es in letzter Zeit gegeben hat, in St. Gallen, in Chur, an
der Zürcher Gewerbeschule, an unseren Universitäten, an der ETH. Dabei
sind es doch wir, die ältere Generation, die die Last und Hitze des Tages

getragen haben. Die Jungen haben ja noch nichts geleistet, sie besitzen
vieles, was wir nicht hatten, es blieb ihnen vieles erspart, was wir, die wir
1930, 1920 oder vorher geboren wurden, durchzustehen hatten. Sie haben
nichts erlebt von den berüchtigten dreissiger Jahren mit ihrer Arbeitslosigkeit.

Sie müssen nie auf eine Stelle warten, ihre Arbeitskraft ist begehrt.
Sie laufen kaum mit einem leeren Portemonnaie umher, wie das bei uns fast
die Regel war. Sie haben nicht einen oder gar zwei Aktivdienste leisten
müssen, wo man vier, sechs Jahre immer wieder monatelang im Militärdienst

steckte. Für uns waren die Grenzen weitgehend geschlossen. Heute
kann man in halb, in ganz Europa umherfahren, mit Autostopp womöglich
gratis. Schulungsmöglichkeiten sind heute ganz andere vorhanden als zu
unserer Zeit. Die heute Fünfzigjährigen müssten kämpfen, krampfen,
sparen, verzichten. Und jetzt wollen sie — und wer wollte ihnen das

verargen? - das Erschaffene halten, erhalten, in Ruhe und Sicherheit gemessen.
«Wir haben die Last und Hitze des ganzen Tages getragen.» Das wird
in unserem Text, Matthäus 20, anerkannt. Es bekommt jeder seinen Denar,
den man vereinbart hatte.

Aber nun wissen wir, dass unsere Aufzählung der Hitze und Last des

bisherigen Jahrhunderts, die wir getragen haben, unseren Jungen überhaupt
keinen Eindruck gemacht. «Als der Hausherr um die elfte Stunde ausging,

166



fand er andere dastehen und sagte zu ihnen: Warum steht ihr hier den

ganzen Tag müssig? Sie antworteten ihm: weil uns niemand gedungen
hat» - du musst nicht etwa meinen, dass das für uns gemütlich war. Den
ganzen Tag haben wir uns gesorgt, ob wir noch Arbeit finden, ob wir etwas
nach Hause bringen werden öder nicht, der alten Mutter, unseren kleinen
Geschwistern oder unserer jungen Frau und den Kindern. Es war für uns
wirklich nicht lustig, so sagen sie im Gleichnis. Die Jungen von heute sagen
dasselbe: es ist auch für uns nicht lustig, trotz der Riviera an der Limmat.
Oder habt ihr Älteren uns etwa eine angenehme Welt bereitet, in die wir
ungefragt hineingeboren wurden? Die Jungen sind erstaunt, dass wir bei
unseren bitteren Erfahrungen, aber auch bei den wissenschaftlichen und
technischen Fortschritten nicht mehr tun und scheinbar nicht mehr tun
können für den Frieden und die Gerechtigkeit für alle. Oftmals hat man
den Eindruck, dass die Jungen die internationalen Konflikte und Ungerechtigkeiten

nicht annähernd so gelassen hinnehmen wie wir; sie, die bereit
sind, die nationale Sicherheit zugunsten der Entwicklungshilfe auszuspielen.
Vor vierzehn Tagen, als die Schule wieder anfing, habe ich neu drei erste
Klassen angetreten, also siebentes Schuljahr. Da sitzen nun diese Büblein,
sie sind meistens noch klein und ziemlich eingeschüchtert. Aus dem
Unterrichtsgespräch merkt man sehr bald, dass diese Kinder schon total
hineingewachsen sind in die Fernsehwelt. Und wenn man mit Lehrlingen, älteren
Mittelschülern oder Studenten in Kontakt kommt, muss man sich klar sein,
dass man die erste Generation vor sich hat, die von Kindheit an mit der
Television vertraut ist. Nicht wahr, für uns Ältere war die Schule auf alle
Fälle noch das wichtigste, wenn nicht das einzige Fenster in die Welt
hinaus. Heute aber wird der Mensch bereits in der Kindheit mit Bild, Ton
und Information bombardiert. Die Jungen wachsen in eine Welt hinein,
die schon ihren Eltern nicht mehr ganz vertraut, unter Umständen völlig
fremd ist. Denkt euch, achtjährige Büblein und Mägdlein, die am Bildschirm
Apollo 10, 11, 12 und 13 mitbekommen haben und die noch ganz anderes
erfahren werden in den nächsten zehn, zwanzig, dreissig Jahren! Dass da
eine Fremdheit entsteht zwischen den Jungen und uns Alten, wer würde
das nicht verstehen? Dass wir Älteren zum Beispiel die Beatmusik nicht
mehr gemessen können, diesen Höllenlärm, bei dem zwei Tanzende
überhaupt nicht mehr miteinander sprechen können, ist nur ein Symptom unter
vielen, das anzeigt, wie fremd wir uns in manchem geworden sind: die
Ungeniertheit der Schülerliebespärchen auf der Strasse, die Ungezwungenheit,

die Furchtlosigkeit, die Respektlosigkeit gegenüber beamteter oder
geweihter Autorität. Die Jungen danken es uns nicht, dass sie in eine Welt
gestellt sind, wo zwar — hier im Westen — genug Brot vorhanden ist, aber
zu wenig Platz, und wo man keine Zeit für sie hatte, als sie kleine Kinder
waren oder in die Pubertät eintraten. Die Jungen danken es uns nicht, dass
sie in eine Welt gestellt werden, wo weitgehend die ästhetische Dimension
fehlt. Vor einigen Wochen habe ich den Film «Easy Rider» gesehen - von
Jungen gedreht, von Jungen konzipiert, mit grossartigen Naturbüdern. Man
spürt, diese Jungen suchen das Schöne, die Natur, das Gefühl. Die Hippies

167



wollen die Wiese, die Blumen, die Liebe. Die Hippy-Bewegung, wie immer
sie entarten mag, ist mehr als eine Kinderei, sie steUt Kulturkritik dar aus
Sehnsucht, aus Hunger, aus dem Recht des Menschen auf eine gute
Umgebung, wo man leben kann, Protest gegen Asphalt, Beton, Maschine und
Waffe.

Die Jungen spüren, dass wir Älteren langsam bereit werden zum
Gespräch, aber dass wir offenbar nicht willens sind, die Entscheidungsgewalt
mit ihnen zu teilen. Der kürzliche Entscheid des Nationalrates in Sachen

ETH hat hier deutlich und betrüblich gesprochen, so dass auch ganz bürgerlich

eingestellte junge Leute und Gruppen sich von ihren Repräsentanten
im Parlament losgesprochen haben. Robert Kennedy hat ungefähr ein Jahr
vor seinem Tode im Februar 1967 in einer Rede hingewiesen auf die Situation

in Berkeley, der Universität in Kalifornien, wo die ersten grossen
Studentenunruhen ausbrachen. Er zitiert in seinem Vortrag den Aufruf der
Studenten an den amerikanischen Senat in Washington. Da schreiben die
Studenten: «Wir verlangten, gehört zu werden, ihr habt es abgelehnt. Wir
verlangten Gerechtigkeit, ihr habt das Anarchie genannt. Wir verlangten
Freiheit, ihr habt das Zügellosigkeit genannt. Ohne auf die von euch
verursachte Angst und Verzweiflung überhaupt einzugehen, tatet ihr alles mit
dem Wort «Kommunismus» ab. Ihr habt uns vorgeworfen, nicht legale
Wege zu beschreiten. Aber ihr habt uns diese versperrt. Ihr, nicht wir,
gründetet die Universität auf Misstrauen und Lüge.» Und in einem
UNESCO-Bericht vom April 1969, der wahrscheinlich kaum von der Neuen
Linken geschrieben sein dürfte, steht: «Es ist möglich, dass in nicht allzu
ferner Zukunft die Gesellschaft vor dem Problem der nichtanpassungsfähigen

Erwachsenen, statt der nichtanpassungsfähigen Jugend stehen wird.»

«Als der Weinbergbesitzer um die elfte Stunde ausging, fand er andere
dastehen und sagt zu ihnen: Warum steht ihr hier den ganzen Tag müssig?
Sie antworteten ihm: Weil uns niemand gedungen hat.»

So könnte der Disput ohne Ende weitergehen. Auf der einen Seite wir,
die vom frühen Morgen an die Last und Hitze des ganzen Tages getragen;
wir haben gearbeitet und wir haben schmal durchmüssen. Und die andern:
«Es hat uns ja niemand gedungen» — ihr habt uns eine trostlose Welt
hinterlassen, eine Welt der geistigen Bevormundung und der totalen
Bedrohung. Wollt ihr uns etwa nach Indochina schicken?

Aber nun geht es in diesem Gleichnis gar nicht darum, dass die
Früharbeiter ausgespielt werden gegen die Spätarbeiter. Es bekommt ja jeder
seinen Denar. Mit andern Worten: Gott anerkennt jeden Menschen. Das ist
das Evangelium, dass jeder Mensch seine Würde besitzt, und dass er nur
recht leben kann, wenn er an eine Menschenwürde glaubt, die ihm von
höchster Instanz zugesagt ist. Jesus antwortet in diesem Gleichnis auf den
Skandal, den er bei den Gesetzesstrengen heraufbeschwor, weil er Sünder,
Zöllner und Dirnen anders wertet und einstuft als die offizielle Meinung im
Volke Gottes. Sie werfen ihm vor: du verletzest unsere heiligsten
Ordnungen, du hast sie uns gleichgestellt! Aber das Reich Gottes ist kein

168



Ständestaat. Das Reich Gottes ist nicht der Garant unserer religiösen und
sittlichen Weltordnung, wie sie ist, wie sie war und wie sie sein wird von
Ewigkeit zu Ewigkeit — ganz und gar nicht! Das Reich Gottes teilt nicht
jedem nach dem offiziellen Ehrenkodex von Bildung, Geld und Erfolg seine
Sprosse zu in einer bürgerlichen oder in einer marxistischen Welt.

Was machen wir nun, wir Christen, mit solch einem Evangelium? Mit
solch einem Text? Wie wollen wir ihn auslegen? Sind wir einverstanden
mit ihm, solange er auf der Ebene «Pharisäer und Zöllner» wiederholt wird,
sozusagen auf der jüdischen Ebene von damals, ohne den Versuch der
Aktualisierung, solange der Text in histotischer Distanz bleibt? Bedeutet
es eine Vergewaltigung des Gleichnisses, wenn wir versuchen, seinen Sinn
zu übertragen auf ein Problem unserer Zeit, eben - am Schulsonntag — auf
das Generationenproblem? Oder müssen wir uns vielleicht von diesem
Gleichnis her sagen lassen, dass Gott auch diese Menschen voll ernst nimmt,
diese zornigen jungen Leute, die gegen unsere Kirche sind, gegen unsere
Frömmigkeit, gegen das, was die ältere Generation aufgebaut und erhalten
hat? Könnte es sein, dass wir uns fragen müssen, ob Gottes Geist mehr zu
tun hat mit einem Film wie dem erwähnten «Easy Rider» als mit unzähligen

Gottesdiensten, die mühsam sind, weil sie nichts mehr aussagen in
unser Leben hinein? Könnte es sein, dass dieser Film uns warnen muss,
warnen vor der Möglichkeit, dass eine faschistoide Gesellschaft entstehen
kann im demokratischen Gewände, wo alles nach aussen gesittet und
geordnet aussieht, warnen vor der Möglichkeit, dass die Ideologie der Gewalt
statt des Argumentes einsickern kann bis auf den Grund des Volkes selbst?
Könnte es sein, dass ein solcher Film uns die Augen öffnen muss vor der
Gefahr den Andern, den Fremden, das Fremde, das Neue, das Jugendliche
abzuwürgen und damit vielleicht das Schöpferische und die heilende
Veränderung zu verunmöglichen? In diesem Text protestieren die Alten gegen
die Neuen, gegen die Spätantretenden, und Jesus weist diesen Protest in
seine Schranken. Ist es eine ernsthafte Frage, ob unser Protest gegen die
pfotestierende Jugend von Jesus zurückgewiesen werden könnte, ob wir uns
in der Gefahr befinden, auf der Seite derer zu stehen, die Jesus ablehnten
und ans Kreuz brachten?

Dass ein Geschäftsherr den vollen ganzen Lohn dem gibt, der erst eine
Stunde gearbeitet hat, das kommt im Alltag Adams nicht vor, aber offenbar
müsste so etwas geschehen, immer wieder möglich werden in der Gemeinde
des Christus. Alle empfangen sie einen Denar, das heisst jeder bekommt
die volle runde Verheissung Gottes. Es geht in diesem Gleichnis um ein
Ärgernis. Man kann geradezu sagen: Wenn wir nicht geärgert werden
von diesem Gleichnis, und wenn's nicht eine Auslegung ist, die uns allen,
wenigstens uns Älteren, zum Anstoss wird, dann haben wir das Wort Gottes
aus Matthäus 20 nicht gehört. Es geht um das Ärgernis, dass wir gefragt
sind, ob von Gott her Verheissungsvolles drin sei im Aufbruch der jungen
Generation, ob in ihrem Protest etwas sichtbar werden könnte vom Rechts-
wiUen Gottes. «Nimm das Deine und gehe hin! Ich will aber diesem Letzten
so viel geben wie dir.» Hugo Sonderegger

169


	Die Arbeiter der letzten Stunde - die junge Generation (Matthäus 20, 1-15)

