
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 5

Artikel: Sozialismus - Demokratie - Kirche

Autor: Lochmann, Jan Milie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drum spiel' den Herrn der Fabrikant
in unserm Vaterland.

Und unsre Universität -
versität,

Den fremden Lehrer nicht verschmäht,
nicht verschmäht.

Und ist die Rechnung noch so hoch,
In stiller Demut zahlt man doch,

damit er bleib' im Vaterland.
Und zeigt er etwas barsche Art,
Jenun, man urteilt nicht so hart.
Der Fremde stets Bewundrung fand

in unserm Vaterland.
Doch drunten in der Tiefe haust,

Tiefe haust,
Der andre, vor dem jedem graust.

jedem graust.
Der fremde Fötzel, den veracht,
Wer noch auf Ansehn Anspruch macht

in unserm biedern Vaterland.
Der, wo die Arbeit ihn nicht nährt,
Ganz rundweg nach mehr Lohn begehrt,
Und der allein den Streik erfand

in unserm Vaterland.
Ihn zu erkennen, fällt nicht schwer,

fällt nicht schwer,
Ihn zu verachten auch nicht sehr,

auch nicht sehr.
Die Frage wird erst kitzlig dann,
Wenn's heisst: Wo fängt der Fötzel an

in unserm freien Vaterland?
Wo find't genau die Grenze sich?

Wo spuck ich aus, wo bück ich mich?
Wem schüttle bieder ich die Hand

in unserm Vaterland?
Clara Ragaz

Sozialismus - Demokratie - Kirche

Ich befasse mich mit unserem Thema nicht in einem allgemeinen Sinne,
sondern im Kontext einer spezifischen geschichtlichen und gesellschaftlichen

Erfahrung in der CSSR der sechziger Jahre. Die Frage nach dem
Verhältnis von Sozialismus, Demokratie und KirChe (oder konkret zugespitzt:
von Marxismus, liberalem Erbe und biblischem Glauben) tauchte dort mit
erstaunlicher Dringlichkeit, auf und zwar im Zusammenhang mit dem klas-

145



sischen politischen Problem, welches die breiten Schichten tschechoslowakischer

Bürger ungeheur aktivierte: mit dem Problem der Humanisierung
unseres gesellschaftlichen Lebens. Es war kein Zufall, dass die Frage gerade
in diesem Kontext aufbrach; denn wenn irgendwo, dann findet sich tatsächlich

hier eine bedeutende gemeinsame Basis für die drei Partner unserer
Trinität: den Sozialismus, die Demokratie und das Christentum. Diese
gemeinsame Basis ist sicher nicht sehr breit; in ihren Grundauffassungen
unterscheiden sich die drei Traditionen merklich. So geben sie zum Beispiel
bezeichnend verschiedene Antworten auf die wichtige Frage, was das denn
heisst: menschlich sein; was Humanisierung bedeutet. Eine billige oder
leichte Verschmelzung der drei Traditionen kann es darum nicht geben.

Aber trotz all ihren Unterschieden stimmen die drei Strömungen doch
darin überein, dass sie eben diese Humanisierung als die gemeinsame Richtung

ihrer Suche herausstellen. Sie stimmen darin überein, dass dies als Ziel
unserer Verantwortlichkeit und Mitwirkung gilt: nämlich, für die Humanisierung

unseres Zusammenlebens zu sorgen; «all die Verhältnisse
umzuwerten, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein
verlassenes, ein verächtliches Wesen ist». Dieser Satz stammt von Karl Marx;
er könnte aber ebensogut aus der Sicht des biblischen, prophetischen Erbes

gesprochen sein; oder wieder von den besten Erkenntnissen der liberalen
Tradition herkommen. Alle drei Strömungen ringen darum, solche Verhältnisse

zu ändern, die das Zusammenleben der Menschen entmenschlichen.
Und in dieser Auffassung vom letzten Ziel politischer Tätigkeit
unterscheiden sie sich deutlich von anderen politischen Anschauungen - besonders

von den europäischen und amerikanischen Strömungen auf dem rechten
Flügel. Versuchen wir, die Problematik auf Grund tschechoslowakischer
Erfahrung in ihren drei Aspekten kurz anzudeuten.

1. Sozialismus

Das Eintreten für die Humanisierung in unserer Gesellschaft muss als

Wahrung grundlegender sozialistischer Erkenntnisse und als konsequente
Weiterentwicklung einer sozialistischen Gesellschaft verstanden werden.
Das zu sehen, ist wichtig. «Der Sozialismus mit dem menschlichen
Gesicht» - dieses von Alexander Dubcek geprägte Schlagwort - ist für die
Mehrheit unseres Volkes zum orientierenden Programm geworden. Lassen
Sie mich in diesem Zusammenhang das Wort Sozialismus betonen. Das
Bekenntnis zum Sozialismus war kein erzwungenes Lippenbekenntnis. Man
hatte klar erkannt: Einige der grundlegenden Veränderungen, welche die
marxistische Gesellschaft erreicht hatte, haben wesentlich zur Humanisierung

der gesellschaftlichen Verhältnisse beigetragen.
Das wird klar, wenn wir diese Veränderungen im Licht jenes Satzes von

Marx betrachten, der die Humanisierung beschreibt als Bemühung, all die
Verhältnisse zu ändern, unter denen der Mensch ein verachtetes und
unterdrücktes Wesen ist. Wenn wir das als eine Art Massstab nehmen, und wenn
wir diesen Massstab an unsere Gesellschaft anlegen, dann werden wir zu-

146



nächst einfach anerkennen müssen, dass tatsächlich seit 1948 einige der
Verhältnisse geändert worden sind, die am meisten entmenschlichend wirken.

Einige grosse gesellschaftliche Bedürfnisse des Menschen sind gestillt
worden. Lassen Sie mich davon einiges aufzählen.

Zum ersten gibt es das Problem der Armut in unserer Gesellschaft nicht
mehr. Im strengen Sinn bittere Armut gibt es nicht. Das heisst: Keiner
hungert wirklich oder ist unterernährt. Und, was vielleicht noch wichtiger
ist: Auch die relative Armut als brennendes Problem gibt es nicht, so wie
das gerade in manchen der reichsten Länder der Welt der FaU ist - etwa
den Vereinigten Staaten. Es gibt keine grossen Gegensätze zwischen den
relativ Reichen und den relativ Armen. Der Unterschied im Lebensstandard
zwischen den verschiedenen Schichten oder einzelnen Personen ist in unserer
Gesellschaft gering. In diesem Sinn sind wir auf dem Weg zur «klassenlosen

Gesellschaft». Der soziale Status der herkömmlichen «niedriger»
genannten Schichten - zum Beispiel der Arbeiterschicht - hat sich merklich
gehoben. Das ist ein moralisch und psychologisch wichtiger Schritt der
Humanisierung.

Man kann das an einem besonders erregenden Einzelzug des Jahres 1968
sehen. Die Arbeiterschaft der Tschechoslowakei ist in die Bemühung um
Demokratisierung aktiv miteinbezogen worden. Das war kein Zufall,
sondern beruht auf strukturellen Gründen, mit denen das Wachstum im Be-
wusstseinstand der Arbeiter zusammenhängt. Durch die revolutionäre
Vergesellschaftung der tschechoslowakischen Industrie waren die Arbeiter zu
«Eigentümern» eines entscheidenden Teils der Volkswirtschaft geworden.
Zugleich stellte die offizielle Weltanschauung und Propaganda die führende
Rolle der Arbeiter in der Gesellschaft heraus. Sie wurden öffentlich zur
beherrschenden Kraft alles staatlichen Lebens erklärt, zum souveränen Subjekt

- im Gegensatz zu ihrem bisherigen Status als «Objekte». Sicher, im
Rahmen des orthodoxen Stalinismus blieb das in der Theorie richtiger als
in der jeweiligen Praxis. Aber auCh die Theorie hatte ihr Gewicht. Wenn
eine sozialistische Gesellschaft in Anspruch nimmt, eine Arbeitergesellschaft
zu sein, dann sind die Arbeiter verpflichtet, an der Entwicklung der vollen
Möglichkeiten dieser Gesellschaft echtes Interesse zu bekommen; besonders
im Blick auf ihre eigene schöpferische gesellschaftliche Beteiligung als voll
verantwortliche Teilhaber am politischen Prozess. Diese theoretische Forderung

gewann 1968 in qualitativ neuer Form Boden. Darum sind - nach
gewissen Bedenken in den ersten Wochen - die Fabriken zu den
Hochburgen der Demokratisierungsbewegung geworden, als es darum ging, die
aktive Teilnähme aller Bürger an gesellschaftlichen Entscheidungsprozessen
zu verstärken. Die Einheit von Arbeitern mit der Intelligenz, besonders den
Studenten, ist zum besonders verheissungsvollen Zug dieses Prozesses — und
jedes dynamischen Sozialismus überhaupt - geworden.

Man könnte noch mehr positive und humanisierende Erscheinungen dieser

Art hinzufügen — den staatlichen Gesundheitsdienst etwa mit seiner
weitreichenden und umfassenden medizinischen Fürsorge, die allen Bürgern
ohne Vorbedingungen zur Verfügung steht; oder das Erziehungssystem, für

147



jeden offen und auf allen Stufen kostenlos. Das sind so «Erscheinungen des

Alltags»; aber gerade darin sind sie bedeutsam. Und eben diese Erscheinungen

hängen mit der grundlegenden Änderung unserer Wirtschaftsstruktur

zusammen. Darum sehe ich die sozialistische Revolution und Evolution
als wichtigen Schritt vorwärts an in dem Prozess, eine relativ entwickelte
GeseUschaft zu humanisieren.

2. Das demokratische Erbe

Die Einschätzung des Sozialismus als positive Möglichkeit, eine relativ
entwickelte Gesellschaft zu humanisieren, soll nicht bedeuten, dass die
Errichtung einer sozialistischen Gesellschaftsordnung automatisch die Lösung
aller Probleme mit sich bringen würde. Die Errichtung einer sozialistischen
Gesellschaft bedeutet sicher nicht die Verwirklichung der vollkommenen
Gesellschaft; vom Reich Gottes zu schweigen. Das Problem der Humanisierung

ist noch nicht in jeder Hinsicht gelöst. Im Gegenteil, ich würde

sogar sagen, dass uns der Sozialismus vor einige neue und ziemlich ernste
Fragen stellt. Wenn ich den Massstab von Marx anlege, das «Grundaxiom»
der Humanisierung, dann muss ich zugeben, dass sich nicht alle Verhältnisse

vollständig überholt haben, unter denen der Mensch ein unterdrücktes,
entblösstes und verachtetes Wesen ist. Es bleiben Elemente der Entfremdung,
welche die sozialistische Gesellschaft mit anderen Typen entwickelter
Gesellschaften teilt. Und wir müssen sogar noch darüber hinaus sagen, dass

gerade im Prozess der sozialistischen Revolution und Evolution einige neue
ernste Elemente der Entmenschlichung auftauchen können.

Wenn ich den wichtigsten Punkt nennen sollte, würde ich ihn als
Tendenz zu einem Monopol an Macht (und zwar politischer Macht) und zu
einem Monopol an Wahrheit beschreiben. Es liegt mir nicht daran, rasch

ein moralisch oder religiös bestimmtes Urteil über diese Tendenzen zu
fällen. Das wäre zu einfach. Denn in gewissem Sinn ist diese Tendenz zum
Monopol hin ja historisch verständlich. Ein so tiefgreifender revolutionärer
Umbruch, der die ganze wirtschaftliche und gesellschaftliche Macht des

«Ancien regime» zerbrach, war kaum möglich, ohne die Strukturen der

vorigen Gesellschaftsordnung radikal umzustürzen. Und wenn wir den
Sozialismus als Schritt vorwärts auf dem Weg der Humanisierung
anerkennen, dann können wir die marxistische Idee von der Diktatur des
Proletariats nicht von vornherein verwerfen. Wir sollten über sie nicht moralisieren.

Aller Wahrscheinlichkeit nach ist sie im ersten Stadium der naCh-

revolutionären Gesellschaftsordnung notwendig.
Die Gefahr dieser nachrevolutionären Ordnung besteht dann allerdings

darin, dass sie die Zeichen der Zeit nicht zur Zeit erkennen. Sie ist in
Versuchung, ihr Monopol zu verewigen und es über den Punkt der möglichen
Berechtigung hinaus zu verlängern, nämlich über das Stadium der festen

Einrichtung eines sozialistischen Systems hinaus.
Das ist sicher ein ausserordentlich schwieriges Problem. Die biblische

Anthropologie mit ihrem tiefen Einblick in die verschlungenen Wege der
menschlichen Selbstsucht und Machtgier sollte uns sehr nüchtern und

148



iUusionslos werden lassen. Es ist kein Wunder, dass viele sozialistische
Länder - mein eigenes eingeschlossen - grosse Schwierigkeiten hatten,
diesem Trend zu widerstehen. Der orthodoxe Stalinismus ist zur leibhaftigen
Inkarnation dieses Trends geworden. Man spricht da mit einigem Recht von
«Persönlichkeitskult»; weil tatsächlich das Ergebnis und die Konsequenz
dieser Entwicklung gewesen ist, dass das Machtmonopol in den Händen
eines aUmächtigen Mannes beziehungsweise einer Gruppe lag und eine
«allwissende Autorität» das Wahrheitsmonopol innehatte. Unter solchen
Umständen konnten dann auch nicht alle Verhältnisse überholt werden,
unter denen der Mensch ein unterdrücktes Wesen ist. Die Frage der
Humanisierung des gesellschaftlichen und politischen Prozesses blieb brennend.

Unter diesen Umständen hiess das Wort für die Humanisierung der
sozialistischen Gesellschaft im Jahr 1968 Demokratisierung. Darunter
verstehen wir die Haltung einer, ich würde sagen, reifen sozialistischen Gesellschaft,

die sich selbst und ihr Glaubensbekenntnis wirklich ernst nimmt,
die sich als auf dem Weg zu einer klassenlosen Gesellschaft versteht. Das
wäre eine Gesellschaft von Bürgern, die sich selbst nicht als Unversöhnliche
gegenüberstehen, und auch nicht der Gesellschaft, der sie angehören, sondern
die sich in ihren gemeinsamen und grundlegenden Interessen für die GeseUschaft

einig sind. Dieses gemeinsame gesellschaftliche Interesse schliesst
dann Unterschiede in der Weltanschauung, in den persönlichen Ansichten,
in der geistigen Herkunft und im Glaubensbekenntnis nicht aus. Diese
Differenzen sind sicher sehr real, und sie schaffen mannigfache
Spannungen in der Gesellschaft. Das haben wir in der Tschechoslowakei 1968
erfahren. Es ergaben sich in unserer Gesellschaft Spannungen, neue
Spannungen; offen ausbrechend und offen diskutiert. Das konnte nicht ohne
Risiko und ohne Gefahren vor sich gehen. Trotzdem waren das nach meiner
Ansicht keine zerstörerischen Spannungen. Sie lähmten den Fortschritt der
Gesellschaft — einer sozialistischen GeseUschaft! — nicht. Im Gegenteil, sie
bereicherten die Gemeinschaft, der wir angehörten. Es war daher wichtig,
dass diese Differenzen ertragen und ausgetragen wurden. So hört in einem
reifen sozialistischen Staat der Bürger auf, ein potentieller Gegner zu sein.
Jeder Bürger erhält seinen eigenen angemessenen Anteil. Und das ist gültig
in jeder Beziehung — politisch, geistig und weltanschaulich.

Beispielhaft dafür ist die veränderte Situation, die sich für die Christen
meiner Heimat in den späteren sechziger Jahren ergeben hat. Die christlichen

Mitbürger haben in einem verblüffenden Mass neuen und voUen Anteil

am öffentlichen Leben der Gesellschaft bekommen. Sie sind respektiert
worden — nicht nur als Mitbürger, sondern gerade als christliche Mitbürger.
Man hat sie nicht nur eben geduldet, sondern ermutigt, ihren eigenen
spezifischen Beitrag einzubringen. So wurde das Machtmonopol aufgebrochen.
In einer offenen, demokratischen, sozialistischen Gesellschaft kann eine
echte Einheit der Bürger erreicht werden; eine Einheit, die sich in Freiheit
und Gleichheit verwirklicht. Das scheint mir auf dem Weg der Humanisierung

einen sehr wichtigen Schritt nach vorn darzustellen. Wir haben die
Richtigkeit des programmatischen Satzes erfahren, der einmal von Rosa

149



Luxemburg so formuliert worden ist: «Keine Demokratie ohne Sozialismus,
aber ebenso kein Sozialismus ohne Demokratie.»

Was heisst das nun für unser jetziges Thema? Ich würde sagen, es
bedeutet, dass im Kontext einer sozialistischen Gesellschaft die besten
Einsichten der liberalen und demokratischen Tradition ernst genommen und
neu entfaltet werden können. Und hier stellt sich dann die dritte und
abschliessende Frage: Wo bleibt dabei der dritte Partner unserer Trinität,
nämlich der biblische Glaube? Hat dieser Partner zur Suche nach der
Humanisierung etwas zu sagen und beizutragen?

3. Die Perspektive des Glaubens

Von meiner eigenen Erfahrung der letzten Jahre in der Tschechoslowakei
her zögere ich nicht, auf diese Frage mit Ja zu antworten. Das entspringt
nicht irgendeinem Wunschdenken. Der biblische Glaube war Teil unserer
fundamentalen lebendigen Wirklichkeit dieser letzten Jahre. Ich führe nun
aus, was ich schon angedeutet habe: die wachsende Beteiligung der Christen
am öffentlichen Leben der Gesellschaft. Der «gläubige Bevölkerungsteil»
trat nicht mehr als «Outsiders» der Gesellschaft in Erscheinung, sondern als
«Insiders». Das hat den tiefen Grund, dass das Ziel des demokratischen
Sozialismus in gewissem Sinn mit den tiefsten Einsichten der biblischen
prophetischen Tradition übereinstimmte. Wenn wir an die Vision grösserer
sozialer Gerechtigkeit denken, wie sie von den alttestamentliChen Propheten
verkündigt worden ist, oder an die neutestamendiche Vision der
unveräusserlichen Rechte jedes Einzelmenschen, dann kann es keinen Zweifel
darüber geben, dass die besten Einsichten der biblischen Tradition in die
Richtung eines demokratischen Sozialismus weisen. Darum entsprang unsere
Verwicklung in die Demokratisierung der Gesellschaft nicht nur einem
allgemeinen Trend, in den wir uns hätten von aussen hineinziehen lassen,
sondern sie entsprach unserem eigenen Anliegen und, in aller Bescheidenheit,

auch unserem Beitrag.
Wenn ich nur den einen Brennpunkt nennen sollte, an dem sich in

wenigen Worten der spezifische Beitrag der christlichen Tradition zur
Humanisierung des menschlichen Zusammenlebens angeben lässt, so würde
ich die Eröffnung der Perspektive der Hoffnung erwähnen. Es ist das die
klassische Perspektive des biblischen Denkens. Es ist allgemein bekannt,
dass Immanuel Kant bei seinem Versuch, die verschiedenen Bereiche des

menschlichen Lebens und Denkens abzugrenzen, eben diesen Kontext der

Hoffnung dem Grundbereich der Religion zuteilte. « Was darf ich hoffen?»
heisst für ihn die grundlegende religiöse Frage des Menschen. Es scheint,
dass die heutige Theologie — römisch-katholisch wie protestantisch — in
diesem Punkte von Kant gelernt hat. Sie betont sehr energisch eben diese
Grundperspektive der Hoffnung.

Diese Betonung ist gerechtfertigt, weil gerade diese Perspektive der Hoffnung

zum authentisch-biblischen Erbe gehört. Hier liegt der eigentliche
biblische Beitrag zur menschlichen Kultur; durch ihn wurde Geschichte als
bedeutsamer Prozess eröffnet. Alle mythischen oder, wie man manchmal

150



sagt, «ontokratischen» Strukturen wurden zerbrochen. Darunter sind die
Denkmodelle zu verstehen, die das Universum als geschlossen, geheiligt und
in sich selbst ruhend betrachten. Da ist alles ein vollkommener «Kosmos»,
alles vorherbestimmt, alles hat seinen Platz und muss, wie es ist, als göttliche
Ordnung akzeptiert werden. Dieses DenkmodeU herrschte in den antiken
Mythen wie in der antiken Philosophie vor. Das biblische Denken war
davon radikal verschieden. Die Grundperspektive der Bibel ist die des
«Exodus». Sie proklamiert den Auszug aus der Gefangenschaft in
vorbestimmten Strukturen und vorgegebenen Ordnungen. Sie eröffnet dem
Menschen neue Möglichkeiten der verantwortlichen Initiative in der
Geschichte.

Wenn das nun die Grundanschauung der biblischen Botschaft ist, und
meiner Ansicht nach ist sie es unbestreitbar, dann birgt diese biblische
Anschauung einige wichtige Implikationen für den gesamten Bereich der
Politik in sich. In diesem politischen Bereich besteht dauernd eine Gefahr:
die Gefahr des Fatalismus. Politik wird da als rein machtpolitisches Spiel
aufgefasst; als Eldorado der Manager. Die politischen Strukturen werden
verabsolutiert. Im nationalen Rahmen beherrschen die «Mächte und
Gewalten» des Establishment die politische Szene. Im internationalen Bereich
teilen sich die Supermächte ihre «Einflusssphären» auf und erklären sie
für unantastbar. Jede Bedrohung der - oft parteiisch definierten — «Balance»
ruft machtpolitische Nemesis hervor. Als einzige verantwortliche Haltung
gilt der «Realismus», das heisst der Kult des gegebenen Zustandes, des

Status quo. So wird die Politik als eine schicksalhafte Sphäre in der Theorie
von vielen politischen Wissenschaftern und Politikern interpretiert und in
der Praxis von vielen politischen Professionalen «gemanagt». In dieser
Atmosphäre des «Realismus» ist verantwortliches politisches Suchen und
Handeln nur sehr beschränkt möglich. Die Stimmung des «Realismus» ist
nicht weit entfernt von der Stimmung des Fatalismus.

Eben hier könnte sich eine schöpferische Rolle für die christliche Religion

eröffnen. Wir müssen dabei allerdings sofort differenzieren: sicher
nicht für die Religion überhaupt. Es gibt eine religiöse Tradition, die wirklich

«Opium des Volkes» ist; sie versucht, die Vision des Glaubens in rein
transzendenten und spiritualistischen Begriffen zu interpretieren und sie

von allen weldichen Implikationen abzutrennen, um so eine rein
«jenseitige» Tröstung anzubieten. Es gibt ebenso eine religiöse Tradition, die
den Status quo sanktioniert: die das, was sich im Bereich der politischen
Autoritäten «obrigkeitlich» darstellt, mit der Autorität Gottes identifiziert.
Und es gibt auch den ausgesprochen religiösen Fatalismus: Verständnis von
Gottes Vorsehung als einer unausweichlichen Vorherbestimmung, die dann
in einer Haltung stummer Resignation angenommen werden muss.

So gab es schon immer die Priester des Schicksals, der Obrigkeit und des
frommen Quietismus. Aber es gibt eben doch auch die biblische prophetische

Tradition; und sie ist davon ganz verschieden. Sicher, die biblische
Vision vom Reich Gottes eröffnet eine Dimension, die nicht einfach «von
dieser Welt» ist. Sie transzendiert die Mächte der Menschenwelt dessen,

151



was in der Geschichte zu erreichen ist. Es geht um das Reich Gottes. Aber
eben dieses transzendierende Reich muss in seiner dynamischen Beziehung
zum Menschen in der Geschichte gesehen werden. Zu einer Fluchthaltung
ermutigt der biblische Gott nicht. Es ist nicht abstrakte Jenseitigkeit, weitab
von allen weltlichen Belangen. Im Gegenteil, er ist der Gott, der in die
Geschichte verwickelt ist und in ihr neue Möglichkeiten eröffnet, der Gott
der offenen Zukunft. Und er ist all das in konkret artikulierter Weise: Seine

Grundoffenbarung im Alten Testament ist der Exodus — ein Ereignis der
Befreiung. Seine Grundoffenbarung im Neuen Testament ist der Weg des

Jesus von Nazareth: seine bedingungslose Solidarität mit dem Menschen,
besonders mit denen, die unterdrückt und arm sind.

Diese Vision eröffnet neue Dimensionen für unser Leben und Handeln.
Im Licht des Exodus, im Licht der Verwicklung Gottes in die menschliche
Geschichte in Jesus von Nazareth, ist der Anspruch des Schicksals gebrochen.

Die Welt ist entmythologisiert. Die «Mächte und Gewalten» besitzen
den letzten Schlüssel zur Welt nicht. Sie sind mächtig — das machtpolitische
Element der Politik muss sehr ernst genommen werden. Moralismus und
Idealismus helfen da nicht. Und trotzdem, allmächtig sind sie nicht. Die
«Realität» ist nicht nur das Gegebene, die Endsumme der determinierten
Bedingungen, passives Rohmaterial für die «Konstrukteure der Zukunft».
Zur Realität gehört ebenso die Herausforderung des kommenden Gottesreiches

und die Antwort des Menschen auf diese Herausforderung, nach

grösserer Gerechtigkeit und Freiheit zu suchen.
Diesen Geist der Herausforderung lebendig zu erhalren und diese

Dimension der Hoffnung offenzuhalten, das wäre ein möglicher Beitrag der
glaubenden Menschen zur Welt der Politik heute. Die Dimension der
nüchternen Hoffnung wird in allen Gesellschaften notwendig gebraucht. Die
Probleme unserer Welt sind überwältigend, verantwortungsbewusste Bürger
oft resigniert. Hier könnte die biblische Perspektive der Hoffnung als Ruf,
in der Anstrengung auf eine Humanisierung der Welt hin auszuharren,
ihren wertvollen Beitrag leisten. Sie ruft uns ins Gedächtnis, dass die Mächte
des Chaos und der Unterdrückung nicht endgültig die Oberhand behalten
können. Die Welt ist nicht unwiderruflich politischen Managern und
Manipulatoren überlassen. Darum sollte sie auch von uns nicht verlassen werden.
Aus der Perspektive der Hoffnung heraus ist es der Mühe wert, nicht
aufzugeben, sondern trotz all den möglichen und sehr wirklichen Schwierigkeiten

auf eine Veränderung all der Verhältnisse hinzuarbeiten, unter denen
der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches

Wesen ist. Jan Milie Lochmann

Machen die Generale wieder Politik

Kurz vor dem Untergang des Dritten Reiches steUte Reichs- und
Propagandaminister Dr. Goebbels im überfüUten Sportpalast in Berlin dem
deutschen Volk die Frage: «Wollt ihr den totalen Krieg — wollt ihr ihn wenn

152


	Sozialismus - Demokratie - Kirche

