Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 4

Artikel: Drei Dimensionen des vollkommenen Lebens... die Lange und die Hohe
und die Breite der Stadt sind gleich (Offenbarung 21,16)

Autor: King, Martin Luther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141738

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Drei Dimensionen des vollkommenen Lebens . . .
die Linge und die H6he und die Breite
der Stadt sind gleich
Offenbarung 21,16

Der verbannte Apostel Johannes war auf der einsamen Insel Patmos fast
aller Freiheit beraubt. Nur denken konnte er noch. Und so dachte er iiber
vieles nach; auch iiber die alte politische Ordnung, ihre Unvollkommenheit
und ihre tragische Ungerechtigkeit. Er dachte an das alte Jerusalem mit seiner
oberflachlichen Frommigkeit und seinen gedankenleeren Riten. Doch
wihrend er iiber das Alte nachdachte, das ihn bedriickte, hatte er eine
herrliche Vision von etwas Neuem und Grossem. Er sah ein neues, heiliges
Jerusalem vom Himmel herabsinken. Das Schonste an dieser himmlischen
Stadt war ihre Vollkommenbheit, die wie ein neuer Tagesanbruch strahlte, der
die Nacht der Unvollkommenheit beendete. Nichts war Stiickwerk, nichts
einseitig, alles war vollkommen. Um die Stadt zu beschreiben, sagte Johannes:
«Die Linge und die Breite und die Hohe sind gleich.» Diese neue Stadt
Gorttes ist nicht unausgeglichen mit turmhohen Tugenden auf der einen und
niederziehenden Lastern auf der anderen Seite. Sie ist vollkommen.

Vielen Menschen ist die Offenbarung ein seltsames und schwer zu
deutendes Buch. Oft wird es als zu geheimnisvoll beiseite gelegt. Aber hinter
der eigenartigenr Sprache des Johannes und seinem apokalyptischen Sym-
bolismus finden wir viele packende und tiefe Wahrheiten. Eine davon wird
in unserem Text ausgesprochen. Wenn Johannes die neue Stadt Gottes
beschreibt, so schildert er tatsichlich eine ideale Menschheit. Er sagt, um es
kurz auszudriicken, dass ein rechtes Leben in jeder Weise vollkommen sein
muss.

In unserem personlichen und gesellschaftlichen Leben herrscht verwirrende
Unvollkommenheit und eine erschreckende Einseitigkeit. Nur selten finden
wir wirkliche, uneingeschrinkte Grosse. Fast jeder Feststellung der Grosse
folgt das Wortchen «aber». «Naeman stand im hohen Ansehen», sagte das
Alte Testament, «aber . . .» Dieses Aber driickt etwas Tragisches aus. «Aber
er wurde aussitzig.» Wie viele Menschen konnten so beschrieben werden!

Die westliche Zivilisation ist gross. Sie schenkte der Welt die wunderbaren
Erkenntnisse der Renaissance, das frohe Donnern und das zarte Seufzen in
Hindels «Halleluja», die majestitische Grosse Beethovens, die herrlichen
Melodien Bachs. Sie bescherte der Welt die industrielle Revolution und die
ersten Schritte der Menschheit auf dem Weg zum materiellen Uberfluss. Die
westliche Zivilisation ist gross, aber . . . Dieses Aber erinnert uns an die
Ungerechtigkeiten und das Ubel des Kolonialismus und an eine Zivilisation,
die zuliess, dass materielles Interesse seinem geistigen Sinn vorangestellt war.

Die Vereinigten Staaten sind eine grosse Macht. Sie haben der Welt mit
der Unabhingigkeitserklarung das schoénste Dokument der Menschenwiirde
geschenkt, das jemals als Grundlage einer Gesellschaftsordnung niedergelegt
wurde. Amerika hat Briicken geschaffen, die weite Seen iiberspannen, und

101



Wolkenkratzer, die in den Himmel ragen. Durch die Gebriider Wright hat
Amerika der Welt das Flugzeug geschenkt und es der Menschheit erméglicht,
Entfernungen und Zeit zusammenschrumpfen zu lassen. Durch seine medi-
zinische Forschung hat es viele Krankheiten geheilt und das Menschenleben
verlingert. Die Vereinigten Staaten von Amerika sind gross, aber . . . Dieses
Aber ist ein Kommentar zu mehr als zweihundert Jahren der Sklaverei, ein
Hinweis auf zwanzig Millionen Neger, denen «Leben, Freiheit und das
Streben nach Gliick» wersagt wurden. Dieses Aber erinnert an einen prak-
tischen Materialismus, der sich oft mehr um die Dinge als um die Werte
kiimmert.

So folgt fast jeder Feststellung der Grosse ein Aber, das diese Grosse zu
Stiickwerk werden ldsst. Viele unserer grossen Zivilisationen sind nur auf
Teilgebieten gross. Viele unserer grossen Minner sind nur in einer gewissen
Weise gross, in einer anderen aber klein und beschimend niedrig.

Das Leben sollte aber in jeder Weise vollkommen sein. Jedes vollkommene
Leben umfasst die drei Dimensionen, die in unserem Text aufgezihlt werden:
Linge, Breite und Hohe. Die Linge des Lebens ist der auf eigene Wiinsche
gerichtete innere Antrieb, die Sorge um das eigene Wohlergehen und die
eigene Leistung. Die Breite des Lebens ist die nach aussen gerichtete Sorge
um das Wohlergehen anderer. Die Hohe des Lebens ist das Hinaufstreben zu
Gott. Im giinstigen Fall ist das Leben ein gleichseitiges Dreieck. Im einen
Winkel liegt das eigene Ich, im anderen der Mitmensch, und an der Spitze
steht Gott. Ohne sorgfiltige Entwicklung aller drei Teile dieses Dreiecks
kann kein Leben vollkommen sein.

Wir wollen uns zuerst mit der Linge des Lebens beschiftigen, mit dem
Bestreben des Menschen, seine eigenen inneren Krifte zu entwickeln. Sie ist
gewissermassen die selbstsiichtige Dimension des Lebens. Es gibt einen
natiirlichen und gesunden Eigennutz. Der Rabbiner Joshua Liebman wies in
einem interessanten Kapitel seines Buches «Seelenfrieden» darauf hin, dass
wir uns selbst lieben miissen, ehe wir unseren Nichsten richtig lieben kénnen.
Viele Menschen verfallen: seelischem Fatalismus, weil sie sich selbst nicht auf
die richtige Weise lieben. Jeder Mensch muss sich um sich selbst sorgen und
versuchen, seinen eigenen Lebensauftrag zu finden. Gott hat jedem gesunden
Menschen die Fihigkeit verliechen, etwas zu erreichen. Gewiss ist der eine
reicher begabt als der andere. Aber keinen Menschen hat Gott ohne alle
Talente gelassen.. Schopferische Krifte sind in jedem von uns verborgen. Wir
haben die Pflicht, sie zu entdecken und zu entfalten.

Wenn jemand gefunden hat, wozu er geschaffen ist, sollte er alle seine
Krifte einsetzen, seine Moglichkeiten zu nutzen. Er sollte versuchen, irgend
etwas so gut zu machen, dass niemand es besser machen kann. Er sollte es so
tun, als habe ihn der allmichtige Gott eigens zu diesem Zweck gerade in
diesem Augenblick der Geschichte gerufen. Ohne Sendungsbewusstsein und
Entschlossenheit leistet niemand der Menschheit einen grossen Dienst. Ohne
diesen machtigen inneren Trieb verwirklicht niemand seine wahren
Moglichkeiten.

Wir alle sind aufgerufen, unermiidlich zu arbeiten, um ein vollendetes

102




Lebenswerk zu schaffen. Nicht jeder Mensch ist zu Hoherem berufen, nur
wenige erreichen Grosses in Kunst und Wissenschaft. Viele sind berufen, in
den Fabriken, auf den Feldern und Strassen zu schaffen. Aber keine Arbeit ist
unbedeutend. Jede Arbeit zum Nutzen der Menschheit hat ihre Wiirde und
Wichtigkeit, und jede sollte mit dem steten Streben nach Vollkommenheit
getan werden, Wenn jemand Strassenfeger ist, dann soll er seine Strassen so
fegen, wie Michelangelo sein Bilder malte, wie Beethoven seine Musik
komponierte, wie Shakespeare seine Werke schrieb. Er sollte seine Strasse
so fegen, dass jeder Voriibergehende sagt: «Hier hat ein grosser Strassenfeger
gearbeitet, und er hat seine Sache gut gemacht.» Das meinte Douglas Mallock
mit den Worten: «Kannst du kein Baum auf dem Berg sein, so sei ein
Gebiisch im Tal, aber sei das beste Gebiisch weit und breit. Kannst du nicht
Strasse sein, so sei Pfad, kannst du nicht Sonne sein, so sei ein Stern. Nicht an
der Grosse entscheidet sich der Wert. Sei was du bist — aber das sei ganz.»

Bemiiht euch ernsthaft herauszufinden, wozu ihr geschaffen seid. Und dann
macht euch leidenschaftlich daran, eure Arbeit zu tun. Dieser unablissige
Drang zur Selbsterfiillung ist die Linge menschlichen Lebens.

Viele kommen nie iiber diese erste Dimension hinaus. Es mogen hervor-
ragende Menschen sein, die die ihnen innewohnenden Mdglichkeiten voll
entfalten, aber sie bleiben stets durch die Ketten lihmender Ichbezogenheit
gefesselt. Sie leben nur in den engen Grenzen ihrer personlichen Ziele und
Wiinsche. Gibt es etwas Tragischeres als einen Menschen, der atemlos nur die
Linge des Lebens abschreitet?

Soll das Leben: vollkommen sein, so muss es auch die Dimension der Breite
umfassen, durch die der Mensch sich um das Wohlergehen seiner Mit-
menschen kiimmert. Kein Mensch hat wirklich leben gelernt, solange er sich
nicht iiber seine persdnlichen Note und Sorgen aufschwingen kann zum
umfassenderen Mitsorgen fiir die ganze Menschheit. Linge ohne Breite ist
wie ein Fluss, dem der Zugang zum Ozean fehlt. Abgestanden, still und triib,
fehlt es thm an Leben und Frische. Wollen wir schopferisch und sinavoll
leben, so muss sich die Sorge um uns selbst mit der Sorge fir den Mit-
menschen verbinden.

Als Jesus das Bild des Jiingsten Gerichts ausmalte, sagte er deutlich, dass die
Teilung zwischen Bocken und Schafen auf Grund der Taten erfolgt, die man
fiir andere getan hat. Niemand wird danach gefragt werden, welchen Titel er
trug oder wieviel Geld er verdiente, wohl aber danach, was er fiir andere
getan hat, Hast du den Hungrigen gespeist? Hast du dem Durstigen Wasser
gegeben? Hast du den Nackten gekleidet? Hast du die Kranken und Gefan-
genen besucht? Das sind die Fragen, die der Herr des Lebens stellen wird.
Und in gewisser Hinsicht ist jeder Tag ein Gerichtstag. Durch unsere Taten
und Worte, durch unser Schweigen und durch unser Reden schreiben wir
stetig in das Buch unseres Lebens.

Das Licht ist in die Welt gekommen. Jeder muss sich entscheiden, ob er im
Licht der Nichstenliebe oder im Dunkel der Eigensucht wandeln will. Danach
werden wir beurteilt. Die wichtigste und dringlichste Frage lautet daher:
«Was hast du fiir andere getan?»

103



Gott hat die Welt so geschaffen, dass nichts zu einem guten Ende kommt,
wenn der Mensch nicht auch die Dimension der Breite entwickelt. Das Ich
kann ohne das Du keine Erfiillung finden. Die Psychologen sagen, dass wis
keine vollwertigen Menschen sein konnen, solange wir nicht mit anderen
zusammenwirken. Alles Leben ist miteinander verkniipft, alle Menschen
hingen voneinander ab. Und doch gehen wir unentwegt auf einer Strasse, die
mit den schliipfrigen Steinen der Selbstsucht gepflastert ist. Viele der tra-
gischen Probleme der heutigen Welt spiegeln das menschliche Versagen
wider, der Linge auch die Breite hinzuzufiigen.

Das wird in der Rassenkrise unseres Staates besonders deutlich. Die
Spannungen zwischen den Rassen rithren daher, dass viele unserer weissen
Briider sich nur um die Linge des Lebens kiimmern: um ihre bevorzugte wirt-
schaftliche Stellung, ihre politische Macht, ihren gesellschaftlichen Ruf. Wenn
sie doch die Breite der Linge hinzufiigen wollten, die Riicksicht auf den
anderen zu der Riicksicht auf sich selbst! Dann wiirden sich die Missklinge
in unserem Land in eine Symphonie der Briiderlichkeit verwandeln.

Auch an den internationalen Beziehungen erkennen wir, wie notwendig
es ist, Breite und Linge zu vereinen. Kein Volk kann allein leben. Auf unserer
Indienreise etlebten wir neben vielem Schonen auch viel Bedriickendes. Wie
sollte man nicht niedergeschlagen sein, wenn man Millionen von Menschen
sieht, die abends hungrig einschlafen? Wie sollte man gleichgiiltig bleiben,
wenn man weiss, dass Millionen von Menschen nachts auf den Biirgersteigen
schlafen? Wie sollte es uns nicht bedriicken, wenn wir erfahren, dass von 435
Millionen Indern 350 Millionen weniger als 70 Dollar jdhrlich verdienen,
und dass die meisten von ihnen noch nie einen Arzt oder einen Zahnarzt
gesehen haben?

Konnen uns diese Lebensbedingungen gleichgiiltig sein? Die Antwort
hierauf kann nur ein deutliches Nein sein. Unser Schicksal ist auch mit dem
Schicksal Indiens verkniipft. Solange die Inder oder die Menschen irgend-
eines anderen Volkes nicht in Sicherheit leben, solange werden auch wir nicht
sicher sein. Wir miissen die grossen Quellen unseres Reichtums niitzen, um
den unterentwickelten Volkern der Welt zu helfen. Haben wir nicht viel
zuviel Geld unseres Nationaleinkommens dafiir ausgegeben, iiberall in der
Welt Militarstiitzpunkte zu errichten? Und haben wir nicht zu wenig ausge-
geben, um iiberall Stiitzpunkte der Fiirsorge und der Néchstenliebe zu bauen?

Alle Menschen hingen voneinander ab und sind im gleichen Entwicklungs-
prozess begriffen. Ob wir es wollen oder nicht, wir sind die Hiiter unserer
Briider. Kein Volk, kein Mensch kann isoliert leben. John Donne hat dies
deutlich ausgesprochen: «Kein Mensch ist eine Insel, die sich selbst geniigt.
Jeder Mensch ist ein Stiick des Kontinents, ein Stiick des Ganzen. Wenn ein
Stiick Land vom Meer fortgerissen wird, dann hat ganz Europa es verloren.
Der Verlust ist ebenso gross, als wire es ein ganzes Vorgebirge oder die Hiitte
deines Freundes oder deine eigene. Der Tod jedes Menschen macht mich
armer, denn ich gehore zur Menschheit. Darum sollst du nie fragen, wem die
Stunde schligt. Sie schlige dir!»

104



Die Einheit der gesamten Menschheit anerkennen und an die Notwen-
digkeit titiger briiderlicher Fiirsorge zu glauben, das ist die Breite des Lebens.

Es bleibt uns noch die Betrachtung der dritten Dimension des vollkom-
menen Lebens: das Streben nach Hohe, nach dem, das grosser ist als der
Mensch. Wir miissen uns iiber die Erde erheben und uns dem ewigen Wesen
unterwerfen, das Quelle und Nahrboden aller Wirklichkeit ist. Fiigen wir der
Linge und Breite diese Hohe hinzu, so haben wir das vollkommene Leben.

Wie es Menschen gibt, die nie iiber die Linge hinauskommen, so gibt es
andere, die nie mehr erreichen als das Zusammenwirken der Linge und der
Breite. Sie entwickeln ihre inneren Krifte und haben echtes menschliches
Mitgefiihl. Aber dabei bleiben sie stehen. Sie sind so erdgebunden, dass sie die
Menschheit fiir Gott halten. Sie suchen, ohne Himmel zu leben.

Wahrscheinlich hat die moderne Menschheit die dritte Dimension aus
vielerlei Griinden vernachlissigt. Manche Menschen hegen ehrliche Zweifel.
Angesichts des Bosen in Natur und Moral fragen sie sich: «Wenn es einen
guten und allmichtigen Gott gibt, warum duldet er dann so unverdientes
Leid?» Da sie keine befriedigende Antwort auf diese Frage finden, glauben
sie an die Lehre von der Unerkennbarkeit des iiberirdischen Seins, an den
Agnostizismus. Anderen fillt es schwer, ihre wissenschaftlichen Erkenntnisse
mit der manchmal so unwissenschaftlichen Dogmen der Kirchen und den
manchmal so primitiven Vorstellungen von Gott in Einklang zu bringen.

Ich glaube jedoch, dass die Mehrzahl der Menschen zu einer noch anderen
Gruppe gehort. Sie sind nicht theoretische, sondern praktische Atheisten. Sie
leugnen die Existenz Gottes nicht mit den Lippen, wohl aber fortgesetzt
durch ihr Leben. Sie leben, als gibe es keinen Gott. Vielleicht hat man Gott
ganz unabsichtlich vom Kalender gestrichen. Die meisten Menschen sagen
nicht «Lebwohl, Gott, ich verlasse dich jetzt!», sie sind vielmehr so in irdische
Dinge verstrickt, dass sie von der Woge des Materialismus mitgerissen
werden, bis sie im triiben Wasser der Weltlichkeit dahintreiben. Der moderne
Mensch lebt in einer «sinnlichen Kultur», wie Professor Sorokin es aus-
driickte. Er glaubt nur an das, was er mit seinen fiinf Sinnen erfassen kann.

Aber der Versuch, an die Stelle eines auf Gott ausgerichteten Universums
ein Weltall zu setzen, in dessen Mitte der Mensch steht, fiihrt nur zu immer
tieferer Enttduschung. Reinhold Niebuhr hat gesagt: «Seit 1914 folgt ein
tragisches Ereignis dem anderen, als sei die Geschichte dazu bestimmt, die
Selbsttduschungen des modernen Menschen zu widerlegen.» Wir segeln auf
dem Meer der Gegenwart wie ein Schiff ohne Kompass. Wir haben weder
einen Lotsen an Bord, noch helfen uns unsere Sinne, Deshalb bezweifeln wir
selbst unsere Zweifel und fragen uns, ob s in Wahrheit nicht vielleicht doch
eine geistliche Kraft jenseits der sichtbaren Wirklichkeit gibt. Trotz unseres
theoretischen Leugnens machen wir seelische Erfahrungen, die mit den
Worten des Materialismus nicht erklirbar sind. Immer wieder zwingt uns
etwas zu der Frage, wieso die wunderbare Ordnung des Weltalls ein zufilliges
Ergebnis des Zusammenspiels von Elektronen und Atomen sein kann. Wir
verneigen uns vor der Materie und werden doch immer wieder an die Realitdt
des Unsichtbaren erinnert. Bei Nacht sehen wir zu den Sternen auf, die den

105



Himmel gleich schwingenden Laternen der Ewigkeit schmiicken. Im Augen-
blick glauben wir vielleicht, alles zu sehen. Aber irgend etwas erinnert uns
daran, dass wir das Gesetz der Schwerkraft, das die Sterne am Himmel hilt,
nicht sehen konnen. Ergriffen sehen wir die Schonheit eines michtigen
Gotteshauses, aber bald erinnert uns etwas daran, dass unsere Augen den Dom
nicht in seiner ganzen Wirklichkeit erfassen konnen. Wir haben nicht in den
Geist des Architekten hineingesehen, der die Pline entwarf. Wir konnen
niemals die Liebe und den Glauben der Menschen sehen, die einen solchen
Bau erst ermoglichten. Wenn wir uns ansehen, schliessen wir voreilig, dass
der Leib uns ein Bild unseres ganzen Lebens vermittelt. Wenn ihr jetzt zur
Kanzel aufblickt und mich predigen seht, kdnntet ihr meinen, ihr sihet den
ganzen Martin Luther King vor euch. Aber dann fillt euch ein, dass ihr nur
meinen Leib seht, der allein weder denken noch urteilen kann. Niemals konnt
ihr das sehen, was mich zu dem macht, der ich bin. Niemals kann ich das
erblicken, was euch so macht, wie ihr seid. Dieses Unsichtbare, das wir Per-
sonlichkeit nennen, liegt jenseits unseres physischen Sehvermdgens. Plato
hatte recht, wenn er sagte, das Sichtbare sei nur ein Schatten, den das
Unsichtbare wetfe.

Gott ist noch immer in dieser Welt. Unsere neuesten technischen und
wissenschaftlichen Fortschritte konnen ihn weder aus der mikroskopischen
Einzigkeit des Atoms noch aus der Unermesslichkeit des interplanetarischen
Raums verbannen. Der Mensch lebt in einem All, in dem manche Entfer-
nungen mit Billionen von Lichtjahren angegeben werden miissen, und sagt
mit dem Psalmisten:

«Wenn ich anschaue die Himmel, deiner Finger Werke,
den Mond und die Sterne, die du bereitet hast —

was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst,

und des Menschen Kind, dass du dich seiner annimmst?»

Ich mochte euch dringen, der Suche nach Gott den Vorrang zu geben.
Erlaubt seinem Geist, euer Sein zu andern. Ihr braucht ihn, wenn ihr den
Schwierigkeiten und Noten des Lebens gewachsen sein wollt. Ehe unser
Lebensschiff noch den letzten Hafen erreicht, wird es lange und wilde Stiirme
geben, die unsere Herzen erschauern lassen. Wenn ihr nicht tief und geduldig
an Gott glaubt, werdet ihr machtlos sein vor den Hindernissen, Enttiu-
schungen und Schicksalsschligen, die unausweichlich kommen werden. Ohne
Gott zerbrechen alle unsere Miihen, und unsere Sonnenaufginge verwandeln
sich in Nacht. Ohne ihn ist unser Leben ein sinnloses Schauspiel, dem die
entscheidenden Szenen fehlen. Aber mit ihm koénnen wir uns aus den Ab-
grinden der inneren Spannungen erheben und die Hohen des inneren
Friedens erreichen. Augustinus hatte recht, als er sagte: «Du hast uns fiir dich
geschaffen, und unser Herz kann nicht stille werden, ehe es nicht Ruhe findet
in dir.»

Wo finden wir diesen Gott? In einem Laboratorium? Nein. Woanders als
in Jesus Christus, dem Herrn unseres Lebens? Wenn wir ihn kennen, so
kennen wir Gott. Christus ist nicht nur wie Gott, sondern Gott ist auch wie
Christus. Christus ist das fleischgewordene Wort. Er ist die Sprache der

106




Ewigkeit in zeitliche Worte gefasst. Wollen wir Gott und seine Absichten mit
der Menschheit etkennen, so miissen wir uns an Christus wenden. Wenn. wir
uns ganz ihm und seiner Lehre ergeben, so nehmen wir an dem wunderbaren
Glaubensakt teil, der uns zu wahrer Gotterkenntnis verhilft.

. Was ist daraus zu folgern? Liebe dich selbst, wenn du darunter einen
gesunden und verniinftigen Eigennutz verstehst. Es ist dir aufgetragen. Das
ist die Linge des Lebens. Liebe deinen Nichsten wie dich selbst. Es ist dir
aufgetragen. Das ist die Breite des Lebens. Aber vergiss nicht, dass es ein
drittes und noch grosseres Gebot gibt: «Du sollst lieben Gott, deinen Herrn,
von ganzem Herzen, von ganzer Seele und von ganzem Gemiite.» Das ist
die Hohe des Lebens. Nur wenn du gewissenhaft alle drei Dimensionen
gleichmissig entwickelst, kannst du hoffen, ein vollkommenes Leben zu
fithren.

Wir wollen Gott dafiir danken, dass Johannes vor vielen Jahrhunderten
seinen Blick zum Himmel aufhob und dort das neue Jerusalem sah. Gebe
Gott, dass auch wir diese Vision haben und mit unermiidlicher Leidenschaft
dieser Stadt des vollkommenen Lebens zustreben, gleich in Linge und Breite
und Hohe. Nur wenn wir diese Stadt erreichen, konnen wir unser wahres
Wesen verwirklichen. Nur wenn wir diese Vollkommenheit verwirklichen,
konnen wir wahre Kinder Gottes sein.

In: Martin Luther King jr. Kraft zum Lieben 1964, F. Bahn Verlag Konstanz

Sofie Zoller

Unsere Freundin Sofie Zoller hat gewiinscht, dass ihr Abschied aus die-
sem Leben nicht als feierliche Zeremonie gestaltet werde. So mdochte ich,
ihrem Wunsche folgend, nur in ein paar Worten die dusseren Stationen
ihres Daseins erwihnen und auch ihr Wesen und Wirken, wie wir es als
ihre Freunde und Mitarbeiter erlebt haben, zu schildern versuchen.

Sofie Zoller wurde am 15.September 1892 in Au im sanktgallischen
Rheintal geboren, wo ihr Vater als Buchhalter arbeitete. Sie hatte Geschwi-
ster, zwei Briider und eine Schwester; sie sind ihr alle im Tode voran-
gegangen. Ihre Eltern iibersiedelten schon frith nach Ziirich, so dass Sofie
Zoller die Schulen in Ziirich besuchte. Sie verlebte eine sonnige Jugendzeit,
sie liebte die Natur leidenschaftlich und machte mit Begeisterung die Fahr-
ten der Wandervogel mit. Im Anschluss an die Sekundarschule besuchte sie
das Lehrerinnenseminar der Tochterschule Ziirich. Sie muss dann noch vor
dem Ersten Weltkrieg Lehrerin geworden sein. Es folgte ein Jahr Aufenthalt
in Italien, wo sie in Livorno als Hauslehrerin arbeitete. Alle diese Einzel-
heiten aus Sofie Zollers Leben habe ich erst vor Tagen in Erfahrung ge-
bracht, denn sie sprach kaum je von sich selbst und ihren Erlebnissen. Nach
einigen Praxisjahren in der Ziircher Provinz in Feuerthalen und dann in
Dittlikon am Irchel, wo sie 1919—1926 wirkte, wurde Sofie Zoller nach
Ziirich gew#hlt und war hier bis 1958 als Lehrerin titig.

107



	Drei Dimensionen des vollkommenen Lebens... die Länge und die Höhe und die Breite der Stadt sind gleich (Offenbarung 21,16)

