
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 64 (1970)

Heft: 4

Artikel: Drei Dimensionen des vollkommenen Lebens... die Länge und die Höhe
und die Breite der Stadt sind gleich (Offenbarung 21,16)

Autor: King, Martin Luther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drei Dimensionen des vollkommenen Lebens
die Länge und die Höhe und die Breite

der Stadt sind gleich
Offenbarung 21,16

Der verbannte Apostel Johannes war auf der einsamen Insel Patmos fast
aUer Freiheit beraubt Nur denken konnte er noch. Und so dachte er über
vieles nach; auch über die alte politische Ordnung, ihre Unvollkommenheit
und ihre tragische Ungerechtigkeit. Er dachte an das alte Jerusalem mit seiner
oberflächlichen Frömmigkeit und seinen gedankenleeren Riten Doch
während er über das Alte nachdachte, das ihn bedrückte, hatte er eine
herriiche Vision von etwas Neuem und Grossem. Er sah ein neues, heiliges
Jerusalem vom Himmel herabsinken. Das Schönste an dieser himmlischen
Stadt war ihre Vollkommenheit, die wie ein neuer Tagesanbruch strahlte, der
die Nacht der Unvollkommenheit beendete. Nichts war Stückwerk, nichts
einseitig, aUes war vollkommen. Um die Stadt zu beschreiben, sagte Johannes:
«Die Länge und die Breite und die Höhe sind gleich.» Diese neue Stadt
Gottes ist nicht unausgeglichen mit turmhohen Tugenden auf der einen und
niederziehenden Lastern auf der anderen Seite. Sie ist vollkommen

Vielen Menschen ist die Offenbarung ein seltsames und schwer zu
deutendes Buch. Oft wird es als zu geheimnisvoU beiseite gelegt. Aber hinter
der eigenartigen Sprache des Johannes und seinem apokalyptischen
Symbolismus finden wir viele packende und tiefe Wahrheiten. Eine davon wird
in unserem Text ausgesprochen. Wenn Johannes die neue Stadt Gottes
beschreibt, so schildert er tatsächlich eine ideale Menschheit. Er sagt, um es

kurz auszudrücken, dass ein rechtes Leben in jeder Weise vollkommen sein
muss.

In unserem persönlichen und geseUschaffliehen Leben herrscht verwirrende
Unvollkommenheit und eine erschreckende Einseitigkeit. Nur selten finden
wir wirkliche, uneingeschränkte Grösse. Fast jeder FeststeUung der Grösse

folgt das Wörtchen «aber». «Naeman stand im hohen Ansehen», sagte das

Alte Testament, «aber .» Dieses Aber drückt etwas Tragisches aus. «Aber
er wurde aussätzig.» Wie viele Menschen könnten so beschrieben werden!

Die westliche ZivUisation ist gross. Sie schenkte der Welt die wunderbaren
Erkenntnisse der Renaissance, das frohe Donnern und das zarte Seufzen in
Händeis «Halleluja», die majestätische Grösse Beethovens, die herrlichen
Melodien Bachs. Sie bescherte der Welt die industrielle Revolution und die
ersten Schritte der Menschheit auf dem Weg zum materieUen Überfluss. Die
westliche Zivilisation ist gross, aber Dieses Aber erinnert uns an die
Ungerechtigkeiten und das Übel des Kolonialismus und an eine Zivilisation,
die zuliess, dass materielles Interesse seinem geistigen Sinn vorangesteUt war.

Die Vereinigten Staaten sind eine grosse Macht. Sie haben der Welt mit
der Unabhängigkeitserklärung das schönste Dokument der Menschenwürde
geschenkt, das jemals als Grundlage einer Gesellschaftsordnung niedergelegt
wurde. Amerika hat Brücken geschaffen, die weite Seen überspannen, und

101



Wolkenkratzer, die in den Himmel ragen. Durch die Gebrüder Wright hat
Amerika der Welt das Flugzeug geschenkt und es der Menschheit ermöglicht,
Entfernungen und Zeit zusammenschrumpfen zu lassen Durch seine
medizinische Forschung hat es viele Krankheiten geheilt und das Menschenleben

verlängert. Die Vereinigten Staaten von Amerika sind gross, aber Dieses
Aber ist ein Kommentar zu mehr als zweihundert Jahren der Sklaverei, ein
Hinweis auf zwanzig MiUionen Neger, denen «Leben, Freiheit und das

Streben nach Glück» versagt wurden. Dieses Aber erinnert an einen
praktischen Materialismus, der sich oft mehr um die Dinge als um die Werte
kümmert.

So folgt fast jeder Feststellung der Grösse ein Aber, das diese Grösse zu
Stückwerk werden lässt. Viele unserer grossen Zivilisationen sind nur auf
Teilgebieten gross. Viele unserer grossen Männer sind nur in einer gewissen
Weise gross, in einer anderen aber klein und beschämend niedrig.

Das Leben soUte aber in jeder Weise vollkommen sein. Jedes vollkommene
Leben umfasst die drei Dimensionen, die in unserem Text aufgezählt werden:
Länge, Breite und Höhe. Die Länge des Lebens ist der auf eigene Wünsche
gerichtete innere Antrieb, die Sorge um das eigene Wohlergehen und die
eigene Leistung. Die Breite des Lebens ist die nach aussen gerichtete Sorge
um das Wohlergehen anderer. Die Höhe des Lebens ist das Hinaufstreben zu
Gott. Im günstigen FaU ist das Leben ein gleichseitiges Dreieck. Im einen
Winkel liegt das eigene Ich, im anderen der Mitmensch, und an der Spitze
steht Gott. Ohne sorgfältige Entwicklung aller drei Teile dieses Dreiecks
kann kein Leben vollkommen sein.

Wir woUen uns zuerst mit der Länge des Lebens beschäftigen, mit dem
Bestreben des Menschen, seine eigenen inneren Kräfte zu entwickeln. Sie ist
gewissermassen die selbstsüchtige Dimension des Lebens. Es gibt einen
natürlichen und gesunden Eigennutz. Der Rabbiner Joshua Liebman wies in
einem interessanten Kapitel seines Buches «Seelenfrieden» darauf hin, dass

wir uns selbst lieben müssen, ehe wir unseren Nächsten richtig lieben können.
Viele Menschen verfallen seelischem Fatalismus, weil sie sich selbst nicht auf
die richtige Weise Heben. Jeder Mensch muss sich um sich selbst sorgen und
versuchen, seinen eigenen Lebensauftrag zu finden. Gott hat jedem gesunden
Menschen die Fähigkeit verliehen, etwas zu «reichen. Gewiss ist der eine
reicher begabt als der andere. Aber keinen Menschen hat Gott ohne alle
Talente gelassen!. Schöpferische Kräfte sind in jedem von uns verborgen. Wir
haben die Pflicht, sie zu entdecken und zu entfalten.

Wenn jemand gefunden hat, wozu er geschaffen ist, soUte er aUe seine
Kräfte einsetzen, seine Möglichkeiten zu nutzen. Er soUte versuchen, irgend
etwas so gut zu machen, dass niemand es besser machen kann. Er sollte es so

tun, als habe ihn der allmächtige Gott eigens zu diesem Zweck gerade in
diesem Augenblick der Geschichte gerufen. Ohne Sendungsbewusstsein und
Entschlossenheit leistet niemand der Menschheit einen grossen Dienst. Ohne
diesen mächtigen inneren Trieb verwirklicht niemand seine wahren
Möglichkeiten.

Wir alle sind aufgerufen, unermüdlich zu arbeiten, um ein voUendetes

102



Lebenswerk zu schaffen. Nicht jeder Mensch ist zu Höherem berufen, nur
wenige erreichen Grosses in Kunst und Wissenschaft. Viele sind berufen, in
den Fabriken, auf den Feldern und Strassen zu schaffen Aber keine Arbeit ist
unbedeutend. Jede Arbeit zum Nutzen der Menschheit hat ihre Würde und
Wichtigkeit, und jede soUte mit dem steten Streben nach VoUkommenheit
getan werden. Wenn jemand Strassenfeger ist, dann soll er seine Strassen so
fegen, wie Michelangelo sein Bilder malte, wie Beethoven seine Musik
komponierte, wie Shakespeare seine Werke schrieb. Er soUte seine Strasse
so fegen, dass jeder Vorübergehende sagt: «Hier hat ein grosser Strassenfeger
gearbeitet, und er hat seine Sache gut gemacht.» Das meinte Douglas MaUock
mit den Worten: «Kannst du kein Baum auf dem Berg sein, so sei ein
Gebüsch im Tal, aber sei das beste Gebüsch weit und breit. Kannst du nicht
Strasse sein, so sei Pfad, kannst du nicht Sonne sein, so sei ein Stern, Nicht an
der Grösse entscheidet sich der Wert. Sei was du bist — aber das sei ganz.»

Bemüht euch ernsthaft herauszufinden, wozu ihr geschaffen seid. Und dann
macht euch leidenschaftlich daran, eure Arbeit zu tun. Dieser unablässige
Drang zur Selbsterfüllung ist die Länge menschlichen Lebens.

Viele kommen nie über diese erste Dimension hinaus. Es mögen
hervorragende Menschen sein, die die ihnen innewohnenden Möglichkeiten voll
entfalten, aber sie bleiben stets durch die Ketten lähmender Ichbezogenheit
gefesselt. Sie leben nur in den engen Grenzen ihrer persönlichen Ziele und
Wünsche. Gibt es etwas Tragischeres als einen Menschen, der atemlos nur die
Länge des Lebens abschreitet?

SoU das Leben vollkommen sein, so muss es auch die Dimension der Breite
umfassen, durch die der Mensch sich um das Wohlergehen seiner
Mitmenschen kümmert. Kein Mensch hat wirklich leben gelernt, solange er sich
nicht über seine persönlichen Nöte und Sorgen aufschwingen kann zum
umfassenderen Mitsorgen für die ganze Menschheit. Länge ohne Breite ist
wie ein Fluss, dem der Zugang zum Ozean fehlt. Abgestanden, still und trüb,
fehlt es ihm an Leben und Frische. WoUen wir schöpferisch und sinnvoll
leben, so muss sich die Sorge um uns selbst mit der Sorge für den
Mitmenschen verbinden.

Als Jesus das Bild des Jüngsten Gerichts ausmalte, sagte er deutlich, dass die
Teilung zwischen Böcken und Schafen auf Grund der Taten erfolgt, die man
für andere getan hat. Niemand wird danach gefragt werden, welchen Titel er
trug oder wieviel Geld er verdiente, wohl aber danach, was er für andere

getan hat. Hast du den Hungrigen gespeist? Hast du dem Durstigen Wasser
gegeben? Hast du den Nackten gekleidet? Hast du die Kranken und Gefangenen

besucht? Das sind die Fragen, die der Herr des Lebens steUen wird.
Und in gewisser Hinsicht ist jeder Tag ein Gerichtstag. Durch unsere Taten
und Worte, durch unser Schweigen und durch unser Reden schreiben wir
stetig in das Buch unseres Lebens.

Das Licht ist in die Welt gekommen. Jeder muss sich entscheiden, ob er im
Licht der NächstenHebe oder im Dunkel der Eigensucht wandeln1 wiU. Danach
werden wir beurteUt. Die wichtigste und dringlichste Frage lautet daher:
«Was hast du für andere getan?»

103



Gott hat die Welt so geschaffen, dass nichts zu einem guten Ende kommt,
wenn der Mensch nicht auch die Dimension der Breite entwickelt. Das Ich
kann ohne das Du keine Erfüllung finden. Die Psychologen sagen, dass wir
keine vollwertigen Menschen sein können, solange wir nicht mit anderen
zusammenwirken. AUes Leben ist miteinander verknüpft, aUe Menschen
hängen voneinander ab. Und doch gehen wir unentwegt auf einer Strasse, die
mit den schlüpfrigen Steinen der Selbstsucht gepflastert ist. Viele der
tragischen Probleme der heutigen Welt spiegeln das menschliche Versagen
wider, der Länge auch die Breite hinzuzufügen.

Das wird in der Rassenkrise unseres Staates besonders deutlich. Die
Spannungen zwischen den Rassen rühren daher, dass viele unserer weissen
Brüder sich nur um die Länge des Lebens kümmern: um ihre bevorzugte
wirtschaftliche Stellung, ihre politische Macht, ihren geseUschaffliehen Ruf. Wenn
sie doch die Breite der Länge hinzufügen wollten, die Rücksicht auf den
anderen zu der Rücksicht auf sich selbst! Dann würden sich die Missklänge
in unserem Land in eine Symphonie der Brüderlichkeit verwandeln.

Auch an den internationalen Beziehungen erkennen wir, wie notwendig
es ist, Breite und Länge zu vereinen. Kein Volk kann allein leben. Auf unserer
Indienreise erlebten wir neben vielem Schönen auch viel Bedrückendes. Wie
sollte man nicht niedergeschlagen sein, wenn man Millionen von Menschen
sieht, die abends hungrig einschlafen? Wie sollte man gleichgültig bleiben,
wenn man weiss, dass MiUionen von Menschen nachts auf den Bürgersteigen
schlafen? Wie sollte es uns nicht bedrücken, wenn wir erfahren, dass von 435
Millionen Indern 350 MiUionen weniger als 70 DoUar jährlich verdienen,
und dass die meisten von ihnen noch nie einen Arzt oder einen Zahnarzt
gesehen haben?

Können uns diese Lebensbedingungen gleichgültig sein? Die Antwort
hierauf kann nur ein deutliches Nein sein. Unser Schicksal ist auch mit dem
Schicksal Indiens verknüpft. Solange die Inder oder die Menschen irgendeines

anderen Volkes nicht in Sicherheit leben, solange werden auch wir nicht
sicher sein. Wir müssen die grossen Quellen unseres Reichtums nützen, um
den unterentwickelten Völkern der Welt zu helfen. Haben wir nicht viel
zuviel Geld unseres Nationaleinkommens dafür ausgegeben, überaU in der
Welt Militärstützpunkte zu errichten? Und haben wir nicht zu wenig
ausgegeben, um überaU Stützpunkte der Fürsorge und der Nächstenliebe zu bauen?

Alle Menschen hängen voneinander ab und sind im gleichen Entwicklungs-
prozess begriffen. Ob wir es wollen oder nicht, wir sind die Hüter unserer
Brüder. Kein Volk, kein Mensch kann isoliert leben. John Donne hat dies
deutlich ausgesprochen: «Kein Mensch ist eine Insel, die sich selbst genügt.
Jeder Mensch ist ein Stück des Kontinents, ein Stück des Ganzen. Wenn ein
Stück Land vom Meer fortgerissen wird, dann hat ganz Europa es verloren.
Der Verlust ist ebenso gross, als wäre es ein ganzes Vorgebirge oder die Hütte
deines Freundes oder deine eigene. Der Tod jedes Menschen macht mich
ärmer, denn ich gehöre zur Menschheit. Darum soUst du nie fragen, wem die
Stunde schlägt. Sie schlägt dir! »

104



Die Einheit der gesamten Menschheit anerkennen und an die Notwendigkeit

tätiger brüderlicher Fürsorge zu glauben, das ist die Breite des Lebens.
Es bleibt uns noch die Betrachtung der dritten Dimension des vollkommenen

Lebens: das Streben nach Höhe, nach dem, das grösser ist als der
Mensch. Wir müssen uns über die Erde erheben und uns dem ewigen Wesen
unterwerfen, das QueUe und Nährboden aller WirkUchkeit ist. Fügen wir der
Länge und Breite diese Höhe hinzu, so haben wir das vollkommene Leben.

Wie es Menschen gibt, die nie über die Länge hinauskommen, so gibt es

andere, die nie mehr erreichen als das Zusammenwirken der Länge und der
Breite. Sie entwickeln ihre inneren Kräfte und haben echtes menschliches
Mitgefühl. Aber dabei bleiben sie stehen. Sie sind so erdgebunden, dass sie die
Menschheit für Gott halten. Sie suchen, ohne Himmel zu leben.

Wahrscheinlich hat die moderne Menschheit die dritte Dimension aus
vielerlei Gründen vernachlässigt. Manche Menschen hegen ehrliche Zweifel.
Angesichts des Bösen in Natur und Moral fragen sie sich: «Wenn es einen

guten und aUmächtigen Gott gibt, warum duldet er dann so unverdientes
Leid?» Da sie keine befriedigende Antwort auf diese Frage finden, glauben
sie an die Lehre von der Unerkennbarkeit des überirdischen Seins, an den
Agnostizismus. Anderen fällt es schwer, ihre wissenschaftlichen Erkenntnisse
mit der manchmal so unwissenschaftlichen Dogmen der Kirchen und den
manchmal so primitiven VorsteUungen von Gott in Einklang zu bringen.

Ich glaube jedoch, dass die Mehrzahl der Menschen zu einer noch anderen

Gruppe gehört. Sie sind nicht theoretische, sondern praktische Atheisten. Sie

leugnen die Existenz Gottes nicht mit den Lippen, wohl aber fortgesetzt
durch ihr Leben. Sie leben, als gäbe es keinen Gott. VieUeicht hat man Gott
ganz unabsichtlich vom Kalender gestrichen. Die meisten Menschen sagen
nicht «Lebwohl, Gott, ich verlasse dich jetzt! », sie sind vielmehr so in irdische
Dinge verstrickt, dass sie von der Woge des MateriaHsmus mitgerissen
werden, bis sie im trüben Wasser der Weltlichkeit dahintreiben Der moderne
Mensch lebt in einer «sinnlichen Kultur», wie Professor Sorokin es
ausdrückte. Er glaubt nur an das, was er mit seinen fünf Sinnen erfassen kann.

Aber der Versuch, an die SteUe eines auf Gott ausgerichteten Universums
ein WeltaU zu setzen, in dessen Mitte der Mensch steht, führt nur zu immer
tieferer Enttäuschung. Reinhold Niebuhr hat gesagt: «Seit 1914 folgt ein
tragisches Ereignis dem anderen, als sei die Geschichte dazu bestimmt, die
Selbsttäuschungen des modernen Menschen zu widerlegen.» Wir segeln auf
dem Meer der Gegenwart wie ein Schiff ohne Kompass. Wir haben weder
einen Lotsen an Bord, noch helfen uns unsere Sinne. Deshalb bezweifeln wir
selbst unsere Zweifel und fragen uns, ob es in Wahrheit nicht vieUeicht doch
eine geistliche Kraft jenseits der sichtbaren Wirklichkeit gibt. Trotz unseres
theoretischen Leugnens machen wir seelische Erfahrungen, die mit den
Worten des Materialismus nicht erklärbar sind. Immer wieder zwingt uns
etwas zu der Frage, wieso die wunderbare Ordnung des Weltalls ein zufälliges
Ergebnis des Zusammenspiels von Elektronen und Atomen sein kann. Wir
verneigen uns vor der Materie und werden doch immer wieder an die Realität
des Unsichtbaren erinnert. Bei Nacht sehen wir zu den Sternen auf, die den

105



Himmel gleich schwingenden Laternen der Ewigkeit schmücken. Im Augenblick

glauben wir vieUeicht, alles zu sehen. Aber irgend etwas erinnert uns
daran, dass wir das Gesetz der Schwerkraft, das die Sterne am Himmel hält,
nicht sehen können. Ergriffen sehen wir die Schönheit eines mächtigen
Gotteshauses, aber bald erinnert uns etwas daran, dass unsere Augen den Dom
nicht in seiner ganzen Wirklichkeit erfassen können. Wir haben nicht in den
Geist des Architekten hineingesehen, der die Pläne entwarf. Wir können
niemals die Liebe und den Glauben der Menschen sehen, die einen solchen
Bau erst ermöglichten. Wenn wir uns ansehen, schliessen wir voreilig, dass
der Leib uns ein Bild unseres ganzen Lebens vermittelt. Wenn ihr jetzt zur
Kanzel aufblickt und mich predigen seht, könntet ihr meinen, ihr sähet den

ganzen Martin Luther King vor euch. Aber dann fäUt euch ein, dass ihr nur
meinen Leib seht, der allein weder denken noch urteilen kann. Niemals könnt
ihr das sehen, was mich zu dem macht, der ich bin. Niemals kann ich das

erblicken, was euch so macht, wie ihr seid. Dieses Unsichtbare, das wir
Persönlichkeit nennen, liegt jenseits unseres physischen Sehvermögens. Plato
hatte recht, wenn er sagte, das Sichtbare sei nur ein Schatten, den das
Unsichtbare werfe.

Gott ist noch immer in dieser Welt. Unsere neuesten technischen und
wissenschaftlichen Fortschritte können ihn weder aus der mikroskopischen
Einzigkeit des Atoms noch aus der Unermesslichkeit des interplanetarischen
Raums verbannen. Der Mensch lebt in einem All, in dem manche
Entfernungen mit Billionen von Lichtjahren angegeben werden müssen, und sagt
mit dem Psalmisten:

«Wenn ich anschaue die Himmel, deiner Finger Werke,
den Mond und die Sterne, die du bereitet hast -
was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst,
und des Menschen Kind, dass du dich seiner annimmst?»

Ich möchte euch drängen, der Suche nach Gott den Vorrang zu geben.
Erlaubt seinem Geist, euer Sein zu ändern. Ihr braucht ihn, wenn ihr den

Schwierigkeiten und Nöten des Lebens gewachsen sein wollt. Ehe unser
Lebensschiff noch den letzten Hafen erreicht, wird es lange und wilde Stürme
geben, die unsere Herzen erschauern lassen. Wenn ihr nicht tief und geduldig
an Gott glaubt, werdet ihr machtlos sein vor den Hindernissen,
Enttäuschungen und Schicksalsschlägen, die unausweichlich kommen werden Ohne
Gott zerbrechen alle unsere Mühen, und unsere Sonnenaufgänge verwandeln
sich in Nacht. Ohne ihn ist unser Leben ein sinnloses Schauspiel, dem die
entscheidenden Szenen fehlen. Aber mit ihm können wir uns aus den
Abgründen der inneren Spannungen erheben und die Höhen des inneren
Friedens erreichen. Augustinus hatte recht, als er sagte: «Du hast uns für dich
geschaffen, und unser Herz kann nicht stille werden, ehe es nicht Ruhe findet
in dir.»

Wo finden wir diesen Gott? In einem Laboratorium? Nein. Woanders als

in Jesus Christus, dem Herrn unseres Lebens? Wenn wir ihn kennen, so
kennen wir Gott. Christus ist nicht nur wie Gott, sondern Gott ist auch wie
Christus. Christus ist das fleischgewordene Wort. Er ist die Sprache der

106



Ewigkeit in zeitliche Worte gefasst. Wollen wir Gott und seine Absichten mit
der Menschheit erkennen, so müssen wir uns an Christus wenden. Wenn wir
uns ganz ihm und seiner Lehre ergeben, so nehmen wir an dem wunderbaren
Glaubensakt teU, der uns zu wahrer Gotterkenntnis verhilft.

Was ist daraus zu folgern? Liebe dich selbst, wenn du darunter einen
gesunden und vernünftigen Eigennutz verstehst. Es ist dir aufgetragen. Das
ist die Länge des Lebens. Liebe deinen Nächsten wie dich selbst. Es ist dir
aufgetragen. Das ist die Breite des Lebens. Aber vergiss nicht, dass es ein
drittes und noch grösseres Gebot gibt: «Du soUst lieben Gott, deinen Herrn,
von ganzem Herzen, von ganzer Seele und von ganzem Gemute.» Das ist
die Höhe des Lebens. Nur wenn du gewissenhaft alle drei Dimensionen
gleichmässig entwickelst, kannst du hoffen, ein vollkommenes Leben zu
führen

Wir woUen Gott dafür danken, dass Johannes vor vielen Jahrhunderten
seinen Blick zum Himmel aufhob und dort das neue Jerusalem sah. Gebe
Gott, dass auch wir diese Vision haben und mit unermüdlicher Leidenschaft
dieser Stadt des voUkommenen Lebens zustreben, gleich in Länge und Breite
und Höhe. Nur wenn wir diese Stadt erreichen, können wir unser wahres
Wesen verwirklichen. Nur wenn wir diese Vollkommenheit verwirklichen,
können wir wahre Kinder Gottes sein.
In: Martin Luther King jr. Kraft zum Lieben 1964, F. Bahn Verlag Konstanz

Sofie Zoller f
Unsere Freundin Sofie ZoUer hat gewünscht, dass ihr Abschied aus

diesem Leben nicht als feierliche Zeremonie gestaltet werde. So möchte ich,
ihrem Wunsche folgend, nur in ein paar Worten die äusseren Stationen
ihres Daseins erwähnen und auch ihr Wesen und Wirken, wie wir es als

ihre Freunde und Mitarbeiter erlebt haben, zu schildern versuchen.
Sofie ZoUer wurde am 15. September 1892 in Au im sanktgallischen

Rheintal geboren, wo ihr Vater als Buchhalter arbeitete. Sie hatte Geschwister,

zwei Brüder und eine Schwester; sie sind ihr alle im Tode
vorangegangen. Ihre Eltern übersiedelten schon früh nach Zürich, so dass Sofie
Zoller die Schulen in Zürich besuchte. Sie verlebte eine sonnige Jugendzeit,
sie liebte die Natur leidenschaftlich und machte mit Begeisterung die Fahrten

der Wandervögel mit. Im Anschluss an die Sekundärschule besuchte sie
das Lehrerinnenseminar der Töchterschule Zürich. Sie muss dann noch vor
dem Ersten Weltkrieg Lehrerin geworden sein. Es folgte ein Jahr Aufenthalt
in Italien, wo sie in Livorno als Hauslehrerin arbeitete. Alle diese Einzelheiten

aus Sofie ZoUers Leben habe ich erst vor Tagen in Erfahrung
gebracht, denn sie sprach kaum je von sich selbst und ihren Erlebnissen. Nach
einigen Praxisjahren in der Zürcher Provinz in Feuerthalen und dann in
Dättlikon am Irchel, wo sie 1919—1926 wirkte, wurde Sofie ZoUer nach
Zürich gewählt und war hier bis 1958 als Lehrerin tätig.

107


	Drei Dimensionen des vollkommenen Lebens... die Länge und die Höhe und die Breite der Stadt sind gleich (Offenbarung 21,16)

