
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 12

Buchbesprechung: Hinweise auf Bücher

Autor: Kobe, Willi / B.W.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HINWEISE AUF BÜCHER

Ernst Feil und Rudolf Weth: Diskussion zur «Theologie der Revolution». Chr. Kaiser
Verlag, München 1969. 373 Seiten, Fr. 22.85.

Mit Recht wird das zwanzigste Jahrhundert einmal in der Geschichte das
«Jahrhundert der Revolution» genannt werden. Wir stehen in einer permanenten Revolution

drin. Die mit der Naturwissenschaft verbündete Technik eröffnete den Weg ins
Atomzeitalter, welches der Menschheit heute noch unwahrscheinliche Veränderungen
bringen wird. Sie schuf die verschiedensten Kunststoffe, die es dem Menschen ermöglichen,

unter Schonung der von der Natur dargebotenen Materialien die von ihm
geschaffene Zivilisation weiterzuführen. Die beiden Weltkriege veränderten durch
ihre Auswirkungen das politisch-geographische Geschichtsbild der Welt und schufen
die Dritte Welt, mit der sich ihre beiden Vorgängerinnen auf dem Boden der
Gleichberechtigung einrichten müssen, wollen alle überleben. Gerade diese Dritte Welt steht
zugleich, neben der Behebung ihrer wirtschaftlichen Schwierigkeiten, in politischen
und sozialen revolutionären Auseinandersetzungen, in welchen hintergründig zwei
Geisteshaltungen im Streit um die Gestaltung der Menschheit ringen. Es sind dies
der Kapitalismus und der Sozialismus, letzterer vornehmlich in der Gestalt des
Kommunismus, der sich insbesondere den vor-«demokratischen» Gesellschaftsbindungen als
zukunftsreiche Weltanschauung empfiehlt.

Alle diese die Welt und die Gesinnungslage der Menschheit heute rasch
verändernden Gegebenheiten geschehen weitgehend in einer «christlichen» Welt. Haben
die christlichen Kirchen als Gestalter und Hüter dieser Welt, zu diesen die ganze
Welt im umfassenden Sinne revolutionierenden, nach Veränderung drängenden
Umständen und ihren Trägern Stellung genommen? Entspricht einer sich verändernden
Welt- und Menschheitslage auch die christliche Theologie, indem sie sich unter den
gegebenen Umständen zu einer «Theologie der Revolution» oder zu einer
«revolutionären Theologie» verändert hat? Mit dieser Frage stehen wir vor der Sache, um
deren Klärung sich das hier angezeigte Buch beschäftigt. In ökumenischer Gemeinschaft

bemühen sich katholische und evangelische Theologen, in offener Diskussion
Klarheit darüber zu schaffen, ob es zur «Revolution eine christliche Alternative» gibt,
wie David Andreas Seeber diese Grundfrage formuliert, wobei es sich neben dem Wie
zu dieser Frage zeigt, dass «der Begriff der Revolution in der ökumenischen Diskussion»

erst noch zu klären ist, wie Martin Lotz aufzeigt.
Die über diesen Anliegen aufbrechenden Fragen werden in diesem Buche in zwei

gewichtigen Hauptabschnitten von verschiedenen Autoren bearbeitet. Der erste
Abschnitt trägt den Titel: Das Für und Wider einer «Theologie der Revolution», während

in einem weiteren Abschnitt sich Stimmen zum Gewaltproblem im Horizont
einer «Theologie der Revolution» kundtun.

Der erste Hauptabschnitt umfasst 175 Seiten, auf welchen acht Diskutierende zum
Worte kommen. Die Titel ihrer Beiträge zeigen den Reichtum der zur Klärung der
Grundfrage möglichen Gesichtspunkte auf, welche nur schon die Titel der einzelnen
Beiträge andeuten und zugleich zum eigenen Mitdenken einladen. Der amerikanische
evangelische Theologe Richard Shaul, welcher auf der Genfer Weltkonferenz «Kirche
und Gesellschaft» 1966 den Begriff der «Theologie der Revolution» prägte, leitet
die Diskussion mit seinem Vortrag über «Der christliche Glaube als Skandal in einer
technokratischen Welt» ein, in welche nun folgende Beitragende einfallen. So
Helmut Gollwitzer mit «Die Revolution des Reiches Gottes und die Gesellschaft»
und Jürgen Moltmann: «Gott in der Revolution». Weitergeführt wird sie vom
lutherischen Theologen Rudolf Weth: «Theologie der Revolution» im Horizont von
Rechtfertigung und Reich. Der katholische Theologe Ernst Feil trägt seine Erwägungen

«Von der politischen Theologie zur Theologie der Revolution?» bei, während
Arthur Rieh auf Grund umfassender Erwägungen in seinem Beitrag: «Revolution als
theologisches Problem» um eine präzisere und der Reich-Gottes-Botschaft Jesu
entsprechendere Fassung der chrisdichen Haltung ringt. Er schlägt vor, von einer «Theo-

360



logie des Revolutionären» zu sprechen statt von einer «Theologie der Revolution»,
weil «das Evangelium von der kommenden Herrschaft Gottes und das recht verstandene

Revolutionäre in heimlicher Verbindung zueinander stehen.» Der amerikanische
katholische Theologe Rolland F. Smith untersucht die Positionen einer «Theologie
der Rebellion», während der amerikanische evangelische Theologe Paul L.Lehmann
in feinsinnigen Analysen den Platz einer «Christlichen Theologie in einer Welt der
Revolution» zu bestimmen sucht.

Als Ergänzung vorstehender Diskussionen des Grundsätzlichen führt der zweite
Buchabschnitt auf 85 Seiten seine Leser in die tatsächliche Lage der revolutionären
Welt ein und wie darin eine christliche Lebenshaltung nun versucht, ihren Dienstweg
zu finden, und welche Probleme dabei auftauchen. Walter Dirks, einst Leiter der
Hauptabteilung «Kultur» am Westdeutschen Rundfunk, eröffnet die Diskussion über
das Gewaltproblem mit seinem Beitrag über «King oder Che? Am Beginn eines
christlichen Düemmas», während der brasilianische praktische Theologe Hugo
Assmann «Die Situation der unterentwickelt gehaltenen Länder als Ort einer Theologie
der Revolution» sachbezogen aufzeigt. Der brasilianische Priester Almeri Bezerra de
Melo stellt «Christentum und Revolution» einander gegenüber, während der brasilianische

Bischof Helder Camara fragt, ob «Gewalt der einzige Weg» einer revolutionären

Bewegung ist. Da unbestrittenerweise «Gewalt von seiten der hochentwickelten
Länder gegen die unterentwickelten Länder ausgeübt wird», ebenso solche die feudalen

Schichten gegenüber ihren Untertanen anwenden, ist es zu verstehen, dass allein
gewaltsame Mittel sich den Unterdrückten zu ihrer Menschwerdung empfehlen, vor
allem auch, weil sie keine anderen kennen, meint er. «Wir Christen» aber «stehen
auf seiten der Gewaltlosigkeit, was keineswegs eine Wahl der Schwäche oder der
Passivität ist. Gewaldosigkeit bedeutet, an die Kraft der Wahrheit, der Gerechtigkeit
und der Liebe mehr zu glauben als an die Kraft der Lüge, der Ungerechtigkeit und
des Hasses.» Der deutsche evangelische Theologe Reiner Strunk beschliesst diesen
Buchabschnitt mit seiner Darlegung der «Aspekte des Gewaltproblems im Kontext
einer Theologie der Revolution».

Der dritte Hauptabschnitt dieses Buches bringt auf 73 Seiten Kleindruck wichtige

Dokumente zur «Theologie der Revolution» aus dem Bereich der Ökumene, der
Evangelischen Kirche in Deutschland, der Römischkatholischen Weltkirche wie auch
Dokumente aus Lateinamerika, unter welch letzteren die «Erklärung von fünfzig
peruanischen Priestern 1968» als Antwort auf den dringenden Anruf Pauls VI. in seinem
Rundschreiben «Populorum Progressio» besonders zu beachten ist. Diese Priester
«klagen die Lebensbedingungen an, mit denen Millionen von Peruanern kämpfen,
und richten einen dringenden Appell an das Volk und seine Führer, damit wir in
einer solidarischen Aktion die Errichtung einer gerechteren und brüderlicheren
Gesellschaft einleiten». Nicht minder wichtig ist es, den in dieses Buch aufgenommenen
«Offenen Brief der lateinamerikanischen Arbeiter an Papst Paul VI., Anwalt der
armen Völker, anlässlich seiner Reise nach Lateinamerika zum Eucharistischen Welt-
kongress Bogota 1968» zur Kenntnis zu nehmen, der leider in der schweizerischen
Presse seinerzeit meistens nur andeutungsweise bekanntgegeben wurde.

Mit neun Seiten bibliographischer Hinweise zur «Theologie der Revolution» er-
schliesst dieses Buch noch die ganze bisherige Diskussion über dieses Thema in aller
Welt. Dadurch unterstreicht es die Gegebenheit, dass es ein Kompendium für jeden
Christen zu sein vermag, der zeitgerecht seine Stellungnahme gegenüber der
Revolution in der Welt und dem Revolutionären in der Evangeliumsbotschaft erarbeiten
und seine diesbezügliche Aufgabe in seinem näheren und weiteren Wirkungsbereich
erkennen will. Da der wache Christ um eine solche Klärung nicht herumkommt, sei

ihm als Führer dieses Buch angelegentlich empfohlen. Willi Kobe

Kurt Marti, Das Aufgebot zum Frieden. Biblische Perspektiven. 1969, Friedrich Rein¬
hardt Verlag, Basel, Fr. 6.80.

Ein Aufgebot an uns alle sind diese Predigten von Pfarrer Kurt Marti in Bern,
uns für den Frieden einzusetzen. Sie sind aber auch eine Aufforderung an die Kirche,
sich auf ihre Aufgabe zu besinnen.

361



Dem Aufgebot zum Frieden Folge leisten, bedeutet für die Kirche wie für den
einzelnen, politisch Stellung zu beziehen gegen Krieg, gegen Unterdrückung und
Ausbeutung, für soziale Revolution. Diese drei Themen werden durch Worte aus dem
Alten Testament erhellt. Die Abgrenzung dessen, was in der Frühzeit Israels der
«heilige Krieg» war, den es seither nicht mehr und nirgends gegeben hat. Hier aber
auch die Feststellung, dass, trotzdem heute alle Kriege unheilig sind, ein Unterschied
gemacht werden muss zwischen der Gewalttätigkeit der Bedrücker und der
Gewalttätigkeit der Bedrückten, wie es 800 lateinamerikanische Priester erklärt haben. —
In der altisraelitischen Gesetzgebung (3. Moses 25) wird versucht, den Menschen
immer wieder aus wirtschaftlicher Not und Unterdrückung zu retten, indem zum
Beispiel Boden, der aus Not verkauft werden müsste, jeweils im 49. Jahr ohne Entgelt an
den früheren Besitzer zurückfallen müsste. — Auch das Zinsverbot weist darauf hin,
dass damals nicht die Freiheit des Gewinn- und Besitzstrebens der höchste Wert war,
sondern der Schutz wirtschaftlich Schwacher. — Die Unterscheidung zwischen wahrem
und falschem Frieden bringt für viele Christen eine willkommene Klärung, da gerade
in kirchlichen Kreisen oft der persönliche Friede und die Beschwichtigung mit Frieden

verwechselt wird. Zur grossen und schweren Aufgabe der Friedensstifter gehört
unsere Verantwortung für die Dritte Welt, weil hier eine Aufgabe liegt, die wichtig
ist und auch dem einzelnen Einsatzmöglichkeiten bietet. «In dieser auf weite Sicht
entscheidenden Frage müssten wir Christen uns jetzt gründlich informieren. Hier
nicht informiert zu sein, ist wahrscheinlich eine moderne Form von Sünde. Wir
müssen anfangen, so unpopuläre Forderungen zu stellen wie zum Beispiel eine Revision

unserer Handelspolitik und einen Abbau der Zollbarrieren, mit denen wir uns
gegen Landwirtschafts- und Industrieprodukte der Dritten Welt schützen.» Und ein
weiteres Zitat für diejenigen, die es als Überheblichkeit betrachten, wenn der Mensch
versucht, am Frieden mitzuarbeiten: «Sicher: der definitive Friede, der nicht mehr
in Frage zu stellende Schalom, wird nicht unser Werk sein. Er braucht auch nicht
unsere Sorge zu sein. Uns ist die Schaffung des je vorläufigen, relativen, deshalb auch
immer wieder neu gefährdeten und neu zu erkämpfenden Friedens aufgetragen,
damit wir heute und morgen leben, miteinander menschenwürdig leben können.»

B.W.

Kurt Marti, Theologie im Angriff. Mit Beiträgen von Martin Stähli, Hans Kaspar
Schmocker. 1969, Verlag der Arche, Fr. 2.80.

Drei Aufsätze, einer einleitend von Pfarrer Kurt Marti, die beiden andern von
zwei Assistenten der evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Bern, setzen
sich mit der Aufgabe der Kirche in unserer Zeit auseinander mit der Forderung, dass
sie sich im heute internationalen Klassenkampf auf die richtige Seite, auf die Seite
der armen Völker der Dritten Welt, stelle.

Martin Stähli zeigt den Christen als Revolutionär, übt Kritik an unserem
Wohlfahrtsstaat mit seiner Gefährdung des Lebensraumes, mit der Unbildung der
Bildillustrierten. Er fordert Wandel der Denkgewohnheiten und Verhaltensweisen und
dass Verantwortung gelebt werde, dass Politik dem Ziel diene, auf das unsere Welt
ausgerichtet werden soll. Kirche kann neue Welt werden, weil sie vom Vertrauen auf
die Zukunft dieser Welt ausgeht.

Hans Kaspar Schmocker setzt sich mit dem Christen als Utopist auseinander,
indem er auf die zahlreichen Stellen in der Bibel hinweist, die uns als Ziel eine Welt
der Utopie zeigen, das Reich Gottes. Im Gegensatz dazu zeigt er die
Beschwichtigungsfunktion der heutigen Kirche, in der die Erlösung als ein inneres Erlebnis ohne
Zusammenhang mit der gesellschaftlichen Situation aufgefasst wird. Sie sollte abgelöst
werden von einer kritischen Kirche, die Bonhoeffers Thesen von der Diesseirigkeit
des Christenrums, von der Mündigkeit der Welt und von der Kirche, die nur dann
Kirche ist, «wenn sie für andere da ist», prüft. Die Kirche sollte sich als ein Werkzeug

Gottes zur Weltgestaltung verstehen. B. W.

362



Die Zukunft der Kirche und die Zukunft der Welt. Die Synode der EKD 1968 zur
Weltverantwortung der Kirche in einem revolutionären Zeitalter. 1968, Chr. Kaiser

Verlag, München, Fr. 10.20.

Das Hauptthema der Synode der Evangelischen Kirche Deutschlands 1968 lautete
«Die Zukunft der Kirche und die Zukunft der Welt». Der vorliegende Band von
222 Seiten enthält die Referate, Berichte, Diskussionsbeiträge und Beschlüsse zu
diesem Thema. Eingangs finden wir die «Entschliessung», die in acht Abschnitten zum
Thema Stellung nimmt: Bedrohung der Zukunft — Liebe durch Glaube — Gerechtigkeit

durch Glaube — Der Beitrag der Kirche — Falsche Argumente — Konkrete
Aufgaben —¦ Zukunft der Kirche — Zukunft der Welt. Die kurzen Formulierungen
könnten auch für unsere Landeskirche wegweisend sein. Die Referate befassen sich
mit Entwicklungsproblemen, Strukturproblemen, Weltverantwortung der Kirche und
neuen Perspektiven für sie. Dass gewisse Diskussionsvoten wiedergegeben sind, gibt
Einblick in die verschiedenen Meinungen, von denen wohl diejenige Professor Goll-
witzers am weitesten geht. B. W.

Schweizerisches

Wenn versuchr wird in den «Neuen Wegen» auch wieder einmal einige
Fragen für die Schweiz aufzuwerfen, so kann das in der Vielfalt der heute
aktuellen Probleme nur geschehen, indem wir zu einzelnen Fragen Stellung
nehmen. Nehmen wir die Unterzeichnung des Atomsperrvertrages durch
die Schweiz. Lange, allzulange, hat es gedauert, bis vom Bundesrat grünes
Licht zur Unterzeichnung dieses für alle Friedensfreunde wichtige Dokument

gegeben worden ist. Wenn wir daran denken, dass schon am Tage,
da dieses Vertragswerk den Nationen zur Unterzeichnung aufgelegt worden

ist, 90 Staaten unterzeichnet haben, und das geschah am l.Juli 1968,
dann wundern wir uns eben über dieses Berner Tempo des Bundesrates.

Wir fragen uns, ob der Bundesrat nicht doch noch vor der Bonner Regierung

unterzeichnen wollte und ob nicht wohl die beiden abtretenden
Bundesräte Spühler und Schaffner vom Gesamtbundesrat verlangten, wenigstens
die Unterzeichnung des Atomsperrvertrages noch vor ihrem Abgang unter
Dach zu bringen? Mit der erfolgten Unterzeichnung ist noch keine Ratifikation

da, obschon nun die USA und die Sowjetunion ratifiziert haben.

Wii kennen auch die Kreise um gewisse höchste Offiziere der Schweizer
Armee, die scheinbar den Traum, dass die Schweiz doch noch Atomwaffen
bekommen sollte, nicht ausgeträumt haben. Die Atomwaffengegner und
ihie Fieunde müssen auch weiteihin wachsam sein und mithelfen, dass dei
Unteizeichnung des Atomsperrvertrages auch für unser Land die Ratifizierung

folgt.
Und nun einige Worte zum «roten Büchlein von Herrn von Moos».

So kommt es, wenn ewiggestrige Politikei und unbelehibaie Militaristen
glauben, das Schweizer Volk belehren zu müssen, wer nach ihiem engen
Sinn ein echtei Schweizer sei. Wer unsere welschen Zeitungen lesen konnte,
der kriegte eine Ahnung, wie es gemacht werden soll, um unserem Volke

363


	Hinweise auf Bücher

