
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 12

Artikel: Wahrer und falscher Friede (Matthäus 10, 32-37)

Autor: Marti, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottesfinsternis
Hen wo bist du?

wo bist du?

wo bist du?

Veibiig dein leuchtend Antlitz nicht vor uns!
Lass uns nicht in Finsternis

in Gottesfinsternis!

Wir haben Angst
Angst
Angst voi den Russen

den Amerikanern
den Chinesen
den ANDERN.

So bauen wii Wälle von Bomben
von Raketen
von Panzern
von Tanks

genug um uns alle zehn
hundert
tausendmal zu töten

alles Leben auf Eiden zu vernichten
Dein Leben, denn alles Leben ist dein;

und die sich weigern zu töten
die speiten wii ein
doch sie sind die Propheten

sie sind DEIN
und alle die dir dienen im Kampf gegen Krieg

gegen Tod
gegen Not
für den Sieg
deiner Liebe

Komm Hen komm!
Verbirg dein leuchtend Antlitz nicht vor uns!
Lass uns nicht in Finsternis

in Gottesfinsternis! Hedi Vaccaro-Frehner
1966-69

Wahrer und falscher Friede
Matthäus 10,32-37

Gott hat sich aufgemacht, um unserer Welt seinen Frieden zu bringen.
Hier aber sagt der Bevollmächtigte Gottes: «Meinet nicht, dass ich

gekommen sei, Frieden auf die Erde zu bringen. Ich bin nicht gekommen,
Frieden zu bringen, sondern das Schwert.»

345



Liegt dieses Wort nicht quer zu allem, was wir bisher vom Frieden
Gottes glaubten sagen zu können? Wie soll man es verstehen?

Fragen wir zunächst, was hier «Schwert» bedeutet. Aus dem
Textzusammenhang ergibt sich, dass «Schwert» nicht buchstäblich (als Waffe),
sondern sinnbildlich als Symbol für Entscheidung, Scheidung und
Entzweiung zu verstehen ist, ähnlich wie später das Wort Gottes als sauber,
subtil scheidendes Schwert bezeichnet worden ist (Hebräer 4, 12). Der
Gebrauch des Schwertes nicht allein als Angriffs-, sondern auch als
Verteidigungswaffe ist von Jesus nicht nur beiläufig, sondern in einer entscheidenden

Konfliktssituation, nämlich bei seiner eigenen Verhaftung (Matthäus
26, 52), abgelehnt worden. Der vorliegende Text weist eindeutig dem
«Schwert» ebenfalls Entscheidungs- und Scheidungscharakter zu: «Denn ich
bin gekommen, einen Menschen mit seinem Vater zu entzweien und eine
Tochter mit ihrer Mutter und eine Schwiegertochter mit ihrer Schwiegermutter,

und des Menschen Feinde werden die eigenen Hausgenossen sein.»
Das heisst: Jesu Auftreten und Jesu Wort bewirkt Trennung bis in die

Familie hinein. Ja Jesus stellt sogar so etwas wie eine Prioritätsordnung
auf: «Wer Vater oder Mutter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert;
und wer Sohn oder Tochter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert.»

Das sind nicht nur harte Worte. Das hört sich fast an wie die Rede
eines Eifeisüchtigen, dei keine Konkurrenz neben sich duldet, der mit
niemandem teilen will. Ich kann gut nachfühlen, dass solche Sätze einen tolerant

und human denkenden Menschen mit Widerwillen erfüllen. Spricht
hier nicht ein ich-bezogener Fanatiker, dessen Fanatismus primitive
Gemüter gefährlich anstecken könnte (wie eben jetzt im sogenannten «Hexen-

prozess» gegen die «heiligen Eltern», die Bernadette Hasler zu Tode foltei-
ten, eischieckend sichtbai gewoiden ist)?

Allein: Ich glaube nicht, dass Jesus in diesem düstei unmenschlichen Sinn
ein Fanatikei gewesen ist. Ich glaube auch nicht, dass er so etwas wie seinen
eigenen Personenkult hat begründen wollen (siehe Markus 10, 18: «Was
nennst du mich gut? Niemand ist gut ausser Gott allein»). Jesus ging es

um die Sache Gottes, nicht um seine Person. Seit der Befreiung Israels aus

Ägypten ist Gottes Sache als Engagement für die Befreiung des Menschen
zu seinem wahren, von Gott gewollten Mensch-Sein manifest geworden. In
Jesus hat Gott seine Sache als befreiende Zuwendung zum Menschen
definitiv besiegelt. Echtes Bekenntnis zu Jesus ist deshalb Bekenntnis zur Sache

Gottes, für die Jesus gutsteht. Und wer Jesus verleugnet, steUt sich gegen
Gottes Friedenssache. So verstehe ich die beiden Sätze: «Wer immer nun
sich zu mir bekennt vor den Menschen, zu dem werde auch ich mich
bekennen vor meinem Vater in den Himmeln. Wer mich aber verleugnet vor
den Menschen, den werde auch ich verleugnen vor meinem Vater in den
Himmeln.» Deutlicher kann es wohl nicht formuliert werden, dass es in
Jesus um die Sache Gottes und nicht um einen Personenkult mit Jesus geht.

Die Sache Gottes ist, wenn wir sie inhaltlich bestimmen, der «Schalom»,
der Friede. Wir müssen jetzt aber sogleich präzisieren: es gibt einen wahren
Frieden (denjenigen, den Gott will) und einen falschen Frieden (der unter

346



dem ausseien Anschein von Frieden und Ruhe Unfiieden und Unrecht
aufrechterhalten will). Um die unerbittlich saubere Scheidung zwischen wahrem

und falschem Frieden geht es in diesem Wort Jesu, geht es auch im
Bekenntnis zu Jesus.

Wie solches Bekennen sich heute konkret ereignet, mag das Beispiel
Martin Luther Kings zeigen. Als er in Alabama die traditionellen Glaubenssätze

übei Christus predigte, geschah weder ihm etwas noch durch ihn
etwas. Als er aber begann, Christus als den Frieden Gottes jetzt und hier,
als den Frieden und das Recht auch für Afro-Amerikanei, als Fiieden und
Selbstbestimmungsiecht auch für Vietnam zu predigen und in politischen
Aktionen zu bezeugen — da geschah etwas, da kam es zur Entzweiung, zum
Kampf, da fielen (von der Gegenseite) bald auch Schüsse, unter ihnen jene
Schüsse, die auch King töteten. Und ich glaube, genau das meint Jesus mit
dem Wort: «Meinet nicht, dass ich gekommen sei, Frieden auf die Erde zu
bringen.»

In einer Welt des Unfriedens, des Unrechts und des falschen Friedens
ist der Friede Gottes der grosse Störenfried. Wer sich dem Frieden Gottes
verschreibt, darf gerade nicht erwarten, in Frieden leben zu können, sondern

er gerät in einen Kampf, er erfährt heftigen Widerspruch, Widerstand,
Feindschaft, er erfährt, was Leiden im Sinne Jesu und seiner Passion ist.
Was Jesus hier am Schlüsse sagt, stimmt mehr, als uns lieb sein kann: «Wer
nicht sein Kreuz nimmt und mir nachfolgt, ist meiner nicht wert.» Kreuz:
das bedeutet nicht unsere allgemein menschlichen Leiden, die jeden einmal
treffen, ob Buddhist, Kommunist oder Christ. Es sind also nicht jene Leiden,
von denen eine Redensart sagt: «Unter jedem Haus und Dach ist ein Kreuz
und Ach.» Kreuz, das ist in der Sprache Jesu sehr konkret: Feindschaft,
Verleumdung, Verfolgung, Verhaftung, sogar Tötung, weil jemand für
Gottes Sache, für Gottes Frieden lebt und wirkt.

Doch warum erhebt sich immer wieder so vehemente Feindschaft gegen
den Frieden Gottes und seine Zeugen? Waram wild diesel Friede immer
wieder als böser, zersetzender Störenfried, ja als Anti-Friede empfunden,
verklagt und verfolgt?

Bleiben wii noch bei Martin Luther King. Für ihn und seine Freunde
hiess und heissr Friede Gottes, wie ich meine biblisch sachgemäss: Befreiung
der Unterdrückten, Recht für die in ihren Menschenrechten Verkürzten und
damit Veränderung bestehender Unrechtsveihältnisse. Der so verstandene
Friede stört jedoch den bestehenden, den falschen Frieden, der darin
besteht, dass sich die Farbigen unter die Herrschaft der Weissen ducken. Der
falsche Friede läuft also auf die Forderung nach Unterwerfung, nach
Prolongierung bisheriger Herrschaftsveihältnisse hinaus. Der wahre Friede
aber, der Friede Gottes, fordert Aufhebung dieser Unrechtsveihältnisse und
Befreiung der Unterworfenen. Darum ist Gottes Friede der Feind allen
falschen Friedens. Oder genauer gesagt: der falsche Friede, der das
bestehende Unrecht erhalten wiU, es deshalb verschleiert und beschönigt, tritt
dem wahren Frieden als (meistens bald auch gewalttätiger) Feind entgegen.

Beispiel eines solchen falschen Friedens scheint mir heute — um bei der

347



Rassenpioblematik zu bleiben — z. B. Südafrika zu sein, das von braven
Schweizern und Geschäftsleuten als das friedlichste Land Afrikas (verglichen
etwa mit Nigeria oder dem Kongo) hochgelobt wird. Aber der südafrikanische

ist ein fälschet Fiiede, weil eine weisse Mindeiheit die faibige Mehrheit
politisch rechtlos unter ihrei Knute hält. Dei Welttat der Kirchen hat die
weisse reformierte Kirche, die die rassistische Politik der südafrikanischen,
weissen Minderheitsregierung unterstützt, scharf kritisiert, so dass diese
Kirche aus der Ökumene ausgetreten ist. Die Schweizer Grossbanken aber
haben soeben wieder eine Anleihe aufgelegt für Südafrika. Und die Anleihe
war, so las man, ein voller Erfolg. Die Schweizer investieren ihr Geld gerne
zinstragend in diesem falschen Frieden, von dem Jesus sagt: «Ich bin nicht
gekommen, Frieden zu bringen, sondern das Schwert.»

Zum Schluss ein Beispiel aus der Privatsphäre. Auch hier nämlich muss
der Kampf zwischen falschem und wahrem Frieden ausgetragen werden.
Auch hier - und gerade hier, wie unser Textwort zeigt! - kommt es zu
Konflikt und Auseinandersetzung im Zeichen des «Schwertes», das

Entscheidung und Scheidung bedeutet.
Da ist eine Frau, die es nach 25 Ehejahren und erst recht seit ihre Kinder

erwachsen sind, nicht mehr aushalten kann im Milieu ihres hochgestellten,
reichen Mannes, wo sich alle Gespräche um Geld und Autos drehen,

wo man sich zwar nobel gibt, aber vor allem selbstgerecht, auch herz- und
geistlos ist. Die Frau hatte mit diesem Milieu schon lange Mühe, jetzt aber
begann sie sich eine eigene Tätigkeit, einen eigenen Kreis aufzubauen. Sie

fing an zu lernen, zu wirken, interessierte sich für neue Ideen, setzte sich
aktiv in einem bestimmten Zweig der Friedensarbeit ein, kam so in Kontakt
mit allerlei anderen Leuten, bei denen sie Anregung, Mithilfe, Verständnis
fand, die ihr Gatte jedoch kurzerhand - und wie in seinen Kreisen üblich —

als «Kommunisten» abtat, obgleich sie das keineswegs sind. Und eines
Tages verbot der erzürnte Gatte seiner Frau alle diese Kontakte und Aktivitäten:

sie bringe ihn damit nur in Verruf, so sagte er. Und falls sie damit
nicht aufhöre, so reiche er die Scheidung ein (wozu die juristische Möglichkeit,

aus anderen Gründen, bestehen würde).
Und nun fragt die Frau: Was soll ich tun? Soll ich mich unterwerfen

und so nicht nur mich selbst, sondern auch die Sache des Friedens und des

Rechts, die mir wichtig sind, verleugnen? Oder soll ich nicht nachgeben
und damit allenfalls die Scheidung riskieren, die ich durchaus nicht
anstrebe?

Ich sage jetzt nicht, was ich in diesem Fall zu raten versucht habe. Ich
gebe Ihnen die Frage weiter. Was fordert die Nachfolge Jesu hier primär:
die Aufrechterhaltung der Ehe oder das weitere Engagement dieser Frau,
wenn nötig unter Preisgabe der Ehe?

Es ist nicht leicht, diese Frage zu entscheiden, zumal Jesus, wie Ihnen
vielleicht aufgefallen ist, in unserem Text immer nur von Eltern und Kindern

redet, seltsamerweise jedoch nicht sagt: «Wer seinen Mann (oder seine
Frau) mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert.» Vielleicht ist das Fehlen
eines solchen Wortes aus dem Munde Jesu Zufall. Vielleicht ist es durch

348



andere, uns nicht durchsichtige persönliche oder soziale Faktoren bestimmt.
Ich kann da leider nichts Genaues sagen. Auffällig ist das Verschweigen
von Mann und Frau immerhin. Ich möchte es am liebsten so deuten, dass

Jesus damit sagen will: die Liebe zwischen Mann und Frau ist von Gott so

hochgeachtet, gehört so entscheidend zu einem befriedeten Mensch-Sein,
dass sie, dem Willen Gottes und seinem Entwurf des Menschen (l.Mose 1,

27) entsprechend, zur Friedenssache und zu den konkreten Friedensforderungen

Gottes in keinem Konkurrenzverhältnis steht. Vielmehr ist gerade
die Liebe zwischen Mann und Frau eine entscheidende Manifestation des

Friedens Gottes. Vielleicht ist es nicht ganz unrichtig, wenn Psychologen
immer wieder darauf hinweisen, dass Unfriede und falscher Friede, dass

Selbstgerechtigkeit, Aggression und Gewalt sehr oft auch darin ihre Ursache
haben, dass Männer und Frauen liebesunfähig bleiben oder aus anderen
Gründen zu keinem erfüllten Liebesverhältnis gelangt sind.

Dieser Aspekt, den ich hier nur versuchsweise ventiliere, macht die
Entscheidung im erwähnten Beispiel noch schwieriger. Man muss jetzt wohl
auch noch fragen: Liebt die Frau ihren Mann noch und er sie? Oder zeigt
sich jetzt plötzlich, dass diese Liebe nicht mehi in einem qualifizierten
Sinne besteht (oder vielleicht nie bestanden hat)? So erheben sich also neue
Fragen, die alles noch komplizieren. Doch es sind in der Regel die schlechten

Beispiele, die sofort entscheidbar sind und rund aufgehen. Die
Beispiele, die wirklich «aus dem Leben gegriffen» sind, zeigen fürs erste nur,
dass alles viel verwirrter, schwieriger und komplizierter ist, als es im
moralischen Rezeptbüchlein steht. Darum wäre es auch falsch, an ein solches,

sozusagen veristisches Beispiel einen eindeutigen Rat oder Ratschlag zu
knüpfen, der dann sofort so aussieht, als hätte er für alle ähnlichen Fälle

Geltung. Dem ist nicht so. Sichtbar wird an diesem Beispiel nur, dass wir
alle eines Tages, vielleicht ähnlich, vielleicht auch ganz anders und in tieferem

Sinne dennoch ähnlich, in Situationen geraten können, in denen sich
durch alle Komplikationen hindurch die Notwendigkeit abzeichnet,
zwischen wahrem und falschem Frieden früher oder später entscheiden zu
müssen. Situationen, die wir dann meistens allein durchleiden und
durchstehen müssen, in denen wir jedoch dieses Wort nicht vergessen sollten:
«Meinet nicht, dass ich gekommen sei, Frieden auf die Erde zu bringen.
Ich bin nicht gekommen, Frieden zu bringen, sondern das Schwert» — das

heisst: die Entscheidung zwischen wahrem und falschem Frieden. Kurt Marti
in Kurt Marti: Das Aufgebot zum Frieden

u Thant Die UNO, die Aufgaben der Gegenwart
und die junge Generation

Ansprache des Generalsekretärs am Tag der Vereinten Nationen,
24. Oktober 1969

Wir haben uns abermals versammelt, um den Tag der Vereinten Nationen

zu feiern, den vierundzwanzigsten Jahrestag der Ratifizierung dei
Charta von San Francisco

349


	Wahrer und falscher Friede (Matthäus 10, 32-37)

