
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 11

Artikel: Ein Feuer auf Erden (Lukas, 12, 49f)

Autor: Sonderegger, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Feuer auf Erden
Lukas, 12,49f.

«Ein Feuer auf die Erde zu werfen, bin ich gekommen» — so heisst es

im Urtext. Jesus war nicht Feuerwehrkommandant, er war Brandstifter. Jesus
hat keine Feuerspritzen erfunden, er war Brandstifter. Jesus hat keine
Feuerlöschmannschaft um sich geschart, er war Brandstifter, und -»- er sammelte
Brandstifter. Die Anklagen, die man gegen die ersten Christen vor den
staatlichen Gerichten erhob — man kann das zum Beispiel in der
Apostelgeschichte nachlesen —, lauteten etwa: «Diese Männer bringen unsere Stadt
in Verwirrung» oder «Diese Menschen versetzen den Erdkreis in Aufruhr»,
weil sie behaupten, ein anderer sei Herr, nicht der Herr in Rom.

Ein Feuer auf die Erde zu werfen, ist Jesus gekommen. Was ist mit
diesem Feuer gemeint? Das Feuer der Weltrevolution? Die Geschichte hat in
den letzten Jahrhunderten manche revolutionäre Bewegung und revolutionäre

Entdeckung erlebt. Diese Bewegungen und Entdeckungen sind jetzt an
beiühmte Namen gebunden, etwa an Kopernikus, Jean-Jacques Rousseau, an
Kail Marx, Sigmund Freud, Albert Einstein und Otto Hahn, die Entdecker
und Befreier der Atomenergie, an die berühmten Namen der Weltraumforscher

und Astronauten unserer Tage. Jesus, ein Weltrevolutionär? Ja,

wenn ihr unter Welt Himmel und Erde, Gott und Mensch versteht. Jesus
hat die Frage jenseits der Atomenergie, des Unterbewussten, der Wirtschaftsprobleme

und der Sonnensysteme beantwortet. Jesus hat das Ja Gottes auf
die Erde gebracht, den Frieden mit Gott, auf den es zuerst und zuletzt
ankommt.

«Mit einer Taufe aber muss ich getauft werden, und wie ist mir so bange,
bis sie vollendet ist.» Nach neutestamentlichem Sprachgebrauch ist unter
dieser Taufe eindeutig die Leidenstaufe, der Tod Christi am Kreuz, gemeint.
Im Tod des Christus, in welchem uns der Ewige entgegentritt, zeigt uns Gott
seine Liebe, nicht nur verbal, sondern brutal als nackte, blutige Hingabe.
Der Justizmord an Jesus von Nazareth, der alle Justizmorde der Weltgeschichte

bis zui heutigen Stunde in sich schliesst, wild so zum Zeichen dei
unveibiüchlichen Liebe Gottes, seiner Vergebung. Er vergibt uns sogar den
Justizmord an seinem Sohn. Gott will zum Menschen stehen. Christus hat
die vordringlich erste und endgültig letzte Frage beantwortet: «Adam, wo
bist du?» Du stehst auf Gottes Boden, du gehörst Gott. «Kain, wo ist dein
Bruder Abel?» Er liegt in Gottes Erde, er gehört Gott. Adam, Kain, Abel,
ihr alle gehört zusammen, weil Gott es so will, und ihr gehört zusammen zu
Gott. Und das alles auf dieser Erde; in dieser Welt sind wir Gottes Eigentum,

nicht auf einem Olymp, auf einem Götterberg. Friede auf Erden!
Warum aber schlägt Jesus diese kriegerischen Töne an? «Ein Feuer auf

die Erde zu werfen, bin ich gekommen.» Anschliessend heisst es, bei Lukas:
«Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern die Entzweiung»,
bei Matthäus: «nicht den Frieden, sondern das Schwert». Jesus hat es von
ferne schon aufleuchten sehen, das Kreuz. Wer die Versöhnung will, mit
allem, was das impliziert für unsere Welt, der wird gekreuzigt, verbrannt

313



oder erschossen. Wer für den Frieden kämpft, wer so an das Ja Gottes

glaubt, dass er spürt, man muss daraus Konsequenzen ziehen, der rührt heisse

Eisen an und verbrennt sich nicht nur seine Finger, sondern seinen Ruf,
seinen guten Ruf. Im besten Fall wird er bedauert, wird der Kopf über ihn
geschüttelt oder wird er kaltgestellt. Denn das Gewaltdenken, das Waffendenken,

steckt abgtündig tief in unset allei Blut: Lest einmal «Das Verhör
des Hany Wind» von Walter M. Diggelmann! Eine der grössten Gewohnheiten,

unausrottbaren Gewohnheiten, wie es scheint eines der grössten
«Man», ist die Gewalt, der Krieg. Abgesehen davon, dass man damit noch
Geld verdienen kann. Die grösste Entmündigung ist die disziplinierte
Gewalt. Stellt euch vor, jetzt können die Russen in Prag mit tschechischen
Soldaten das tschechische Volk in Schach und Bann halten. Die grösste
Selbstverständlichkeit ist die Gewalt, die kollektive Gewalt, seit dem grossen
Konstantin auch unter uns Christen. Im Jahre 313 hat Konstantin das Christentum

zur erlaubten, gültigen Religion erhoben und ihm damals gleichzeitig
das Rückgrat gebrochen, das heilige Feuer des Christus ausgelöscht, damit
die Welt weiter an tausend Orten in unheiligen, heillosen Feuern brenne
und verbrenne.

Es gibt ein sogenanntes ausserbiblisches Jesus-Wott, also ein Wort, das

nicht im Neuen Testament steht, abei von Christen aufgeschrieben in der
frühchristlichen Literatur erscheint, zum Beispiel bei Origines. Dieses
ausseikanonische Wort heisst: «Wer mir nahe ist, der ist dem Feuei nahe» —
einem unvetgleichlichen Feuer! Es ist kein Kriegsfeuer, es ist nicht das

Feuer der Gewalt, es ist das Feuer der Versöhnung. Die Fackel des Friedens
hat er entzündet. Brandstifter der Liebe und der Gerechtigkeit ist er

gewesen, der Gerechtigkeit, ohne die keine Liebe echt ist. Die ersten Christen
verstanden den Frieden noch sehr praktisch, konkret, undialektisch, vielleicht
könnte man sagen, naiv, haimlos. In den eisten drei Jahrhunderten war kein
Christ Soldat. Die unerhörte Bedeutung dei Gewaltlosigkeit im Neuen
Testament ist nicht zu bestleiten. Und dann kam die eiste allgemeine Kiichen-
synode dei Chiistenheit in Alles, Südftankreich, Arelate, wie man damals

sagte, im Jahr 314. Ein Jahr vorher hat Konstantin den Christen die
Religionsfreiheit geschenkt. Nun sitzt er persönlich im Konzil und präsentiert
die Rechnung, verlangt den Preis. Das Konzil beschloss unter anderem, dass

Schauspieler — merkwürdig! — und Wagenlenker im Zirkus nicht Christen
werden können und stellte die Dienstverweigerung unter die höchste
Kirchenstrafe, die Exkommunikation. Der Dienstverweigerer wurde seit 314

vom Himmel in die Hölle gestossen. Das war einer der grossen Sündenfälle
des Christentums. Und man kann sagen, die Christenheit hat sich von diesem
Sündenfall nie mehr erholt. Jahrhunderte hindurch töten Christen Christen,
beten Christen gegen Christen, wird jeder Krieg zum heiligen Krieg erklärt.
1700 Jahre spielen wii nun dieses verhängnisvolle Spiel. In erschreckendem
Masse haben die Kirchen der wirtschaftlich und militärisch mächtigen Länder

den Kolonialismus und den modernen Nationalismus mit der erforderlichen

Kriegstheologie versehen, «wohlversehen mit den heiligen
Sterbesakramenten», auf katholischer wie protestantischer Seite.

314



«Ein Feuer auf die Erde zu werfen, bin ich gekommen.» Nun brennt die
Welt allerdings. Es fragt sich nur, von wem her sie brennt, ob vom ersten
Adam, dem selbstherrlichen Menschen, oder vom zweiten Adam, Christus,
dem Menschen der Hingabe.

Heute feiern wir Bettag, Dank-, Buss- und Bettag, sogar Eidgenössischen
Bettag. Man kann sich natürlich fragen, was denn diese Problematik mit der
Schweiz zu tun habe. Adolf Hitler hat einmal ein wahres Wort gesprochen,
gegen England. Er sprach es nicht, er schrie es: «Es gibt keine Inseln mehr! »

Damit hatte er recht. Es gibt auch keine helvetische Insel mehr. Heute
besteht eine Einheit der Welt, die Einheit der totalen Bedrohung. Partikula-
risches Denken, Denken abgesondert, selbstsüchtig für sich, ist heute
verboten, auch ganz praktisch, politisch; solches Denken ist zu kurzbeinig.
Zwar wissen wir gerade vom Neuen Testament her, dass kein menschliches
Tun oder Lassen den Heilszustand schafft. Aber wir wissen auch, dass Christen

für den Frieden zu wirken haben. Wir wissen auch, dass ein Volk, das

sich zu einem Bet-, Dank- und Busstag veisammelt, das Problem des Friedens

füi sich nicht damit eiledigt hat, dass es auf seine besondere
Verteidigungssituation und Neutralitätslage hinweist. Ich zitiere aus der
«Weltwoche» vom Juni 1969, aus einem Aufsatz des Genfer Nationalrates Prof.
Jean Ziegler: «Die Schweiz nimmt an den Abrüstungsgesprächen nicht aktiv
teil. Das Politische Departement hat bis heute auch bloss bescheidene
intellektuelle Anstrengungen unternommen, um einen Beitiag zui internationalen

Lösung des politischen und technischen Problems der Rüstungskontrolle
zu leisten. Die Bemühungen um multilaterale Abrüstung werden von andern
neutralen Staaten Europas, besonders von Schweden, in vorbildlicher Weise
mit gescheiten Vorschlägen, klugen Analysen und persönlicher Diplomatie
unterstützt und gefördert. Frau Myrdal, Gattin des Soziologen Myrdal, ist
Kabinettsmitglied in Stockholm und Abrüstungsdelegierte in Genf. Ihr Wirken

zeigt, wieviel reellen Einfluss eine neutrale Regierung in der Abrüstungskonferenzen

ausüben kann, wenn sie tatsächlich ihre eigene These in der
aktiven Friedenssuche ernst nimmt. Das Fehlen einer schweizerischen
Abrüstungskonzeption und unser weitgehend bloss veibales Interesse an den
Genfer Gesprächen zeigen einmal mehr, wie weit wir Schweizer immer noch
von einer aktiven, der Tradition dei Schweiz und dem Willen vielei ihrer
jüngeren Generation gemässen moralisch fundierten und universell definierten

Aussenpolitik entfernt sind.»
Liebe Freunde, wir leben im allgemeinen zu sehr in alten Vorstellungen,

als wäre nichts geschehen, als gebe es keine Stapel von Nervengasreserven,
keine Lager von Atomsprengkörpern. Wenn ein Senat oder ein Parlament
Milliarden für Rüstungen bewilligt, finden wir das zwar schlimm, aber
normal. Wenn einer sich dagegen auflehnt, schicken wir ihn zum Psychiater.
Wo liegt denn da der Wahnsinn!

Protest beginnt sich zu regen unter vielen, vor allem unter den Jungen.
Protest ist ein gutes Wort. Es ist lateinisch, zusammengesetzt aus pro und
testimonium, Zeugnis für etwas. Das Wort Protestantismus kommt davon
her. Es gibt heute Piotestsongs, die modeine Bekenntnislieder darstellen. Un-

315



zähligen Menschen sind die Bilder von Politik und Macht, von Krieg und
Frieden heute verlorengegangen, die früher diskussionslos gültig waren. Denken

wir an die bedeutende Verlautbarung des Zweiten Vatikanischen Konzils,

in der Pastoralkonstitution, wo es heisst: «Wir sind gezwungen, die
Frage des Krieges mit einer ganz neuen inneren Einstellung zu prüfen.»
Das Konzil von Arles wird zurückbuchstabiert. Friedrich von Weizsäcker,
wahrhaftig kein dummer Mann, ein überzeugter Christ, Atomphysiker und
Philosoph, schreibt: «Der Weltfriede ist notwendig, man darf fast sagen,
der Weltfriede ist unvermeidlich. Er ist Lebensbedingung im technischen
Zeitalter. Wir sind zum Frieden gezwungen.» Es geht, wie wir alle wissen,
ums Überleben. Darum bedeutet eine Besinnung zum Bettag die Kleinarbeit
des Denkens. Der Friede will heute erdacht, erfunden, erarbeitet, geplant
und gewagt werden, wie einer gesagt hat. Es ist meine persönliche Überzeugung

— ich hoffe aber, auch ein Christ zu sein —, dass der Zivildienst des

Dienstverweigerers einen gültigen, zeichenhaften Beitrag zur Friedenssuche
darstellt.

Sind das alles Phantastereien? Das Feuer der Versöhnung hat Jesus auf
die Erde geworfen, die Fackel des Friedens hat er entzündet. Wollen wir
dieses Feuer löschen, damit die Höllenfeuer um so ungenierter und
teuflischer brennen können? «Ein Feuer auf die Erde zu werfen, bin ich gekommen,

und wie sehr wünschte ich, es wäre schon entfacht. Mit einer Taufe
aber muss ich getauft werden, und wie ist mir so bange, bis sie vollendet ist.»

Jesus hatte Angst, das Feuer anzuzünden. Er, in dem uns der Christus, Gott
selbst, begegnet, hatte Angst. Und doch hat er das Feuer angezündet. Weil
ER das tat, darum steht jeder Friedensdienst, steht jeder kleine oder grosse
Versuch in der Politik, der sich um den Frieden bemüht, im Lichte der
göttlichen Verheissung. Gewalt erzwingt den Frieden nicht. Die jahrtausendealte
Weltgeschichte beweist das auf jeder Seite. Friede wird nui dutch das Wunder

WoUen wii Schweizei die Kräfte, die Energien, die Tugenden unseres
Volkes einsetzen für das Wunder? Diese Frage stellt uns der heutige Gottesdienst.

Hugo Sonderegger

(Die Predigt wurde am Bettagsgottesdienst im Grossmünster in Zürich gehalten,
die Liturgie wurde in Zusammenarbeit mit Paul Burkhard, Zell, gestaltet. Der
Komponist schuf die Musik für die Orgel und für den Chor sowie die Texte verschiedener
Protestsongs.)

Schluss dem Vietnamkrieg

Nachstehender Bericht wurde uns vom Präsidenten unserer Vereinigung,
Pfarrer Willi Kobe, zurzeit in Neuseeland, zugestellt. Dieser offizielle
Rapport des amerikanischen Quäker-Hilfskorps gründet auf 15jähriger
Verbindung und vierjähriger voller Hilfstätigkeit in allen Teilen
Vietnams. Er bildet die Grundlage einer Petition an die neuseeländische
Regierung, mit der Teilnahme ihres Landes am Vietnamkrieg Schluss zu
machen. Die Unterschriftensammlung ging von mehreren Professoren
der Universität Auckland aus. Red.

316


	Ein Feuer auf Erden (Lukas, 12, 49f)

