
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 10

Buchbesprechung: Theologie des Kommunismus? [Konrad Farner]

Autor: Hug, Herbert

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prof. H. Raskova, Präsidentin der tschechischen Akademie der
Wissenschaften.
Für den letzten Tag der Konferenz ist ein mehrstündiges Meeting der

verschiedenen Arbeitsgruppen vorgesehen.
Weitere Auskünfte erhalten Interessenten von Madame Gertrude Baer,

Case postale 87, 1200 Genève 17, oder vom Organisationskomitee der
Konferenz, c/o W. I. L. P. F., 29 Gt. James Str., London W. C. 1,

«Theologie des Kommunismus?»

Zum Buch von Dr. Konrad Farner

Vor die Frage gesteUt, was ich vorzöge: Selbstaufgabe des Christentums
zugunsten des Kommunismus oder Selbstaufgabe des Kommunismus
zugunsten des Christentums, würde ich sagen: es kann sich weder hier noch da

um Selbstaufgabe handeln, sondern nur um Verwirklichung des einen im
andern. Miteinander nur kann reine Menschlichkeit veiwiiklicht werden. Die
Koexistenz von Marxist und Christ garantiert die Existenz des Menschen. Es

besteht hier das gleiche Dilemma wie zwischen Glauben und Wissen. Ein
Wissen ohne Glauben ist so unerträglich als ein Glauben ohne Wissen. Nur
die Symbiose von Glauben und Wissen macht das Herz warm und den

Kopf klar.
In unserer Zeit und Welt aber ist uns Menschen ein viel schwererer

Kampf auferlegt, nicht nur der Kampf zwischen Christentum und
Kommunismus, in welchem Kampf sich die vermeintlichen Gegner eigentlich
bald als Freunde finden müssten. Christen und Kommunisten haben einen
gemeinsamen Gegner: den Egoismus in seiner individuellen und kollektiven

Gestalt. Es ist nicht an dem, dass die beiden Gestalten von Egoismus
in Schlagworten einzufangen wären; aber wir wissen, dass die Behauptung
des Einzelnen: «Mir geht nichts über mich» dem, was man Kapitalismus
nennt, förderlich ist, und dass die Selbstbehauptung eines Volkes, eines

Kollektivs, immer zum Nationalismus führt. Praktisch vettiägt sich das

Chiistentum mit Nationalismus und Kapitalismus, nicht abei theoretisch;
theoretisch vettiägt sich Staatskapitalismus und sogar Nationalismus mit
dem Kommunismus, nicht aber praktisch. Weil zwischen Theorie und
Praxis sowohl der Christen als auch der Kommunisten eine so grosse Kluft
besteht, darum feiert der Kapitalismus seine Triumphe im Liberalismus.
Der Liberalismus ist sowohl der Erzfeind des Kommunismus als auch des

sich selbst verstehenden Christentums. Waium eigentlich? Liegt nicht dem
Liberalismus die Idee dei Toleranz und dei Idee dei Toleianz die Idee der
Menschenwürde und dieser Idee wiederum der Gedanke zum Grunde, dass

jeder Einzelne zählt, dass der Mensch an sich gilt? Ist nicht das der Impuls
aller Gedanken in Marxens Geschichtsbild, dass der Mensch nie zur Sache

entwertet werden darf, dass auch der Proletarier, auch seine Arbeitskraft
nie zum Sachwert ausgehandelt werde? Und ist es nicht das, weshalb es

noch immer Christen gibt; sie glauben mit Johann Heinrich Pestalozzi,

294



dass die einzelne Menschenseele das gesamte Weltall aufwiegt? Steckt
im Liberalismus nicht auch ein Körnlein Wahrheit? Oder wollen wir
Christen und Marxisten allein wissen, was Wahrheit ist? Ob wir es wissen
wollen, die Wahrheit selbst wird sich nicht danach richten. Die Wahrheit
ist ebenfalls unterwegs, wie wir Menschen es sind. Darum hat auch der
Liberalismus seine Grenzen mitsamt seinem Kapitalismus. Mögen Christen
und Marxisten sich miteinander verbünden, um Liberalismus und
Kapitalismus auszurotten, die Wahrheit lässt sich nicht manipulieren. Sie geht
ihren eigenen Weg durch Kapitalismus, Liberalismus, Marxismus und
Christentum hindurch, weder zum pantheistischen Kommunismus noch zum
atheistischen Kommunismus, weder zum kommunistischen Pantheismus
noch zum atheistischen Christentum, sondern sie geht immei wieder zu uns
Menschen selbst. Kein Mensch kann für den andern die Wahrheit finden,
jeder muss sie selber finden, und wer sie nicht so, sondern anders findet,
irrt. Im Grunde ist uns allen bange vor Menschen, die sich selbst schubladi-
sieren und uniformieren. Sie stellen sich uns vor als Christen, als Marxisten,
als Liberale, als Kapitalisten, auch als Religiössoziale, als Existentialisten
und als was es nur alles gibt. Wir sind von lauter Etiketten umgeben, aber
nicht von wirklichen Menschen. Erst wenn der Mensch an seiner eigenen
Etikette zu zweifeln beginnt, tritt etwas von seiner Menschlichkeit zutage,
erst dann fängt er an, als Mensch interessant zu werden. Eben darum ist
das Buch von Konrad Farner über den Kommunismus so ungeheuer
spannend. Ist der Kommunismus ein Produkt der völlig atheologischen, ja
antitheologischen Wissenschaft des historischen Materialismus, oder handelt es

sich bei ihm vielleicht ganz im Gegenteil um eine Theologie, die ihren
Ursprung im Zimmermannssohn von Nazareth hat? Ja, ist nicht dei
Ausgangspunkt des Wollens und Handelns bei Marx detselbe wie bei Jesus
und schon bei Mose: die Befreiung des Menschen aus seinen Sklavenketten,
die Selbstwerdung des Menschen aus einet Sache zum witklichen
Menschen? Aber was ist der Mensch wirklich? Die Antworten, die die christliche

Theologie darauf gibt, sind so ungenügend wie diejenigen des Marxismus.

Sie verweisen uns in die Zukunft, in die «Grosse Hoffnung». Dabei
ist zu sagen, dass der Kommunismus die «Grosse Hoffnung» mit drängender

Vehemenz und Dynamik in den Vordergrund stellt, das Christentum mit
gelassener Resignation in den Hintergiund («das eschatologische Büro
ist meistens geschlossen»). Warum ist dem so?

C.-F. Ramuz sagt in seinem schönen Buche «Besoin de grandeur»: «Je

comprends très bien qu'on soit athée; je ne comprends pas qu'on soit content

d'être athée» (p. 128) — «Ich begreife sehr gut, dass man Gottesleugner
sein kann; aber ich verstehe nicht, dass man als solcher zufrieden sein kann.»
Der Marxismus will die Christen unzufrieden machen durch Gottesleugnung
um der «Grossen Hoffnung» willen; er sieht im Gottesglauben die Ursache
für die christliche Lethargie in Sachen Kommunismus. Umgekehrt nimmt
das Christentum in seinem Gottesglauben schon ein wesentliches Stück der
«Grossen Hoffnung» vorweg und macht die Menschen, statt unzufrieden,
zufrieden. Genügsamkeit ist die verdächtigste aller Tugenden für die Kom-

295



munisten; denn nach ihrer These kann nur derjenige genügsam sein, der
schon etwas hat, nicht der, der nichts hat. Der Hungrige hat nicht genug.
Aber ein einziger Franziskus macht doch den ganzen Atheismus des
Kommunismus zuschanden; daiübei hinaus flammt aus seinei ganzen Existenz
die «Grosse Hoffnung» für alle Menschen lodernd auf. Ein einziger
Franziskus lehrt uns zu sehen: die Materie ist nicht nur Materie, der Staub ist
nicht nur Staub, das Wasser ist nicht nur Wasser und das Feuer ist nicht
nur Feuer. Dies deckt sich ganz mit dem, was als Erkenntnis auch dem
Hinduismus eigen ist. Kurzum: man kann mit dem Stahlbesen des
Materialismus die Religionen nur dann von der Erdoberfläche wegwischen, wenn
man in den Menschen nichts sieht als Sachen. Aber der Mensch ist und soll
ja eben auch nach Marx keine Sache sein. Wenn er aber keine Sache ist,
dann kann er nicht nur Materie, dann muss er noch etwas ganz anderes sein!
Die theologische Anthropologie Karl Barths stimmt mit der marxistischen
darin weitgehend überein, dass der Mensch nach ihm ein sinnliches Wesen
ist, das seiner Natur nach sterben muss, und zwar nach Leib und Seele, weil
Leib und Seele nur zwei Seiten derselben Wirklichkeit sind. Ich begreife
daher, dass Konrad Farner als Marxist soviel von Karl Barth hält und diesen
Theologen fast als Muster auch für die Kommunisten hinstellt. Ich begreife
aber nicht, wieso Konrad Farner noch mehr als von Karl Barth von Leonhard

Ragaz hält; ist doch Leonhard Ragaz ein typischei «homo religiosus»,
daiin dem sonnenfieudigen Hengottsbiuder von Umbrien nicht unähnlich!
Für Ragaz und Franziskus waren selbst die Vögel nicht nur Vögel und die
Fische nicht nur Fische, nicht nur Wesen, die nach ihrer Natur sterben
müssen, sondern Wesen, von denen Paulus sagt, «sie seufzen nach dem
Offenbarwerden der Herrlichkeit der Kinder Gottes» (Rm. 8,21). Die ganze
Schöpfung seufzt nach Freiheit, die ganze Schöpfung ist keine Sache,
sondern Leben, Leben, Leben! Leider haben das sowohl die Christen als auch
die Marxisten bis zum heutigen Tag noch nicht so richtig erfasst, sonst gäbe
es nicht die «christian bomb» und ähnlich Scheussliches auch bei den
Kommunisten.

Konrad Farner ist kein hochmütiger, sondern ein hochanständiger Marxist.
Er weiss nicht nur um den jahrtausendalten Ballast von Irrtümern und
Greueltaten, die das Christentum belasten und fast zermalmen; er weiss auch
um die Unmenschlichkeiten im Kommunismus. Er sieht aber gegenüber
dem Christentum den Kommunismus im Vorteil, und darum kann er so
fröhlich davon sprechen, dass der Kommunismus ganz in der Offensive,
das Christentum aber ebenso ganz in der Defensive sich befinde. Mag sein!
Aber ich pfeife auf die Offensive des Materialismus. Sie kann dem Geist
nichts anhaben, und ich sehe des Menschen eigentliches Wesen begründet
im Geist und nicht im Fleisch. Gegen Karl Barth halte ich es mit Leonhard
Ragaz, der dem Menschen selbst nicht nur Sachwert, sondern Geisteswert
zubilligt.

Was überhaupt dem Marxismus bei seinem Entstehen seine etlösende
Ktaft gegeben hat, das beiuht eben gerade nicht auf einem materiellen,

296



sondern auf einem geistigen, spirituellen AnHegen. Die von jeher von
Geistesbildung abgeschlossenen Proletarier witterten die Morgenluft der
Wissenschaft auch für sich, selbst wenn es sich dabei nur um den
dialektischen Materialismus handelte. Aber nicht nach dem Materialismus seufzten
sie, sondern nach dem Geist. Als einer der wenigen hat dies Leonhard Ragaz
ausgezeichnet erfasst. Darum hat er seinen Katheder bei den Herrensöhn-
chen herunterversetzt mitten ins Arbeitervolk, um ihm klarzumachen, dass
der Mensch nicht von Brot allein lebt. Das war sein Kampf: der hinterste
Büetzer hungert nach Geist, auf dass seine Seele nicht verkümmere,
sondern lebe! Mangels besserer Begriffe hat Ragaz diesen Kampf als einen
«religiös-sozialen» bezeichnet, eine Bezeichnung, die ihm immer als
Verlegenheit erschienen ist. Wer weiss einen besseren Namen?

«Name ist Schall und Rauch,
Umnebelnd Himmelsglut.»

Ohne diese «Himmelsglut» ist der urchristliche Kommunismus gar
nicht zu denken, so wenig wie Ragazens Sozialismus. Und ohne sie erlischt
auch die «Grosse Hoffnung». Es freut mich riesig, dass Farner, der Marxist,
nicht umhin kann, dem Jesuitenpater, Pierre Teilhard de Chardin, seine
Reverenz zu erweisen. Das hängt damit zusammen, dass Ragazens
«Himmelsglut» sich mächtig auch im Werk dieses Naturwissenschafters
aussprüht, nach dessen Auffassung letztlich nur das Erscheinen eines
autonomen Zentrums der Sammlung auf dem Gipfel und im Herzen der
geeinten Welt struktureU und funktionell in der Lage sein kann, in der noch

getrennten menschlichen Masse die erwarteten Kräfte der Einmütigkeit
zu wecken, zu erhalten und bis ins letzte zu entfesseln. «Denn nur eine
wirkliche Super-Liebe (das heisst nur die Anziehungskraft einer wirklichen
«Super-Person») kann mit psychologischer Notwendigkeit die Menge der
anderen Liebeskräfte der Erde beherrschen, einfangen und synthetisieren.
Ohne die Existenz eines derartigen (nicht metaphorischen oder virtuellen,
sondern wirklichen) Zentrums universeUer Konvergenz keine mögliche
Kohärenz für die totalisierte Menschheit — und folglich keine
Konsistenz. Von einer im Unpersonalen gipfelnden Welt vermag weder Wärme
der Anziehung noch die Hoffnung auf Irreversibilität (Unsterblichkeit)
auf uns herabzukommen, ohne die unser Egoismus immer das letzte Wort
haben wird. Es braucht ein wirkliches Ego auf dem Gipfel der Welt, um
alle elementaren Ego der Erde zu vollenden, ohne sie ineinander zu
vermischen...» (T. d. Ch. «Die Zukunft des Menschen», S. 378). Das ist ein
Standpunkt, von dem aus mir eine «Theologie des Kommunismus» als

möglich erscheint, und ich bin überzeugt, dass schon Spinoza mit seinem
hen kai pan («Ein und Alles») und seinem amor Dei (seiner intellektuellen
Gottesliebe) einst diese Auffassung teilte und so Wegbereiter der «Grossen

Hoffnung» war.

Das Gespräch zwischen Christen und Marxisten ist schon lange im
Gange. Konrad Farner verdient als Gesprächspartner besonders ernst ge-

297



nommen zu werden, um seiner Offenheit willen zur höchst aktuellen
«Theologie der Revolution». Herbert Hug

Konrad Farner: Theologie des Kommunismus? Stimme-Verlag, Frankfurt am
Main. 362 S. Kart. DM 24.80.

Die Rolle der Kulturrevolution in China

Die neue revolutionäre Quantität: Erstmals in der bisherigen
Menschengeschichte sind die technischen und wissenschaftlichen Produktionskräfte

solchermassen gross, dass grundsätzlich Armut und Hunger getilgt
werden können, dass eine sozialistische Gesellschaft errichtet werden kann;
es sind die Kommunikationsmittel dermassen immens, dass die Welt eine
Einheit bilden könnte: eine durchgreifende Entkolonisierung ist grundsätzlich

in Gang gekommen; es befindet sich der Weltkapitalismus in der Defensive;

es ergreift das revolutionäre Bewusstsein als Wille zur Veränderung
des Menschen und der Gesellschaft alle Kontinente; es verbinden sich in
völlig neuem Ausmass Arbeiter, Bauern und Intelligenz: es wird der Marxismus

überall gelehrt und gelernt.
Seit dem Oktober 1917 schlägt diese völlig neue Quantität erstmals

aber auch in eine gewaltige, in ihren geschichtlichen Folgen unabsehbare

neue Qualität um: in China. Nicht, dass man die Methode Maos ohne
weiteres auf Europa übertragen könnte. Aber es muss beachtet werden, dass

heute China im quantitativen und qualitativen Ausmass den Versuch
unternimmt, den Weg der grundsätzlichen Umwandlung der Menschenwelt
einzuschlagen, die materiell-ökonomische und die geistig-ethische
Komponente gleichzeitig und gleich stark in Einklang zu bringen. Diese
«Kulturrevolution» ist nichts anderes als der umfassende Versuch, die in
den ersten fünfzehn Jahren des revolutionären China bereits aufgekommenen

revisionistischen Tendenzen zu zerstören und einer tatsächlich
revolutionären, vom Volke getragenen, sehr kritisch kontrollierten Partei Platz
zu machen; es ist der Versuch, die einseitige Materialität auf die realdialektische

Einheit von Materialität und Idealität auszuweiten: die bisherige
Individual- oder Sippenethik soll in eine neue, das ganze Volk erfassende

Gemeinschaftsethik eingebettet und mit dem wirtschaftlichen Aufbau und
Ausbau des Landes aufs engste verknüpft werden. Die Träger der
Kulturrevolution woUen den seit Jahrtausenden herrschenden Gegensatz von
Hand- und Kopfarbeit allmählich aufheben, die alten Hierarchien und
veralteten Institutionen des Landes auflösen. Insofern bildet diese
Kulturrevolution tatsächlich den bisher gewaltigsten Versuch einer Verwirklichung

der «Grossen Hoffnung».
Aus: Konrad Farner: Theologie des Kommunismus?

298


	Theologie des Kommunismus? [Konrad Farner]

