Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 63 (1969)

Heft: 10

Buchbesprechung: Theologie des Kommunismus? [Konrad Farner]
Autor: Hug, Herbert

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Prof. H. Raskova, Prisidentin der tschechischen Akademie der

Wissenschaften.

Fiir den letzten Tag der Konferenz ist ein mehrstiindiges Meeting der
verschiedenen Arbeitsgruppen vorgesehen.

Weitere Auskiinfte erhalten Interessenten von Madame Gertrude Baer,
Case postale 87, 1200 Geneve 17, oder vom Organisationskomitee der Kon-
ferenz, c¢fo W.L.L.P.F., 29 Gt. James Str., London W.C. 1,

«Theologie des Kommunismus ?»
Zum Buch von Dr, Konrad Farner

Vor die Frage gestellt, was ich vorzoge: Selbstaufgabe des Christentums
zugunsten des Kommunismus oder Selbstaufgabe des Kommunismus zu-
gunsten des Christentums, wiirde ich sagen: es kann sich weder hier noch da
um Selbstaufgabe handeln, sondern nur um Verwirklichung des einen im
andern. Mizeinander nur kann reine Menschlichkeit verwirklicht werden. Die
Koexistenz von Marxist und Christ garantiert die Existenz des Menschen. Es
besteht hier das gleiche Dilemma wie zwischen Glanben und Wissen. Ein
Wissen ohne Glauben ist so unertriglich als ein Glauben ohne Wissen. Nur
die Symbiose von Glauben und Wissen macht das Herz warm und den
Kopf klar.

In unserer Zeit und Wele aber ist uns Menschen ein viel schwererer
Kampf auferlegt, nicht nur der Kampf zwischen Christentum und Kom-
munismus, in welchem Kampf sich die vermeintlichen Gegner eigentlich
bald als Freunde finden mussten. Christen und Kommunisten haben einen
gemeinsamen. Gegner: den Egoismus in seiner individuellen und kollek-
tiven Gestalt. Es ist nicht an dem, dass die beiden Gestalten von Egoismus
in Schlagworten einzufangen wiren; aber wir wissen, dass die Behauptung
des Einzelnen: «Mir geht nichts tber mich» dem, was man Kapitalismus
nennt, forderlich ist, und dass die Selbstbehauptung eines Volkes, eines
Kollektivs, immer zum Nationalismus fihrt. Praktisch vertrdge sich das
Christentum mit Nationalismus und Kapitalismus, nicht aber zheoretisch;
theoretisch vertragt sich Staatskapitalismus und sogar Nationalismus mit
dem Kommunismus, nicht aber praktisch. Weil zwischen Theorie und
Praxis sowohl der Christen als auch der Kommunisten eine so grosse Kluft
besteht, darum feiert der Kapitalismus seine Triumphe im Liberalismaus.
Der Liberalismus ist sowohl der Erzfeind des Kommunismus als auch des
sich selbst verstehenden Christentums. Warum eigentlich? Liegt nicht dem
Liberalismus die Idee der Toleranz und der Idee der Toleranz die Idee der
Menschenwiirde und dieser Idee wiederum der Gedanke zum Grunde, dass
jeder Einzelne zihlt, dass der Mensch an sich gilt? Ist nicht das der Impuls
aller Gedanken in Marxens Geschichtsbild, dass der Mensch #ie zur Sache
entwertet werden datf, dass auch der Proletarier, auch seine Arbeitskraft
nie zum Sachwert ausgehandelt werde? Und ist es nicht das, weshalb es
noch immer Christen gibt; sie glauben mit Johann Heinrich Pestalozzi,

294



dass die einzelne Menschenseele das gesamte Weltall aufwiegt? Steckt
im Liberalismus nicht auch ein Kornlein Wahrheit? Oder wollen wir
Christen und Marxisten allein wissen, was Wahrheit ist? Ob wir es wissen
wollen, die Wahrbeit selbst wird sich nicht danach richten. Die Wahrheit
ist ebenfalls unterwegs, wie wir Menschen es sind. Darum hat auch der
Liberalismus seine Grenzen mitsamt seinem Kapitalismus. Mogen Christen
und Marxisten sich miteinander verbiinden, um Liberalismus und Kapi-
talismus auszurotten, die Wahrheit ldsst sich nicht manipulieren. Sie geht
ihren eigenen Weg durch Kapitalismus, Liberalismus, Marxismus und
Christentum hindurch, weder zum pantheistischen Kommunismus noch zum
atheistischen Kommunismus, weder zum kommunistischen Pantheismus
noch zum atheistischen Christentum, sondern sie geht immer wieder zu uns
Menschen selbst. Kein Mensch kann fiir den andern die Wahrheit finden,
jeder muss sie selber finden, und wer sie nicht so, sondern anders findet,
irrt. Im Grunde ist uns allen bange vor Menschen, die sich selbst schubladi-
sieren und uniformieren, Sie stellen sich uns vor als Christen, als Marxisten,
als Liberale, als Kapitalisten, auch als Religiossoziale, als Existentialisten
und als was es nur alles gibt. Wir sind von lauter Etiketten umgeben, aber
nicht von wirklichen Menschen. Erst wenn der Mensch an seiner eigenen
Etikette zu zweifeln beginnt, tritt etwas von seiner Menschlichkeit zutage,
erst dann fidngt er an, als Mensch interessant zu werden. Eben darum ist
das Buch von Konrad Farner iiber den Kommunismus so ungeheuer span-
nend. Ist der Kommunismus ein Produkt der vollig atheologischen, ja anti-
theologischen Wissenschaft des historischen Materialismus, oder handelt es
sich bei ihm vielleicht ganz im Gegenteil um eine Theologie, die ihren
Ursprung im Zimmermannssohn von Nazareth hat? Ja, ist nicht der Aus-
gangspunkt des Wollens und Handelns bei Marx derselbe wie bei Jesus
und schon bei Mose: die Befreiung des Menschen aus seinen Sklavenketten,
die Selbstwerdung des Menschen aus einer Sache zum wirklichen Men-
schen? Aber was ist der Mensch wirklich? Die Antworten, die die christ-
liche Theologie darauf gibt, sind so ungeniigend wie diejenigen des Marxis-
mus. Sie verweisen uns in die Zukunft, in die «Grosse Hoffnung». Dabei
ist zu sagen, dass der Kommunismus die «Grosse Hoffnung» mit dringen-
der Vehemenz und Dynamik in den Vordergrund stellt, das Christentum mit
gelassener Resignation in den Hintergrund («das eschatologische Biiro
ist meistens geschlossen»). Warum ist dem so?

C.-F. Ramuz sagt in seinem schonen Buche «Besoin de grandeur»: «Je
comprends trés bien qu'on soit athée; je ne comprends pas qu'on soit con-
tent d'étre athée» (p.128) — «Ich begreife sehr gut, dass man Gottesleugner
sein kann; aber ich verstehe nicht, dass man als solcher zufrieden sein kann.»
Der Marxismus will die Christen #nzufrieden machen durch Gottesleugnung
um der «Grossen Hoffnung» willen; er sieht im Gottesglauben die Ursache
fir die christliche Lethargie in Sachen Kommunismus. Umgekehrt nimmt
das Christentum in seinem Gottesglauben schon ein wesentliches Stiick der
«Grossen Hoffnung» vorweg und macht die Menschen, statt unzufrieden,
zufrieden. Genugsambkeit ist die verddchtigste aller Tugenden fiir die Kom-

295



munisten; denn nach ihrer These kann nur derjenige geniigsam sein, der
schon etwas hat, nicht der, der nichts hat. Der Hungrige hat nicht genug.
Aber ein einziger Franziskus macht doch den ganzen Atheismus des Kom-
munismus zuschanden; dariiber hinaus flammt aus seiner ganzen Existenz
die «Grosse Hoffnung» fiir alle Menschen lodernd auf. Ein einziger Fran-
ziskus lehrt uns zu sehen: die Materie ist nicht nur Materie, der Staub ist
nicht nur Staub, das Wasser ist wicht nur Wasser und das Feuer ist nicht
nur Feuer. Dies deckt sich ganz mit dem, was als Erkenntnis auch dem
Hinduismus eigen ist. Kurzum: man kann mit dem Stahlbesen des Mate-
rialismus die Religionen nur dann von der Erdoberfliche wegwischen, wenn
man in den Menschen nichts sieht als Sachen. Aber der Mensch ist und soll
ja eben auch nach Marx keine Sache sein. Wenn er aber keine Sache ist,
dann kann er nicht nur Materie, dann muss er noch etwas ganz anderes sein!
Die theologische Anthropologie Karl Barths stimmt mit der marxistischen
darin weitgehend tiberein, dass der Mensch nach ihm ein sinnliches Wesen
ist, das seiner Natur nach sterben muss, und zwar nach Leib und Seele, weil
Leib und Seele nur zwei Seiten derselben Wirklichkeit sind. Ich begreife da-
her, dass Konrad Farner als Marxist soviel von Karl Barth hilt und diesen
Theologen fast als Muster auch fiir die Kommunisten hinstellt. Ich begreife
aber nicht, wieso Konrad Farner noch mehr als von Karl Barth von Leo#-
hard Ragaz hilt; ist doch Leonhard Ragaz ein typischer «homo religiosus»,
darin dem sonnenfreudigen Herrgottsbruder von Umbrien nicht unihnlich!
Fiir Ragaz und Franziskus waren selbst die Vogel nicht nur Vogel und die
Fische nicht nur Fische, nicht nur Wesen, die nach ihrer Natur sterben
miissen, sondern Wesen, von denen Paulus sagt, «sie seufzen nach dem
Offenbarwerden der Herrlichkeit der Kinder Gottes» (Rm. 8,21). Die ganze
Schépfung seufzt nach Freibeit, die ganze Schopfung ist keine Sache, son-
dern Leben, Leben, Leben! Leider haben das sowohl die Christen als auch
die Marxisten bis zum heutigen Tag noch nicht so richtig erfasst, sonst gibe
es nicht die «christian bomb» und dhnlich Scheussliches auch bei den Kom-
munisten.

Konrad Farner ist kein hochmiitiger, sondern ein hochanstindiger Marxist.
Er weiss nicht nur um den jahrtausendalten Ballast von Irrtimern und
Greueltaten, die das Christentum belasten und fast zermalmen; er weiss auch
um die Unmenschlichkeiten im Kommunismus. Er sieht aber gegeniiber
dem Christentum den Kommunismus im Vorzeil, und darum kann er so
frohlich davon sprechen, dass der Kommunismus ganz in der Offensive,
das Christentum aber ebenso ganz in der Defensive sich befinde. Mag sein!
Aber ich pfeife auf die Offensive des Materialismus. Sie kann dem Geist
nichts anhaben, und ich sehe des Menschen eigentliches Wesen begriindet
im Geist und nicht im Fleisch. Gegen Karl Barth halte ich es mit Leonhard
Ragaz, der dem Menschen selbst nicht nur Sachwert, sondern Geisteswers
zubilligt.

Was iiberhaupt dem Marxismus bei seinem Entstehen seine erldsende
Kraft gegeben hat, das beruht eben gerade nicht auf einem materiellen,

296



sondern auf einem geistigen, spirituellen Anliegen. Die von jeher von
Geistesbildung abgeschlossenen Proletarier witterten die Morgenluft der
Wissenschaft auch fiir sich, selbst wenn es sich dabei nur um den dialek-
tischen Materialismus handelte. Aber nicht nach dem Materialismus seufzten
sie, sondern nach dem Geisz. Als einer der wenigen hat dies Leonhard Ragaz
ausgezeichnet erfasst. Darum hat er seinen Katheder bei den Herrensohn-
chen herunterversetzt mitten ins Arbeitervolk, um ihm klarzumachen, dass
der Mensch nicht von Brot allein lebt. Das war sein Kampf: der hinterste
Biietzer hungert nach Geist, auf dass seine Seele nicht verkiimmere,
sondern lebe! Mangels besserer Begriffe hat Ragaz diesen Kampf als einen
«religids-sozialen» bezeichnet, eine Bezeichnung, die ihm immer als Ver-
legenheit erschienen ist. Wer weiss einen besseren Namen?

«Name ist Schall und Rauch,
Umnebelnd Himmelsglut.»

Ohne diese «Himmelsglut» ist der urchristliche Kommunismus gar
nicht zu denken, so wenig wie Ragazens Sozialismus. Und ohne sie erlischt
auch die «Grosse Hoffnung». Es freut mich riesig, dass Farner, der Marxist,
nicht umhin kann, dem Jesuitenpater, Pierre Teilhard de Chardin, seine
Reverenz zu erweisen. Das hidngt damit zusammen, dass Ragazens «Him-
melsglut» sich michtig auch im Werk dieses Naturwissenschafters aus-
spritht, nach dessen Auffassung letztlich nur das Erscheinen eines auto-
nomen Zentrums der Sammlung auf dem Gipfel und im Herzen der ge-
einten Welt strukturell und funktionell in der Lage sein kann, in der noch
getrennten menschlichen Masse die erwarteten Krifte der Einmiitigkeit
zu wecken, zu erhalten und bis ins letzte zu entfesseln. «Denn nur eine
wirkliche Super-Liebe (das heisst nur die Anziehungskraft einer wirklichen
«Super-Person») kann mit psychologischer Notwendigkeit die Menge der
anderen Liebeskrifte der Erde beherrschen, einfangen und synthetisieren.
Ohne die Existenz eines derartigen (nicht metaphorischen oder virtuellen,
sondern wirklichen) Zentrums universeller Konvergenz keine mogliche
Kohidrenz fiir die totalisierte Menschheit — und folglich keine Kon-
sistenz. Von einer im Unpersonalen gipfelnden Welt vermag weder Wirme
der Anziehung noch die Hoffnung auf Irreversibilitit (Unsterblichkeit)
auf uns herabzukommen, ohne die unser Egoismus immer das letzte Wort
haben wird. Es braucht ein wirkliches Ego auf dem Gipfel der Welt, um
alle elementaren Ego der Erde zu vollenden, ohne sie ineinander zu ver-
mischen...» (T.d.Ch. «Die Zukunft des Menschen», S.378). Das ist ein
Standpunkt, von dem aus mir eine «Theologie des Kommunismus» als
moglich erscheint, und ich bin iiberzeugt, dass schon Spinoza mit seinem
hen kai pan («Ein und Alles») und seinem amor Dei (seiner intellektuellen
Gottesliebe) einst diese Auffassung teilte und so Wegbereiter der «Gros-
sen Hoffnung» war.

Das Gesprich zwischen Christen und Marxisten ist schon lange im
Gange. Konrad Farner verdient als Gesprichspartner besonders ernst ge-

297



nommen zu werden, um seiner Offenheit willen zur hochst aktuellen
«Theologie der Revolution». Herbert Hug

Konrad Farner: Theologie des Kommunismus? Stimme-Verlag, Frankfurt am
Main. 362 S. Kart. DM 24.80.

Die Rolle der Kulturrevolution in China

Die neue revolutionire Quantitit: Erstmals in der bisherigen Men-
schengeschichte sind die technischen und wissenschaftlichen Produktions-
krifte solchermassen gross, dass grundsitzlich Armut und Hunger getilgt
werden konnen, dass eine sozialistische Gesellschaft errichtet werden kann;
es sind die Kommunikationsmittel dermassen immens, dass die Welt eine
Einheit bilden konnte: eine durchgreifende Entkolonisierung ist grundsitz-
lich in Gang gekommen; es befindet sich der Weltkapitalismus in der Defen-
sive; es ergreifc das revolutionire Bewusstsein als Wille zur Verinderung
des Menschen und der Gesellschaft alle Kontinente; es verbinden sich in
vollig neuem Ausmass Arbeiter, Bauern und Intelligenz: es wird der Marxis-
mus iiberall gelehrt und gelernt.

Seit dem Oktober 1917 schligt diese vollig neue Quantitit erstmals
aber auch in eine gewaltige, in ihren geschichdlichen Folgen unabsehbare
neue Qualitit um: in China. Nicht, dass man die Methode Maos ohne wei-
teres auf Europa iibertragen kénnte. Aber es muss beachtet werden, dass
heute China im quantitativen und qualitativen Ausmass den Versuch un-
ternimmt, den Weg der grundsitzlichen Umwandlung der Menschenwelt
einzuschlagen, die materiell-dkonomische und die geistig-ethische Kom-
ponente gleichzeitig und gleich statk in Einklang zu bringen. Diese
«Kulturrevolution» ist nichts anderes als der umfassende Versuch, die in
den ersten fiinfzehn Jahren des revolutioniren China bereits aufgekom-
menen revisionistischen Tendenzen zu zerstdren und einer tatsdchlich revo-
lutioniren, vom Volke getragenen, sehr kritisch kontrollierten Partei Platz
zu machen; es ist der Versuch, die einseitige Materialitit auf die realdialek-
tische Einheit von Materialitit und Idealitit auszuweiten: die bisherige
Individual- oder Sippenethik soll in eine neue, das ganze Volk erfassende
Gemeinschaftsethik eingebettet und mit dem wirtschaftlichen Aufbau und
Ausbau des Landes aufs engste verkniipft werden. Die Triger der Kultur-
revolution wollen den seit Jahrtausenden herrschenden Gegensatz von
Hand- und Kopfarbeit allmihlich aufheben, die alten Hierarchien und ver-
alteten Institutionen des Landes auflosen. Insofern bildet diese Kultur-
revolution tatsiachlich den bisher gewaltigsten Versuch einer Verwirk-
lichung der «Grossen Hoffnung».

Aus: Konrad Farner: Theologie des Kommunismus?

298



	Theologie des Kommunismus? [Konrad Farner]

