
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 9

Artikel: Anarchismus, Gefahr, Illusion, Hoffnung? (Schluss)

Autor: Koechlin, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


eine Menge wichtiger Tatsachen, die wahrscheinlich auch von der Gegenseite ähnlich
dargestellt würden. Die überaus eingehende Beschreibung der Stämme und ihrer
gegenseitigen Kämpfe erschwert den Überblick. Es bedeutet wohl auch eine starke
Akzentverschiebung, wenn wir erst auf Seite 121 etwas über den wichtigsten der
Hintergründe hören, nämlich das Erdöl. Vorher wird vielleicht zweimal in einem Satz
auf dessen Vorkommen hingewiesen. Dann hier gegen Schluss des Buches: «Da sich
das Erdöl teils im Meer draussen, teils im Delta, vorwiegend in küstennahen Gebieten
findet, hätten die Ibos durch die neue Einteilung (Erlass Gowons vom 27. Mai 1967)
die reichen Öleinkünfte an die Küstenstämme abtreten müssen. Um dies zu verhindern,

wurde die Unabhängigkeit ausgerufen.» So wie die Menschen und Staaten heute
sind, ist es doch wohl verständlich, dass einer, dem von seinem Besitz das beste Stück

weggenommen wird (in der Ostregion nämlich das Küstenstück mit dem Öl), sich
dagegen wehrt. Mit dieser Feststellung möchten wir dieses, an allen Konfliktstellen,
wo Öl eine Rolle spielt, übliche Vorgehen nicht unterstützen, sondern nur notieren,
dass dies kein Beweis ist für die Hauptschuld Biafras am Bürgerkrieg.

Obwohl die meisten Menschen gewillt sind, die Not auf beiden Seiten mildern
zu helfen, stimmt es, dass bei uns die grössere Sympathie den Biafranern gilt, und im
Bestreben, nicht einseitig zu sein, nimmt man dieses Buch zur Hand. Es kann aber
nicht überzeugen. Es ist wohl so, dass auf beiden Seiten Schuld und Versagen im
Spiel sind, die unüberwindbar werden durch das unheilvolle Öl. B. W.

Frantz Fanon, Die Verdammten dieser Erde. RoRoRo, 241 Seiten. Mit einem Vor¬
wort von Jean-Paul Sartre.

Der Titel dieses Buches stammt bekanntlich aus der Internationale: «Wacht auf,
Verdammte dieser Erde! » Frantz Fanon, in Martinique geboren, hat in Frankreich
Philosophie und Medizin studiert und während des Krieges als Partisan gekämpft.
1953 ging er als Chefarzt einer psychiatrischen Klinik nach Algerien, später arbeitete
er für die Nationale Befreiungsfront. Er starb im Dezember 1961, 37 Jahre alt, in
Newyork an Leukämie am selben Tag, als dieses Buch — sein Hauptwerk — in Paris
veröffentlicht wurde.

Was sagt Fanon seinen afrikanischen, asiatischen und lateinamerikanischen
Brüdern? «Entweder wir verwirklichen alle gemeinsam und überall den revolutionären
Sozialismus oder wir werden einer nach dem andern durch unsere ehemaligen Tyrannen

geschlagen werden.»
Was hat Jean-Paul Sartre uns zu sagen? «Europäer, schlagt dieses Buch auf,

dringt in es ein.» Fanon zeigt uns, wie «wir alle von der kolonialen Ausbeutung
profitiert haben. Habt den Mut, das Buch zu lesen.»

Die letzten Zeilen des Buches zitierte Martin Luther King in «Wohin führt
unser Weg?». «Für Europa, für uns selbst und für die Menschheit, Genossen, müssen
wir eine neue Haut schaffen, ein neues Denken entwickeln, einen neuen Menschen
auf die Beine stellen. » M. F.

Anarchismus, Gefahr, Illusion, Hoffnung?
(Schluss)

Gegen die Jahrhundertwende wurde der anarchistische Sozialismus in
Mitteleuropa vom marxistischen stark zurückgedrängt und auf einzelne

Gruppen und Persönlichkeiten reduziert. Eine breite soziale Basis behielt er
in Spanien und Bulgarien, wo er heute von rechten und linken Diktaturen
unterdrückt wird. Zu dieser Entwicklung hat zweifellos der technische
Fortschritt und die Konzentration der Arbeiter in Grossbetrieben beigetragen.
Vermassung und Zerstörung der natürlichen und «sentimentalen» Bande,

276



welche das «kommunistische Manifest» von Marx und Engels als fortschrittliche

Grosstat der Bourgeoisie preist, arbeiteten gegen jede Idee, welche die
Persönlichkeit in den Mittelpunkt der sozialen Erneuerung steUt. Marx hat
diese Entwicklung richtig vorausgesehen, jedoch falsch bewertet. Eine zah-
lenmässig gewaltige, jedoch unschöpferische und im entscheidenden
Moment kraftlose politische Arbeiterbewegung hat den Platz des Anarchismus
eingenommen.

Weite Verbreitung hatte der sozialistische Anarchismus vor dem
gewaltsamen Einbruch des Bolschewismus in Ostasien. Dem in traditioneUer
Dorfgemeinschaft lebenden Asiaten lag die anarchistische Idee näher als
individualistischer Liberalismus und Staatssozialismus. Die einflussreiche
Arbeiter- und Bauernorganisation Koreas war noch bis zum Ende des Zweiten
Weltkrieges anarchistisch. Ausgemerzt wurde sie zuerst im Norden von den
Kommunisten, später auch im Süden von den Antikommunisten.

In Russland blieb der Einfluss der Anarchisten auf die Randgebiete
beschränkt. Gruppen gab es in St. Petersburg. Unter ihrem Einfluss standen
die Matrosen von Kronstadt. Auf Grund anarchistischer Initiative entstanden

während der Revolution von 1905 die ersten Sowjets (Arbeiterräte).
Verführt durch Lenins demagogische Parole «AUe Macht den Räten»,
unterstützten die Anarchisten im Jahre 1917 die Oktoberrevolution gegen die
demokratische Regierung Kerenskis. Die bolschewistische Quittung für diesen

Dienst erhielten sie im Jahre 1921, als sie, die die Rätebewegung ernst
genommen hatten, von der Roten Armee unter Führung Leo Trotzkis blutig
unterdrückt wurden. In der Ukraine führte eine anarchistische Bauernbewegung,

angeführt von Nestor Machno, einen jahrelangen Zweifrontenkrieg
gegen weisse Invasionsarmeen und die Armee der kommunistischen Diktatur.

Die Sowjets, einst demokratisch gewählte und entscheidende
Volksorgane par excellence, wurden zu Verwaltungs- und Polizeiorganen der
Diktatur degradiert.

In Deutschland liess die mächtige Entwicklung der marxistisch orientierten
Sozialdemokratie dem Anarchismus wenig Raum. Er blieb hier die Sache

einzelner Persönlichkeiten, unter denen die bedeutendste Gustav Landauer
hiess. Landauers sozialistischer Anarchismus unterschied sich vom anarchistischen

Syndikalismus und Kommunismus in den romanischen Ländern in
mancher Hinsicht. Philosophisch fusste er nicht auf Voltaire und Auguste
Comte, sondern auf Meister Eckhart, Spinoza, Goethe. In seiner sozialen
Zielsetzung folgte der deutsche Jude dem relativistischen und betont
unutopischen Weg P. J. Proudhons. Den Marxismus lehnte er entschiedener
und grundsätzlicher ab als seine syndikalistischen Gesinnungsfreunde. Man
kann Landauer daher als den gegenwartsnahesten Ausdruck der anarchistischen

Idee bezeichnen. Der Marx-Engelschen Entwicklungstheorie hielt er
entgegen, der Sozialismus könne nicht als «dialektischer Umschlag» aus dem
Kapitalismus herauswachsen, er könne vielmehr nur aus dem Willen der
Menschen und als Neubeginn dem Kapitalismus entgegenwachsen. Er rief
seine Zeitgenossen dazu auf, sich in landwirtschaftlich-industriell und kul-
tureU kombinierten Siedlungen zusammenzufinden und so mitten in der

277



kapitalistisch-staatlichen Wirklichkeit Keime einer neuen GeseUschaftsstruk-

tur zu pflanzen. Der Ausbruch des Ersten Weltkrieges verhinderte die
praktische Ausführung dieser Pläne.

Die auf den Krieg folgende Revolution brachte Gustav Landauer für
kurze Zeit an die Spitze der bayrischen Räterepublik. Doch verstanden die
revolutionären Arbeiter und Soldaten die Räteidee nicht so, wie sie der
Anarchist verstand. Die Räte waren ihnen nur Hilfsmittel zur Eroberung
einer Macht, mit der sie dann nichts Sozialistisches anzufangen wussten.
Landauer starb unter den Gewehrkolben der Soldateska einer sozialdemokratischen

Regierung für eine Sache, die von ihren eigenen Anhängern kaum
begriffen wurde. Doch fand die Idee des deutschen Juden dennoch den Weg
zu ihrer Verwirklichung. Sie inspirierte die jüdischen Einwanderer Palästinas,

die frühen zionistischen Pioniere, und ermöglichte einem Volke von
Verfolgten und Vertriebenen einen Neubeginn in seiner alten Heimat.

Wenn es heute etwas in anarchistischem Geist, wenn auch nicht in dessen

Namen Geschaffenes und Schaffendes gibt, so ist es der Kibbuz. Die
heutigen Anarchisten und die, die sich so nennen wollen, tun gut daran, dies
nicht zu übersehen.

Martin Buber, den Gerschom Scholem sicher nicht zu Unrecht einen
geistigen Anarchisten nennt, hat seinem Freunde Gustav Landauer mit der

Herausgabe von dessen Briefwechsel und in seinem Buche «Pfade in Utopia»

ein Denkmal gesetzt. Das jüngste und wahrscheinlich bedeutendste
anarchistische Experiment ist jedoch das spanische. Am 19. Juli 1936 wurde
in diesem Lande der Grossteil von Landwirtschaft und Industrie spontan
kollektiviert. Dies geschah im Zuge einer Volksrevolution, die an diesem
Tage als Antwort auf den Militärputsch gegen die Republik ausgebrochen
war. Die mit dem Widerstand gegen den Generalsputsch verbundene soziale
Revolution war trotz den sich aufdrängenden Kompromissen zwischen den
verschiedenen politischen Gruppierungen der Linken wesentlich von
anarchistischer Tradition und anarchistischem Geiste beeinflusst. Die
Grossgrundbesitzer und die Mehrheit der städtischen Kapitalisten befanden sich
im Lager Francos. Ein Staat, der die Organisation der Produktion hätte
übernehmen können, bestand nach dem Zusammenbruch der Organe der Republik

nicht. Sollte das Land nicht brachliegen, die Fabriken nicht stillstehen,
so müsste die Arbeit von den Bauern und von den Arbeitern selbst organisiert

werden. Der Grossgrundbesitz wurde nicht individuell aufgeteilt,
sondern in KoUektivland umgewandelt. Dies geschah ohne irgendeinen Befehl
von oben, sondern durch freie Entscheidung von Bauern- und
Gemeindeversammlungen. Der neuen Ordnung schlössen sich viele Kleinbauern an.
Diese steUten ihre Arbeitskraft und ihren kümmerlichen Besitz den Kollek-
tivisten zur Verfügung. Diese Haltung eines grossen Teils der Bauernschaft
erklärt sich einerseits aus deren elender wirtschaftlicher Lage, andererseits
aus einer alten agrarkoUektivistischen Tradition, war doch ein guter Teil
des spanischen Bodens bis Anfang des 19. Jahrhunderts Gemeindebesitz
gewesen und nach Art unserer Allmenden ganz oder teilweise kollektiv
bewirtschaftet worden.

278



In den Städten wählten die Arbeiter Betriebsräte, denen sie die Leitung
der Produktion anvertrauten. Gleichzeitig bemühten sich die Gewerkschaften

darum, die lokalen Initiativen nach allgemeinen Bedürfnissen zu koordinieren.

Das Wirtschaftsgefüge im republikanischen Spanien bestand nach
dem 19. Juli 1936 aus Betriebskomitees, Bauern- und Gemeindeversammlungen,

aus deren technischen Ausschüssen, Konsumgenossenschaften, regionalen

Föderationen der Landkollektiven, gewerkschaftlichen Industrieföderationen,

lokalen und regionalen Wirtschaftsräten. Die Sozialisten und Republikaner

schlössen sich in vielen Gegenden dieser anarchistischen Ordnung an,
weil sie keine andere Möglichkeit sahen, ein wirtschaftliches Chaos zu
verhindern.

Die spanischen Kollektiven unterschieden sich wesentlich von sozialisierten

Betrieben in staatskommunistischen Ländern. Sie waren autonom,
vom Staate unabhängig und durch Föderationen miteinander verbunden. Sie

beruhten auf Freiwilligkeit. In den fast durchgehend kollektivierten Regionen

wie in Aragonien und der Levante gab es immer noch Bauern, die es

vorzogen, ihr Land individuell zu bearbeiten. Diese «Familienbauern» waren
mit den Kollektiven in den Gemeinderäten vertreten. Sie konnten so viel
Land ihr eigen nennen, als sie mit eigenen Kräften zu bewirtschaften fähig
waren. Tagelöhner standen ihnen allerdings nicht mehr zur Verfügung, da
diese in die Kollektiven als vollwertige Glieder aufgenommen wurden.
Analog konnten sich in den Städten neben kollektivierten Gross- und
Mittelbetrieben individueUe Einzelwerkstätten halten. Landwirtschaftliche und
industrielle Kollektiven wurden nach den Grundsätzen des anarchistischen
Kollektivismus organisiert, soweit dies unter den schwierigen Verhältnissen
des Bürgerkrieges möglich war. Auf dem Lande wurde das Geld fast ganz
abgeschafft. Im Überfluss vorhandene Lebensmittel wurden dem Konsum
kostenlos freigegeben, die übrigen rationiert und nach von Ort zu Ort
wechselnden Verteilungssystemen dem Konsum zugeführt. In den Städten wurde
in den meisten Betrieben ein für alle Hand- und Kopfarbeiter gleicher
Familienlohn ausbezahlt.

Vorbildlich waren die kulturellen Leistungen dieser Revolution. Das
kleinste Dorf erhielt seine Schule. Café-Bars wurden in Bibliotheken und
Lokale für Erwachsenenbildung umgewandelt. Es wurden Kinder- und
Altersheime eingerichtet, Spitäler gebaut. KoUektiven und Gewerkschaften

sorgten überall für einen kostenlosen ärztlichen Dienst. Trotz Bürgerkriegsnot
bestanden während dieser kurzen anarchistischen Periode in Spanien ein

Bildungswesen und ein Gesundheitsdienst, wie sie dieses Land vorher nie
und nachher nicht mehr gekannt hat.

Gegen diese Revolution erhob sich auf dem Gebiete der Republik selbst
eine Reaktion. Diese ist im Gegensatz zum Anarchismus individualistisch
zu nennen. Sie rekrutierte sich aus Kleinbürgern, welche von der koUektivi-
stischen Revolution zwar geschont, aber belästigt wurden. Die Revolution
schloss die Existenz des Kleinbürgertums zwar nicht aus, nahm diesem aber
die wirkliche oder auch nur fiktive Möglichkeit, zum Grossbürgertum
aufzusteigen. Der Reaktion schlössen sich in manchen Gegenden Mittelbauern

279



an, welche sich durch das Ausfallen der Tagelöhner vor die Entscheidung
gestellt sahen, entweder in den KoUektiven aufzugehen oder auf den Stand

von Kleinbauern herabzusinken. Dieser Wirtschaftsindividualismus verband
sich mit dem Staatsabsolutismus. Er diente der stalinistischen Strategie als

soziale Basis zum Aufbau einer kommunistischen Partei, welche mit Hilfe
von russischen Waffen, Geheimagenten und Terroristen die spanische
Revolution dezimierte, noch bevor ihr der General Franco mit Hilfe Hiders
und Mussolinis ein schreckliches Ende bereitete.

Die spanische Revolution hat die Möglichkeit einer anarchistischen
Ordnung unter Beweis gestellt, doch auch deren Begrenztheit in einer von
Macht und Gewalt beherrschten Welt demonstriert.

Anarchismus heute

In seinem Pariser Exil wurde einem betagten spanischen Anarchisten,
der in der Arbeiterbewegung seines Landes eine führende Rolle gespielt
hatte, von einem jungen Genossen folgende Frage gestellt: «Was soll man
den Leuten sagen, wenn sie einwenden, die Verwirklichung einer anarchistischen

Gesellschaft wäre zwar schön, ist aber unmöglich.» Seine Antwort
lautete: «Natürlich ist es unmöglich. Aber siehst du nicht, dass aUes, was
heute möglich ist, nichts wert ist?»

Dies ist ungefähr die Lage des heutigen Anarchismus. Anarchistische
Lösungen in unserer übertechnisierten und zentralisierten Zivilisation sind

praktisch schwer vorstellbar. Und doch drängen sich heute wie noch nie
anarchistische Gedanken förmlich auf. Vielfach werden sie von Menschen

ausgesprochen, die sich nicht Anarchisten nennen, von Anarchismus nichts
wissen. Karl Marx hat den Anarchisten gegenüber recht behalten, als er
meinte, die Gesellschaft entwickle sich zu immer mächtigerer wirtschaftlicher

Akkumulation und politischer Zentralisation. Doch hat all dies nicht
zu dem auch von ihm erträumten Sozialismus geführt. Der Anarchist Proudhon

hatte seinerseits recht, als er sagte, Kapitalismus und Kommunismus
seien nichts als die zwei Seiten desselben Prinzips autoritärer Gewalt. Nachdem

die schöne marxistische Utopie im Osten unschöne Wirklichkeit
geworden ist, kann sie für den kapitalistischen Westen keine Alternative mehr
sein. — Dies trotz einer momentanen akademischen Marx-Renaissance, die
nicht lange dauern wird. — Ebensowenig ist der Privatkapitalismus eine
Alternative für den marxistischen Osten. Eine staatskommunistische Revolution

im Westen würde die Wirtschaftshierarchie nicht beseitigen, sondern
die Menschheit der letzten liberalen Freiheiten berauben, die ihr geblieben
sind. Eine Rückkehr zum Privatkapitalismus würde den Völkern des Ostens
keine Freiheit zurückgeben, sondern nur die Form ihrer Sklaverei verändern.
SoUte ein Weg aus der Sackgasse noch möglich sein, so könnte er weder
über Wirtschaftsindividualismus noch über Staatszentralismus führen,
sondern nur über die Schaffung von autonomen, miteinander föderativ verbundenen

Gemeinschaften und Gesellschaften, wie sie die Anarchisten zu aUen

Zeiten gewollt haben.

280



Ist der Anarchismus eine Gefahr? Albert Camus hat diese Frage indirekt
beantwortet, als er schrieb, die Menschen hätten die öffentliche Gewalt
geschaffen, um sich vor den Verbrechen einzelner zu schützen. Heute aber
seien die Menschen von den Verbrechen der öffentlichen Gewalten weit
gefährlicher bedroht als von den Verbrechen einzelner.

Eine Rettung der Menschheit vor der Zerstörung durch die Atombombe
wäre nur möglich entweder durch die Schaffung einer Weltregierung oder
durch die Abschaffung der Regierungen. Beide Perspektiven sind utopisch.
Doch wäre die eine, die «archistische» Utopie, eine reine Gewaltlösung und
nicht denkbar ohne Einsetzung eben jener Waffen, gegen die es sich zu
schützen gilt. Die andere, die anarchistische, ist denkbar als eine gewaltlose,
stufenweise Entwicklung, eine politische Desintegration der Staaten, die
zugleich eine geistige Integration der Gesellschaft wäre. Karl Jaspers schreibt
in seinem Buch über die deutsche Bundesrepublik: «Kein Weltstaat, kein
Weltparlament! Auf diesem Wege entstünden unfehlbar Diktatur und totale
Herrschaft. Keine Weltpolizei — auf diesem Wege entstünde jene
zentrale Macht, die bei Abschaffung der Heere die faktische Gewalt bekäme,
sie ergreifen und ausnützen würde. Das Mögliche und Wünschenswerte
würde ein Gewebe von vielen Verträgen sein, das die Menschheit zu einer
faktisch friedlichen Einheit in einem immer noch labilen Zustande
verbände.»

Diese Ansicht entspricht genau der Perspektive, die Pierre Joseph Proudhon

in seiner Schrift über das föderative Prinzip entwickelt hat, zu einer
Zeit, als die Machtkonzentrationen, die uns heute zu vernichten drohen, erst
im Werden waren.

Ist der Anarchismus, der wieder von sich reden macht, eine Hoffnung?
Die oppositionelle Studentenbewegung lebt heute noch fast ausschliesslich

von Negationen. In ihrer Mehrheit folgt sie irgendeiner bolschewisie-
renden Fahne und spricht einen oft bis zur Unverständlichkeit karikierten
pseudodialektischen Jargon. So weit sie sich anarchistisch nennt, versteht sie
darunter oft nichts weiteres als einen besonders radikalen Extremismus, dem
ein positives soziales Ziel fehlt. Doch könnte hier dennoch ein Anfang von
etwas Neuem, Freiheitlichem sein, das seine Form über Niederlagen und
Enttäuschungen hinweg erst finden muss. Anarchismus ist Empörung und
Revolte, doch nicht blosser Krawall.

Illusionär ist die Meinung mancher alter und neuer Anarchisten, die
Staatsgewalt mittels eines «revolutionären» Gewaltaktes vernichten zu können.

Sie ist ebenso illusionär wie die andere, die glaubt, die soziale Gerechtigkeit

mittels der Staatsgewalt herzustellen.
Realistischer Anarchismus ist eine geistige Aufgabe. Sie heisst: Schöpfung

von neuer, lebendiger GeseUschaft, welche die gewaltsame Autorität
unnötig und ohnmächtig werden lässt. H. Koechlin

281


	Anarchismus, Gefahr, Illusion, Hoffnung? (Schluss)

