Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 7-8

Artikel: Anarchismus, Gefahr, Illusion, Hoffnung?
Autor: Koechlin, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141614

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

und Kinderpflege unterrichtet, sondern auch mit menschlichen und sozialen
Problemen vertraut gemacht.

Mit 80 Jahren ist Wartenweiler immer noch unterwegs, um Kurse zu
leiten, Vortrige zu halten und um Menschen helfend und beratend zur Seite
zu stehen. Vielen ist Wartenweiler zum Berater, zum Helfer und Leitbild
geworden. Er hat verschiedene Biicher und Schriften verfasst. In mehreren
Veroffentlichungen bringt er uns das Leben und Wirken bedeutender Men-
schen nahe. Eine Leistung von ungewohnlicher und erstaunlicher Vielfalt!
Fiir sein literarisches Schaffen wurde Dr. Wartenweiler mit dem schweize-
rischen Jugendbuchpreis bedacht.

Aller Erfolge ungeachtet, blieb Wartenweiler — dem wir hier herzlich
gratulieren — der schlichte und bescheidene Mensch.  Hansrued: Zbinden

Anarchismus, Gefahr, Illusion, Hoffnung ?

Ein Leser der «Neuen Wege», Herr Dr. H. Koechlin, Basel, hat uns
freundlicherweise sein Manuskript nachstehender Studie zur Verfiigung
gestellt. Wir halten sie fiir so wertvoll und gegenwartsbezogen, dass sich
unsere Leser, gerade angesichts der Entwicklung im heutigen China, mit
Gewinn in diese Arbeit vertiefen werden. Red.

In einem lesenswerten Aufsatz iiber den «Sinn des Anarchismus», der im
Jahre 1947 in der religiGs-sozialen Zeitschrift «Neue Wege» erschienen ist,
redet Margarete Susman vom Anarchismus als von einer in der Geschichte
versunkenen Ideologie. Kann man heute vom Anarchismus anders als nur
historisch sprechen? Ist der Anarchismus wieder eine Gefahr, eine Illusion,
oder eine Hoffnung geworden?

Wihrend der Mai-Ereignisse wurde auf der Pariser Sorbonne die einst
ebenso geliebte wie gefiirchtete, lange Zeit vergessene schwarze Fahne ge-
hisst. Kapitalistische und kommunistische Regierungen beginnen die An-
archie wieder ernst zu nehmen als die Gefahr, die inmitten der kalten und
heissen Kriege, die sie untereinander fithren, beide gemeinsam bedroht.

Gibt es diese «Anarchie» wirklich, oder ist sie eine blosse Erfindung der
kapitalistischen und kommunistischen Regierungen, eine Fiktion, die sie
brauchen, um ihre Volker von der Notwendigkeit ihrer Autoritit zu iibet-
zeugen? Bedeutet die schwarze Fahne auf der Sorbonne mehr als einen mit
historischen Reminiszenzen spielenden Studentenstreich?

Ernster zu nehmen als diese beiden Phinomene erscheint mir die Tat-
sache, dass in Amerika und Europa, sogar in Deutschland, die Schriften
lingst vergessener anarchistischer Autoren in namhaften Verlagen wieder
erscheinen. Von diesen Schriften scheinen allerdings weder die kapitalisti-
schen und kommunistischen Regierungen noch die mit der schwarzen Fahne
rebellierenden Studenten eine Ahnung zu haben. Auf dem internationalen
anarchistischen Kongress vom letzten September in Carrara liess eine kleine

259



Schar von akademischen Neu-Anarchisten Fidel Castro hochleben, jenen
kleinen kubanischen Lenin, der auf seiner Insel die freien Gewerkschaften
und Genossenschaften zerstorte und die authentischen Anarchisten mit den
liberalen Sozialisten erschiessen, einkerkern und ins Exil treiben liess. Diese
ahnungslose Haltung der jungen Akademiker emporte die alten nicht-akade-
mischen Kongressteilnehmer, welche Anarchisten waren im Sinne jener
Schriften, die heute in Amerika und Europa wieder verlegt werden.

Die Marmorstadt Carrara ist, nebenbei gesagt, eine alte anarchistische
Hochburg. Als der Krieg zu Ende war, waren die Strassen, Briicken und
Fabriken zerstort, die Arbeit lahmgelegt, das Volk hungerte. Mit Hilfe an-
archistischer Partisanen baute die Bevolkerung Briicken und reparierte
Strassen und Betriebe. Unter gemeinsamen Anstrengungen entstanden Kon-
sumgenossenschaften und Kinderheime, die zum Teil heute noch bestehen.
Die Anarchisten sorgten fiir Demokratie, indem sie kommunistische Dikta-
turversuche im Keime erstickten und sogar Versammlungen ihrer traditio-
nellen Feinde, der Katholiken, unter ihren Schutz nahmen.

Anarchie und Ordnung

Das Wort Anarchismus als Bezeichnung einer sozialrevolutioniren Ideo-
logie stammt aus der zweiten Hilfte des letzten Jahrhunderts. Damals defi-
nierte Elisée Reclus die Anarchie als den «letzten Ausdruck der Ordnung».
Diese anscheinend paradoxe Definition wird sinnvoll, wenn man die «An-
archie» ihrem eigentlichen Wortsinn nach nicht als Unordnung oder Chaos,
sondern als Nicht-Regierung oder herrschaftslosen Zustand versteht.

Der Gedanke des franzosischen Geographen und Revolationirs ist nicht
im 19. Jahrhundert entstanden, sondern ist wahrscheinlich so alt wie das
sozial-philosophische Denken tiberhaupt. Zu ihm fiihrt eine einfache Uber-
legung: Die Idee einer vollkommenen sozialen Ordnung konnen wir nur
denken, wenn wir die Menschheit als eine Einheit voraussetzen. Jeder Herr-
schaftsanspruch eines einzelnen oder einer Gruppe iiber die anderen ist ein
Partikulares, das sich aus der Einheit [6st und die Ordnung stort. Nimmt
man an, dass eine vollkommene soziale Ordnung moglich ist, so kann diese
nur die Anarchie sein.

Hilt man eine vollkommene soziale Ordnung nur fiir annihernd erreich-
bar, so gilt es immer noch, sich dem herrschaftslosen Zustand so weit anzu-
nihern, als dies moglich ist. So dachte Lao Tse, der einen Vers schrieb, den
man folgendermassen libersetzt hat:

«Je grosser die Zahl der Gesetze und Verbote,
desto grosser die Zahl der Diebe und Riuber.
Ich tue nichts, und das Volk ordnet sich von selbst.»

Das «Nichts-Tun» darf bei Lao Tse nicht als passive Haltung verstanden
werden. Der Chinese meint dieses Wort ebenso wie der christliche Anarchist
Leo Tolstoi als ein durchaus tdtiges Nichts-Tun, ein nicht autoritires, nicht
gewalttitiges Tun, ein Tun, als ob man nichts tite. Dieses titige Nichts-Tun
kann man analog zum sokratischen wissenden Nicht-Wissen verstehen.

240



Macht und Gewalt

Sosehr die historischen Tendenzen des Anarchismus je nach Zeit, Ort
und Umstdnden in ihrer Philosophie, ihrer unmittelbaren Zielsetzung und
Taktik voneinander abweichen, so ist es doch dieser Gedanke der gewaltlosen
Ordnung allein, der sie geistig zusammenhilt und den Anarchismus von
anderen sozialen Ideologien abgrenzt.

Dem scheint die Tatsache zu widersprechen, dass ein wesentlicher Teil
derer, die sich Anarchisten nannten, Anhinger der gewaltsamen sozialen
Revolution waren. Diese Tatsache ist geeignet, Nicht-Anarchisten, aber auch
solche, die sich Anarchisten nennen, zu Missverstindnissen und falschen
Schlussfolgerungen zu verleiten.

Die geistigen Viter des modernen Anarchismus, William Godwin und
Pierre Joseph Proudhon, standen der gewaltsamen Revolution wenn nicht
ablehnend, so doch mit grosser Skepsis gegeniiber. In einem Briefe vom
17. Mai 1846 schrieb Proudhon folgende Sitze an Karl Marx: «...Fallen wir
nicht in den Widerspruch Ihres Landsmannes Martin Luther, der, nachdem
er die katholische Theologie umgestiirzt hatte, sogleich daran ging, mit Ex-
kommunikation und Anathemas eine protestantische zu begriinden ... Geben
wir der Welt das Beispiel einer weisen und vorausschauenden Toleranz...
Erheben wir uns nicht zu Aposteln einer neuen Religion und wire es die
der Logik und der Vernunft.. . Vielleicht sind Sie noch der Meinung, es sei
keine Reform mdglich ohne einen Handstreich, ohne das, was man frither
eine Revolution nannte und was ganz einfach eine Erschiitterung ist. Ich
glaube, dass wir das nicht nétig haben, um zum Ziele zu gelangen ... weil
dieses Mittel ganz einfach ein Appell an die Gewalt, an die Willkiir, kurz
ein Widerspruch wire... Ich ziehe vor, das Eigentum bei kleinem Feuer zu
verbrennen, als ihm durch eine Bartholomdusnacht der Eigentiimer eine
neue Kraft zu geben...» Aber der Widerspruch lag in der Sache selbst.

Derselbe Proudhon half 1848 beim Barrikadenbau, woriiber er nachher
mit leichter Selbstironie berichtete. Sogar Leo Tolstoi schreibt irgendwo, er
neige seiner Natur nach zur Gewalt aus einem unwiderstehlichen Bediirfnis
heraus zu handeln. Und trieb nicht Jesus selbst die Hiandler mit Stockschla-
gen aus dem Tempel?

Wenn Toleranz nicht Gleichgiiltigkeit ist, so ist sie Emp6rung und Re-
volte gegen Unfreiheit und Unrecht. Es gibt keine echte Toleranz ohne das,
was Miguel de Unamuno die <heilige Intoleranz» nannte. Aus diesem Wi-
derspruch entspringt die Tragik aller revolutioniren Bewegungen.

Die revolutiondren Nachfolger Godwins und Proudhons, Michael Baku-
nin an der Spitze, proklamierten die «soziale Revolution». Darunter verstan-
den sie eine breite Volkserhebung, deren Ziel es wire, alle Einrichtungen
der religiGsen, staatlichen und wirtschaftlichen Hierarchie zu zerstéren und
eine neue soziale Organisation durch das so von aller Knechtschaft befreite
Volk zu ermoglichen. Das spezifisch anarchistische dieser Anschauung ist
aber nicht, wie vielfach angenommen wird, das Prinzip der Gewalt, sondern
im Gegenteil dessen Einschrinkung. Den Glauben an die gewaltsame Revo-
lution teilten ndmlich diese Anarchisten mit allen radikalen Demokraten,

241



Liberalen und Sozialisten ihrer Zeit. Von diesen unterschieden sie sich darin,
dass sie der Gewalt nur eine negative, zerstorerische Rolle zubilligten. Zum
Aufbau der neuen Gesellschaftsordnung lehnten sie jedoch die Gewalt-
anwendung ab. Nach der Ausdrucksweise von Albert Camus wollten sie die
«Revolte», das heisst den gewaltsamen Aufstand gegen einen Zustand, den
sie als ungerecht empfanden, nicht aber die «Revolution», das heisst eine
gewaltsame Einrichtung einer neuen Ordnung. So erklirt es sich, dass die
Anarchisten oft die Vorhut von Revolutionen bildeten, immer aber auch zu
deren ersten Opfern gehdrten. Diese Anarchisten meinten, dass eine Revolu-
tion, die sich durch dusserste Radikalitit in der Zerstrung von Zwangs-
institutionen auszeichne, es nicht nétig haben werde, nach der Art der Jako-
biner Menschen zu toten.

So heisst es in einer Proklamation des anarchistischen Jurabundes ganz
im Geiste Bakunins: «Seid hart gegen die Dinge und seid sanft gegen die
Menschen! ... Die Ermordung simtlicher Bankiers wiirde an der Realitit
des Kapitalismus nichts dndern, wohl aber wiirde dies die Abschaffung des
Kapitalzinses...» In seinen Briefen an die franzosischen Revolutionire der
1870er Jahre forderte Bakunin nicht den Terror gegen die Vertreter des be-
stehenden Systems, sondern als erste Massnahme der Revolution die Zerstd-
rung aller politischen, polizeilichen und wirtschaftlichen Apparate, die Ver-
brennung aller Archive mit ihren Eigentumsdokumenten. Er stellte sich mit
dieser Haltung in Gegensatz zu den Republikanern jakobinischer Richtung,
die, wie er meinte, am Gesellschaftssystem nichts andern wollten, zur Siche-
rung ihrer Macht aber die Guillotine in Permanenz erkliren méchten.

Diese Zweiteilung geht in der Praxis freilich nicht auf. Wer die Dinge
angreift, wird die Menschen, welche diese Dinge verteidigen, nicht schonen
konnen. Andere Anarchisten haben dies gesehen, mit absoluter Radikalitit
Leo Tolstoi, vor ihm, wenn auch nicht mit der Absolutheit des christlichen
Propheten, Proudhon und spiter Gustav Landauer. In diesem Zusammen-
hang muss auch vom anarchistischen Terror gesprochen werden, der von .
vielen filschlicherweise fiir das eigentliche Merkmal des Anarchismus ge-
halten wird.

Als um die Jahrhundertwende der Anarchismus in Mitteleuropa seine
Massenbasis bereits verloren hatte, gelangte eine Richtung, welche zur Et-
reichung des Zieles die sogenannte «Propaganda der Tat» empfahl, zu einer
gewissen Bedeutung. Darunter wurde unter anderem die Ausfilhrung von
Terrorakten gegen Exponenten des herrschenden Systems verstanden. Ein
solcher Terror hielt wihrend einer relativ kurzen Periode Konige, Minister
und Polizei in Angst und Schrecken. Falsch wire es indessen, aus dieser
historischen Tatsache auf besondere Gewalttitigkeit des Anarchismus zu
schliessen,

Es gibt keine Religion noch eine politische Ideologie, deren Geschichte
nicht von einer mehr oder weniger terroristischen Phase belastet wire. Ter-
roristen hat es unter Katholiken, Protestanten, Royalisteny, Demokraten und
Nationalisten gegeben. Dieser Terror kann nicht verstanden werden, ohne
dass man den Klassenkampf beriicksichtigt, der von seiten des Biirgertums

242



mit heute unvorstellbarer Hirte gefithrt wurde. Sicher hat der Terror dem
Arbeiter und nicht zuletzt dem Anarchismus mehr geschadet als geniitzt.
Und doch muss man sich die Frage stellen, ob die Angst der Michtigen vor
dem Terror nicht doch Wesentliches zu den Erfolgen der politischen und
gewerkschaftlichen Arbeiterbewegung beigetragen hat.

Fiir die Zwiespiltigkeit des Anarchismus in der Frage der Gewalt ist
eine Anekdote bezeichnend, die der franzosische Syndikalist Victor Serge
aus der Frithzeit der russischen Revolution berichtet. Einem Petersburger
Anarchisten wurde von seiner Gruppe der Auftrag gegeben, zwei verhaftete
weissgardistische Terroristen ins Gefingnis zu tiberfithren, Er iibernahm den
Auftrag, iiberzeugt von der Notwendigkeit dieser Massnahme, wissend, dass
er die beiden in den sicheren Tod fiihrte. Unterwegs erinnerte er sich seiner
eigenen langjihrigen Kerkerhaft: «Wie», sagte er sich, «du bist plotzlich
zum Kerkermeister und Henkersknecht geworden?», und einer plétzlichen
Eingebung folgend, liess er kurz vor dem Gefingnistor den Wagen anhalten
und o6ffnete den beiden gefihrlichen Feinden den Weg in die Freiheit.

Beispiele analogen anarchistischen Verhaltens, das von jedem politischen
Revolutiondr als verantwortungslos qualifiziert werden miisste, wiren aus
der spanischen Revolution von 1936 anzufiihren. Zu allen Zeiten hat es
unter den Anarchisten mehr Gegner als Beflirworter des Terrors gegeben.
Die Terroristen unter ihnen aber téteten nie von einer geschiitzten Position
aus, sondern brachten mit der Bombe in der Hand ihr eigenes Leben in
Gefahr.

Individunm und Gemeinschaft

Eine andere weitverbreitete Meinung lautet, Anarchismus sei extremer
Individualismus. Auch hier handelt es sich um ein Missverstindnis. Wohl
schrieb der Zeitgenosse und Antipode von Karl Marx, Max Stirner, ein
Buch unter dem Titel «Der Einzige und sein Eigentum», dem er den Satz
voranstellt: «Mir geht nichts iiber Mich». Doch hat dieses Buch die Geistes-
art jener Bewegungen, die sich ein halbes Jahrhundert spiter anarchistisch
nannten, wenig beeinflusst. Uber Stirner selbst sagte man, wenn man ihn
einen Individualisten nennt, zuwenig und zuviel. Die Kritik Stirners liegt
auf anderer Ebene. Im wesentlichen sagt er nichts anderes als: «Unterwerfe
dich keiner Idee! Sei nur du selbst!» Albert Lange sagt dazu in seiner Ge-
schichte des Materialismus, dass von dieser Position aus jede Idee wieder
moglich wird, «weil ich sie will». Nichts anderes als Stirner meint heute in
ihrer Sprache die Psychoanalyse.

Sosehr man den Anarchismus als Weiterentwicklung des Liberalismus
verstehen muss (besonders in Spanien), so unterscheidet er sich doch von
diesem durch einen wesentlich anderen Begriff der Freiheit. Die liberale
Freiheit ist individualistisch. Darum braucht der Liberalismus den Staat
zum Schutze des Individuums vor sich selbst und der Verfolgung seines
Eigeninteresses, das ohne ihn schrankenlos wire. Nach liberaler Auffassung
muss die Freiheit des einzelnen dort eine Grenze finden, wo sie in die
Sphire der Freiheit des anderen iibergreift. Die liberale Freiheit ist der Be-
sitz einer Parzelle, innerhalb deren Grenzen ich unumschrinkter Herrscher

243



bin. Bildlich gesprochen, ist die liberale Gesellschaft ein Territorium, auf
dem sich Parzelle an Parzelle reiht. Ubergriffe aus der einen auf die andere
verhindert der Staat. Je mehr Menschen, desto mehr Parzellen, desto kleiner
die Freiheit. Diese Freiheit ist ausschliesslich negativ und unschopferisch.
Diese Menschen sind nicht frei miteinander, sondern bemiihen sich darum,
frei voneinander zu sein.

Eine andere Freiheit meint der Anarchismus. In seinem paradoxen Stil
sagt Proudhon: «Qui veut tout faire par la liberté, la diminue, qui I'oblige a
transiger, la double.» Die Freiheit ist hier dialektisch gesehen. Als Freiheit
des einen setzt sie sich mit der des anderen auseinander. Aber indem sie
sich so stindig gefihrdet, gewinnt sie erst ihre soziale Wirklichkeit. Tréger
der Freiheit sind wohl die Individuen, aber nicht in ihrer Einsamkeit, son-
dern in ihrer Gegenseitigkeit. Martin Buber hat in unseren Tagen den
Proudhonschen Begriff der Gegenseitigkeit philosophisch vertieft und ihm
den Namen des «Dialogs» gegeben (dieser Begriff ist heute durch allzu
hiufigen Gebrauch und Missbrauch bis zur Unertraglichkeit abgewertet
worden).

Kurz vor seinem Tode hegte Michael Bakunin den Plan, eine Wider-
legung des Schopenhauerschen Pessimismus zu schreiben. Den Grund zu
pessimistischer Lebensauffassung sah der Anarchist in einer individualisti-
schen Befangenheit des Denkens. Nur in einem Kollektiv, so sagte er seinem
Freunde, dem Musiker Reichel, konne der Einzelne Sinn und Zweck seines
Daseins finden. Unter Kollektiv verstand er dabei keine von aussen ge-
botene, sondern eine von innen geborene Gemeinschaft. Es sei nicht wabhr,
schrieb der russische Revolutionir in einer seiner philosophischen Schriften,
dass die Freiheit des einen an der Freiheit des anderen eine Grenze finde,
vielmehr vergréssere sich die Freiheit eines jeden durch die Kraft, die ihr
durch die Gemeinschaft mit den anderen zuflésse. Das ist derselbe Gedanke,
den wir bei Proudhon fanden, durch den Russen aus der Sprache des kriti-
schen Verstandes in die eines religiosen Enthusiasmus iibersetzt; andere sag-
ten es in der Sprache der positiven Wissenschaft.

Eines der meistgelesenen Biicher des Anarchismus ist «Die gegenseitige
Hilfe in der Tier- und Menschenwelt» des ehemaligen Fiirsten und spiteren
Revolutionirs Peter Kropotkin. Der Verfasser geht in Ankniipfung an Dar-
wins «Entstehung des Menschen» allen Erscheinungen gegenseitiger Hilfe
nach, von den Symbiosen niederer Tiere iiber die Korporationen und Biinde
des Mittelalters bis zu modernen Einrichtungen genossenschaftlicher, frei
vereinbarter Selbsthilfe. Als Vorboten einer kommenden menschlicheren Ge-
sellschaft erscheinen Kropotkin zum Beispiel der Weltpostverein, der unab-
hingig von politischen Einzelinteressen die weltweite Kommunikation zwi-
schen den Menschen garantiert oder das Internationale Rote Kreuz, das iiber
feindliche Fronten hinweg die Kriegsleiden zu lindern unternimmt.

Der Anarchist (als Idealtypus) ist erfiillt von einer sozialen Mission. Dass
er individualistisch missverstanden wird, hat einen Grund darin, dass er auf
Grund seines Willens zu echter Gemeinschaft in einer konformistischen
Scheingesellschaft dazu verurteilt ist, als Aussenseiter zu leben. Er wird so

244



zum Individualist wider Willen. Missverstanden wird er nicht nur von der
konformistischen Scheingesellschaft, sondern auch von wirklichen Individua-
listen, egozentrischen Astheten, Querulanten, Kriminellen und einem bunten
Gemisch von Neurotikern, Sie alle suchen seine Gesellschaft. Diese Nach-
barschaft hat den Anarchismus oft in komische, aber auch in tragische Si-
tuationen gefiihrt.

Am nichsten kommt, wie mir scheint, dem Lebensgefithl des echten
Anarchisten der von Nikolai Berdjajew und Emanuel Mounier verwandte Be-
griff des Personalismus. Eines ist das sich in sich selbst verschliessende, sich
nach aussen abgrenzende Individuum. Ein anderes ist die Personlichkeit, die
iiber ihre Grenzen hinaus zum anderen strebt. Das in sich selbst verkiim-
mernde Individuum braucht den Schutz einer dusseren Autoritit. Die Per-
sonlichkeit schafft sich ihr Kollektiv, in dem sie Leben und Freiheit findet.
Das ist der anarchistische Glaube.

Gesellschaft und Staat

Peter Kropotkin wurde von der zaristischen Geheimpolizei verhaftet, als
er in Frack und Zylinder aus einer Sitzung der Kaiserlichen Geographischen
Gesellschaft heimkehrte, an der er einen epochemachenden Vortrag tiber die
Morphologie Sibiriens gehalten hatte.

Elisée Reclus hat eine monumentale «géographie universelle» verfasst.

Die Beschiftigung mit den Landschaften der Erde in ihrer Mannigfaltig-
keit stand bei diesen Anarchisten in inniger Verbindung mit ihrer Auffas-
sung der menschlichen Gesellschaft. «L’homme et la terre» heisst ein unter
Anarchisten bekannter Buchtitel Reclus’. «Tierra y libertad! Land und Frei-
heit» war der Kampfruf lateinamerikanischer Revolutionire und der Name
einer noch heute bestehenden mexikanischen anarchistischen Zeitschrift.
Diese Landverbundenheit oder Bodenstindigkeit des Anarchismus steht im
Gegensatz zum Marxismus, der in der Konzentration der Menschen in Indu-
striestidten die Grundbedingung zur Verwirklichung einer besseren Gesell-
schaftsordnung sah.

Auch die Anarchisten, mit Ausnahme Leo Tolstois, verwarfen den techni-
schen Fortschritt nicht. Doch sahen sie in der Technik ein dienendes Glied
der Produktion, deren Zentrum die Landwirtschaft bildete. Wihrend fiir den
Marxisten wie fiir den Kapitalisten die Produktion das erste und die Bediirf-
nisbefriedigung das zweite ist, so ist fiir den Anarchisten die Befriedigung
natiirlicher und geistiger Bediirfnisse der Ausgangspunkt, dem sich die Pro-
duktion unterordnen muss. In unserer biirgerlich-marxistischen Gesellschaft
ist die Produktion Selbstzweck und muss, um funktionieren zu konnen,
kiinstliche Bediirfnisse schaffen. So wie sich der Siedlungsraum aufbaut aus
Tilern, Regionen, Lindern und Kontinenten, so konstituiert sich die Gesell-
schaft organisch aus Gemeinden, Talschaften und féderierten Volkern. Das
anarchistische Gesellschaftsbild ist kommunalistisch, regionalistisch und f6-
deralistisch. Die Gesellschaft ist, so schrieb Gustav Landauer im «Aufruf
zum Sozialismus», eine Gesellschaft von Gesellschaften. Nur was sich auf
natiirliche, gewaltlose Weise in freier Vereinbarung zusammenfindet, ist in

245



den Augen des Anarchisten gemeinschaftsbildend. Der Staat dagegen ist
nicht Ausdruck menschlichen Gemeinschaftswillens, sondern ein Instrument
seiner Raubgier, seines Macht- und Herrschertriebes. Die Staaten entstanden
auf gewaltsame Weise durch Eroberung und Unterwerfung des Schwicheren
durch die Stirkeren. Nicht Einheit schafft der Staat, sondern Zersplitterung
und Selbstzerstorung.

Wenn es in der Welt Kultur und Geist und Gerechtigkeit gibt, dann
nicht dank den Staaten, sondern dank gesellschaftlichen Einrichtungen, die
neben den Staaten, trotz den Staaten und liber die Staaten hinweg der
Menschheit dienten. Landauer fasste diese anarchistische Erkenntnis in den
Satz zusammen: «Wo Geist ist, ist Gesellschaft, wo Geistlosigkeit ist, ist
Staat. Der Staat ist das Surrogat des Geistes.» In gleichem Sinne argumen-
tierte spater Martin Buber gegen Bertrand Russell in seiner kleinen Schrift
«Zwischen Gesellschaft und Staat». Bertrand Russell vertrat die These, dass
das Prinzip aller Gesellschaft die Macht sei. Buber erkannte dieses Prinzip
nur dem Staate zu, nicht aber dem, was er mit Landauer Gesellschaft nannte.
Entscheidend ist dabei nicht die Frage, ob es moglich sei, die Macht einmal
ginzlich durch den Geist zu ersetzen. Die Geister scheiden sich in der Set-
zung der Werte.

Wohl hat es anarchistische Utopisten gegeben, die davon iiberzeugt
waren, dass das Machtprinzip im Menschen mit der Unterdriickung des Staa-
tes zum Verschwinden gebracht werden konne. Doch fillt das Wesen des
Anarchismus nicht mit diesem utopischen Glauben zusammen. Den Anarchi-
sten kam es vielmehr auf die Bewegung an, die «permanente Revolution»,
in deren Unendlichkeit sie eine Garantie fiir die Freiheit erblickten. Sie
folgten darin P. J. Proudhon, der im Gegensatz zu Karl Marx an eine end-
giilltige Uberwindung der Widerspriiche, an eine letzte Synthese nicht
glaubte.

Den Regionalismus interpretiert und will der Anarchist nicht beschrinkt
als lokalistische Kirchturmpolitik oder «Kantonligeist». Das Ziel des anarchi-
stischen Foderalismus ist universalistisch. «Autonomie communale» und «ré-
publique universelle» hiessen die Losungen der Pariser Revolutionire von
1871. Das eine sollte zum anderen fithren. Unsere rebellischen Jurassier,
welche neue Kantonsgrenzen schaffen wollen, sind keine Anarchisten. Die
anarchistische Gemeinde- und Regionalidee zielt im Gegenteil auf Ubet-
windung politischer und nationaler Grenzen, die ihre Entstehung keinem
natiirlichen Bediirfnis, sondern kriegerischen Auseinandersetzungen und di-
plomatischen Hindeln verdanken. Um ein naheliegendes Beispiel anzufiih-
ren, wire die Schaffung einer Basler Region, die zwei nationale und eine
Kantonsgrenze zu tiberwinden hitte — die Herren der «Regio» mdgen mir
verzeihen —, eine anarchistische Tat. Eine solche wire revolutionir und
konservativ zugleich. Schon Proudhon wurde wegen seiner foderalistischen
Opposition gegen den zentralisierten Nationalstaat von den Jakobinern sei-
ner Zeit als Reaktionir verschrien.

Mit ihren liebevoll idealisierenden Beschreibungen der mittelalterlichen
Stadteordnung, die an Novalis erinnern, befinden sich Kropotkin und Land-

246



auer in unfreiwilliger Nachbarschaft konservativer Denker. Eine analoge
Nachbarschaft bestand zwischen den linken und rechten Anhingern des Na-
tionalstaates: Mazzini, Marx und Bismarck. Da die Gesellschaft urspriing-
licher und ilter ist als der Staat, ist ein konservatives Element vom Anarchis-
mus nicht zu trennen. Modern sein wollenden Anarchisten, die dieses Element
aus dem Anarchismus ausstreichen méchten, ist zu sagen, dass sie damit den
Anarchismus seiner ihm eigenen Substanz und seines revolutiondren Charak-
ters berauben wiirden.

Wissenschaft und Religion

Als ihrem Wesen nach anarchistisch kann man alle mittelalterlichen und
reformatorischen mystischen und gnostischen Stromungen bezeichnen, die
nicht daran glaubten, dass die weltliche und geistliche Gewalt von Gott ein-
gesetzt sei. Im 18. Jahrhundert waren die Anarchisten Rationalisten, im 19.
Jahrhundert in ihrer Mehrheit wissenschaftsglaubige Positivisten. Doch ist
keine dieser Denkweisen, mit Ausnahme der Gnosis vielleicht, fiir den
Anarchismus typisch. Die Haltung blieb im wesentlichen dieselbe, die phi-
losophischen Begriindungen wechselten.

Noch Kropotkin meinte, sein Ideal auf eine wissenschaftlich beweisbare
Entwicklungstendenz der Natur griinden zu konnen. Thm widersprachen der
Italiener Enrico Malatesta und der deutsche Jude Gustav Landauer. Dieser
ging so weit, zu erkliren: «Soziologie ist keine Wissenschaft, und selbst
wenn sie es wire, wire die Revolution von einer wissenschaftlichen Betrach-
tung ausgeschlossen.» Richtiger als ihre Vorginger griindeten diese neueren
Anarchisten ihr Ideal ausschliesslich auf den schopferischen Willen. «Der
Sozialismus ist zu allen Zeiten moglich, wenn die Menschen ihn wollen»,
schrieb Landauer. Dies war die radikalste Absage an historisches Entwick-
lungsdenken positivistischer oder hegelianischer Herkunft.

Diese Haltung muss nicht Unbekiimmertheit um geschichtlich gegebene
Voraussetzungen bedeuten, wohl aber Freiheit von pseudophilosophischen
und pseudowissenschaftlichen Geschichtsfiktionen. Hier ist ein klarer Tren-
nungsstrich gegen alle Arten des Marxismus gezogen. Von Landauer geht
ein gerader Weg zum existential-philosophischen Denken Albert Camus und
Martin Bubers. In Ansitzen finden wir dieses Denken schon bei Proudhon,
der sich in einem Brief einen Schiiler Blaise Pascals nannte.

Obwohl ich Gefahr laufe, von Anarchisten gesteinigt zu werden, wage
ich die Behauptung, dass die Grundhaltung alles echten Anarchismus religids
sei. Diese Behauptung erscheint angesichts des betonten Atheismus der
meisten anarchistischen Klassiker und der diesen folgenden Bewegungen als
absurd. Proudhon bezeichnete Gott als das Ubel. Ahnlich dusserte sich Baku-
nin. Gott wird hier nicht negiert, sondern bekimpft. In diesem Namen ver-
korpert sich fiir den Anarchisten das Prinzip der Autoritit. Der sich be-
freiende Mensch verneint Gott, weil Gott seine Freiheit verneint. Dieser
Gott ist das transzendentale Vorbild der Herrschaft des Menschen iiber den
Menschen. Er ist der Gott der kirchlichen Hierarchie und des Staates. Gegen
diesen Gott wollte Bakunin die Wissenschaft einsetzen. Doch verwahrte er

247



sich gleichzeitig mit grosser Vehemenz gegen eine Herrschaft der Wissen-
schaft, indem er sagte, das Leben stehe tiber jeder Wissenschaft wie Gott-
Vater iiber Gott-Sohn. Bemerkenswert scheint mir, dass der christliche Re-
ligionsphilosoph Nikolai Berdjajew den «allmachtigen» Diktator-Gott eben-
sosehr verabscheut hat wie sein «atheistischer» Landsmann. Dieser Gott ist
in den Augen dieses Christen nicht wirklich transzendent, sondern «sozio-
morphes» Abbild des menschlichen Machttriebes. Von seinem Gott sagte er,
er habe weniger Macht als irgendein Polizist und sei nichts als Freiheit.

In dieser Sicht wire der anarchistische Antitheismus ein Kampf fiir
Gott.

Praktisch hat der betonte Atheismus anarchistischer Bewegungen seine
Wurzel im harten Abwehrkampf einer freiheitlichen Bewegung gegen kleri-
kalen Ausschliesslichkeitsanspruch. Der Atheismus entsprang dem Antikle-
rikalismus und nicht umgekehrt der Antiklerikalismus dem Atheismus.

Der «comunismo libertario», der autonomistisch-foderalistische Ge-
meindekommunismus der Spanier, hat seine geistesgeschichtliche Wurzel in
einem christlich-mystischen Gemeindedenken. Als im Jahre 1936 in Barce-
lona die Kirchen brannten, rief ein fiihrender Anarchist in einer Massen-
versammlung vor revolutioniren Arbeitern und Milizen aus: «Mystiker sind
wir alle» Dabei berief er sich auf die heilige Theresa von Avila und den
indischen Mystiker Vivekananda. Niherliegend wire vielleicht Franciscus
von Assisi. Im Feuilletonteil einer spanischen anarchistischen Zeitung konnte
man eine Beschreibung des Himmels lesen. Freundschaftlich unterhile sich
hier Franziskus mit Peter Kropotkin, wihrend sich, abseits von ihnen, Lenin,
Calvin und Torquemada die Hand reichen. Elie und Elisée Reclus stammten
aus einem protestantischen Pfarrhaus und verlebten einen Teil ihrer Jugend
in einer pietistischen Gemeinschaftssiedlung in Deutschland. Der russisch-
amerikanische Anarchist Alexander Berkmann hatte im Gefiangnis folgende
Traumvision: Er sah sich als Kind im chassidischen Bethause insbriinstig fiir
das Kommen des Messias beten.

Anarchistische Bewegungen

Die Geschichte der anarchistischen Bewegung in ihrer Vielgestaltigkeit
und Problematik zu schildern, ist hier nicht der Platz. Nur Spirliches sei
angedeutet.

Die erste internationale Arbeiterassoziation, die 1864 in London gegriin-
det wurde, setzte sich von Anfang an aus zwei Haupttendenzen zusammen,
einem zentralistischen Fliigel unter der Fithrung von Karl Marx und einem
antietatistischen-foderalistischen. Zum letzteren zihlten franzosische Proud-
honisten und die sogenannten Kollektivisten des schweizerischen Juras, Ita-
liens, Spaniens und Belgiens. Marx fiihrte gegen jede von der seinen ab-
weichenden Meinung einen unversbhnlichen Kampf. Seine Waffe war nicht
die offene, prinzipielle Auseinandersetzung, sondern die Intrige und die pet-
sonliche Verleumdung. Dié Kommunisten von heute sind darin getreue
Schiiler ihres Meisters. Auf dem Haager Kongress des Jahres 1874 gelang
es Marx unter Zuhilfenahme solcher Methoden, die Foderalisten aus der

248



Internationale auszuschliessen. Dies war das Ende der ersten Internationale
und der Anfang einer eigenstindigen féderalistisch-sozialistischen Bewe-
gung, die sich im Laufe ihrer Entwicklung den Namen des Anarchismus
geben sollte. Thr geistiges Zentrum war zunichst der schweizerische Jura,
wo Michael Bakunin wirkte.

Doch wire es verfehlt, anzunehmen, der Anarchismus sei aus Russland
in die Schweizer Berge importiert worden. Bakunins foderalistisch-kollek-
tivistische Uberzeugung hat sich erst in dieser Epoche seiner revolutioniren
Laufbahn geformt und gefestigt. Sie war das Produkt einer Verbindung des
spekulativen Temperaments des Russen mit dem sachlich-niichternen Frei-
heits- und Gemeinschaftsgeist der jurassischen Uhrenarbeiter. «Ich bin fest
davon iiberzeugt», schrieb spiter Peter Kropotkin, «dass die hervorragende
Rolle, die dem Jurabund in der Entwicklung des Sozialismus zukommt,
- nicht nur in der Bedeutung der antigouvernementalen und féderalistischen
Ideen, deren Hauptvertreter er war, ihren Grund hat, sondern auch darin,
dass diese Ideen infolge des gesunden Menschenverstandes der Uhrmacher
des Juras in so verniinftiger Form zum Ausdruck gelangten. Ohne ihren
Beistand wiren diese Ideen vielleicht noch lange blosse Abstraktionen ge-
blieben... Die Besorgnis vor einem den blossen politischen Despotismus
weit iiberragenden wirtschaftlichen Despotismus, die ich dort formulieren
horte, und der revolutionire Charakter der Agitation iibten auf mich wegen
ihres theoretischen Wertes einen grossen Einfluss aus. Aber die Prinzipien
der Gleichheit, die ich im Jura herrschend fand, die Unabhingigkeit im
Denken und im Gedankenausdruck, wie sie sich unter den dortigen Arbei-
tern entwickelte, und die grenzenlose Hingabe an die gemeinsame Sache
machten auf meine Gefiihle einen noch stirkeren Eindruck, und als ich die
Uhrmacher des Juras, nachdem ich zwolf Tage unter ihnen geweilt hatte,
verliess, standen meine sozialistischen Ansichten fest: Ich war Anarchist.»

Schluss folgt

An unsere Abonnenten

Diesem Heft der «Neuen Wege» liegt ein Einzahlungsschein bei. Wir
bitten unsere Abonnenten hoflich um Uberweisung des Abonnementsbetra-
ges fiir das zweite Halbjahr 1969 (Fr.15—) oder fiir das dritte Quartal
1969 (Fr.7.50).

Der Einzahlungsschein liegt aus technischen Griinden der ganzen Auf-
lage bei. Fiir bereits einbezahlte Abonnementsbetrige herzlichen Dank.



	Anarchismus, Gefahr, Illusion, Hoffnung?

