
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 7-8

Artikel: Anarchismus, Gefahr, Illusion, Hoffnung?

Autor: Koechlin, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und Kinderpflege unterrichtet, sondern auch mit menschlichen und sozialen
Problemen vertraut gemacht.

Mit 80 Jahren ist Wartenweiler immer noch unterwegs, um Kurse zu
leiten, Vorträge zu halten und um Menschen helfend und beratend zur Seite
zu stehen. Vielen ist Wartenweiler zum Berater, zum Helfer und Leitbild
geworden. Er hat verschiedene Bücher und Schriften verfasst. In mehreren
Veröffentlichungen bringt er uns das Leben und Wirken bedeutender
Menschen nahe. Eine Leistung von ungewöhnlicher und erstaunlicher Vielfalt!
Für sein literarisches Schaffen wurde Dr. Wartenweiler mit dem schweizerischen

Jugendbuchpreis bedacht.
Aller Erfolge ungeachtet, blieb Wartenweiler — dem wir hier herzlich

gratulieren — der schlichte und bescheidene Mensch. Hansruedi Zbinden

Anarchismus, Gefahr, Illusion, Hoffnung?

Ein Leser der «Neuen Wege», Herr Dr. H. Koechlin, Basel, hat uns
freundlicherweise sein Manuskript nachstehender Studie zur Verfügung
gestellt. Wir halten sie für so wertvoll und gegenwartsbezogen, dass sich
unsere Leser, gerade angesichts der Entwicklung im heutigen China, mit
Gewinn in diese Arbeit vertiefen werden. Red.

In einem lesenswerten Aufsatz über den «Sinn des Anarchismus», der im
Jahre 1947 in der religiös-sozialen Zeitschrift «Neue Wege» erschienen ist,
redet Margarete Susman vom Anarchismus als von einer in der Geschichte
versunkenen Ideologie. Kann man heute vom Anarchismus anders als nur
historisch sprechen? Ist der Anarchismus wieder eine Gefahr, eine Illusion,
oder eine Hoffnung geworden?

Während der Mai-Ereignisse wurde auf der Pariser Sorbonne die einst
ebenso geliebte wie gefürchtete, lange Zeit vergessene schwarze Fahne ge-
hisst. Kapitalistische und kommunistische Regierungen beginnen die
Anarchie wieder ernst zu nehmen als die Gefahr, die inmitten der kalten und
heissen Kriege, die sie untereinander führen, beide gemeinsam bedroht.

Gibt es diese «Anarchie» wirklich, oder ist sie eine blosse Erfindung der

kapitalistischen und kommunistischen Regierungen, eine Fiktion, die sie

brauchen, um ihre Völker von der Notwendigkeit ihrer Autorität zu
überzeugen? Bedeutet die schwarze Fahne auf der Sorbonne mehr als einen mit
historischen Reminiszenzen spielenden Studentenstreich?

Ernster zu nehmen als diese beiden Phänomene erscheint mir die
Tatsache, dass in Ametika und Europa, sogar in Deutschland, die Schriften
längst vergessener anarchistischer Autoren in namhaften Verlagen wieder
erscheinen. Von diesen Schriften scheinen allerdings weder die kapitalistischen

und kommunistischen Regierungen noch die mit der schwarzen Fahne
rebellierenden Studenten eine Ahnung zu haben. Auf dem internationalen
anarchistischen Kongress vom letzten September in Carrara liess eine kleine

239



Schar von akademischen Neu-Anarchisten Fidel Castro hochleben, jenen
kleinen kubanischen Lenin, der auf seiner Insel die freien Gewerkschaften
und Genossenschaften zerstörte und die authentischen Anarchisten mit den
liberalen Sozialisten erschiessen, einkerkern und ins Exil tteiben liess. Diese
ahnungslose Haltung der jungen Akademiker empörte die alten nicht-akademischen

Kongressteilnehmer, welche Anarchisten waren im Sinne jener
Schriften, die heute in Amerika und Europa wieder verlegt werden.

Die Marmorstadt Carrara ist, nebenbei gesagt, eine alte anarchistische
Hochburg. Als der Krieg zu Ende war, waren die Strassen, Brücken und
Fabriken zerstört, die Arbeit lahmgelegt, das Volk hungerte. Mit Hilfe
anarchistischer Partisanen baute die Bevölkerung Brücken und reparierte
Strassen und Betriebe. Unter gemeinsamen Anstrengungen entstanden
Konsumgenossenschaften und Kinderheime, die zum Teil heute noch bestehen.
Die Anarchisten sorgten füt Demokratie, indem sie kommunistische
Diktaturversuche im Keime erstickten und sogar Versammlungen ihrer traditionellen

Feinde, der Katholiken, unter ihren Schutz nahmen.

Anarchie und Ordnung
Das Wort Anarchismus als Bezeichnung einer Sozialrevolutionären Ideologie

stammt aus der zweiten Hälfte des letzten Jahrhunderts. Damals
definierte Elisée Reclus die Anarchie als den «letzten Ausdruck der Ordnung».
Diese anscheinend paradoxe Definition wird sinnvoU, wenn man die
«Anarchie» ihrem eigentlichen Wortsinn nach nicht als Unordnung oder Chaos,
sondern als Nicht-Regierung oder herrschaftslosen Zustand versteht.

Der Gedanke des französischen Geographen und Revolutionärs ist nicht
im 19. Jahrhundert entstanden, sondern ist wahrscheinlich so alt wie das

sozial-philosophische Denken überhaupt. Zu ihm führt eine einfache
Überlegung: Die Idee einer vollkommenen sozialen Ordnung können wir nur
denken, wenn wir die Menschheit als eine Einheit voraussetzen. Jeder
Herrschaftsanspruch eines einzelnen oder einer Gruppe über die anderen ist ein
Partikulares, das sich aus der Einheit löst und die Ordnung stört. Nimmt
man an, dass eine vollkommene soziale Ordnung möglich ist, so kann diese

nur die Anarchie sein.

Hält man eine vollkommene soziale Ordnung nur für annähernd erreichbar,

so gilt es immer noch, sich dem herrschaftslosen Zustand so weit
anzunähern, als dies möglich ist. So dachte Lao Tse, der einen Vers schrieb, den
man folgendermassen übersetzt hat:

«Je grösser die Zahl der Gesetze und Verbote,
desto grösser die Zahl der Diebe und Räuber.
Ich tue nichts, und das Volk ordnet sich von selbst.»

Das «Nichts-Tun» darf bei Lao Tse nicht als passive Haltung verstanden
werden. Der Chinese meint dieses Wort ebenso wie der christliche Anarchist
Leo Tolstoi als ein durchaus tätiges Nichts-Tun, ein nicht autoritäres, nicht
gewalttätiges Tun, ein Tun, als ob man nichts täte. Dieses tätige Nichts-Tun
kann man analog zum sokratischen wissenden Nicht-Wissen verstehen.

240



Macht und Gewalt
Sosehr die historischen Tendenzen des Anarchismus je nach Zeit, Ort

und Umständen in ihrer Philosophie, ihrer unmittelbaren Zielsetzung und
Taktik voneinander abweichen, so ist es doch dieser Gedanke der gewaltlosen
Ordnung allein, der sie geistig zusammenhält und den Anarchismus von
anderen sozialen Ideologien abgrenzt.

Dem scheint die Tatsache zu widersprechen, dass ein wesentlicher Teil
derer, die sich Anarchisten nannten, Anhänger der gewaltsamen sozialen
Revolution waren. Diese Tatsache ist geeignet, Nicht-Anarchisten, aber auch
solche, die sich Anarchisten nennen, zu Missverständnissen und falschen
Schlussfolgerungen zu verleiten.

Die geistigen Väter des modernen Anarchismus, William Godwin und
Pierre Joseph Proudhon, standen der gewaltsamen Revolution wenn nicht
ablehnend, so doch mit grosser Skepsis gegenüber. In einem Briefe vom
17. Mai 1846 schrieb Proudhon folgende Sätze an Karl Marx: «... Fallen wir
nicht in den Widerspruch Ihres Landsmannes Martin Luther, der, nachdem
er die katholische Theologie umgestürzt hatte, sogleich daran ging, mit
Exkommunikation und Anathemas eine protestantische zu begründen... Geben
wir der Welt das Beispiel einer weisen und vorausschauenden Toleranz...
Erheben wir uns nicht zu Aposteln einer neuen Religion und wäre es die
der Logik und der Vernunft.. Vielleicht sind Sie noch der Meinung, es sei
keine Reform möglich ohne einen Handstreich, ohne das, was man früher
eine Revolution nannte und was ganz einfach eine Erschütterung ist. Ich
glaube, dass wir das nicht nötig haben, um zum Ziele zu gelangen weil
dieses Mittel ganz einfach ein Appell an die Gewalt, an die Willkür, kurz
ein Widerspruch wäre... Ich ziehe vor, das Eigentum bei kleinem Feuer zu
verbrennen, als ihm durch eine Bartholomäusnacht der Eigentümer eine
neue Kraft zu geben...» Aber der Widerspruch lag in der Sache selbst.

Derselbe Proudhon half 1848 beim Barrikadenbau, worüber er nachher
mit leichter Selbstironie berichtete. Sogar Leo Tolstoi schreibt irgendwo, er
neige seiner Natur nach zur Gewalt aus einem unwiderstehlichen Bedürfnis
heraus zu handeln. Und trieb nicht Jesus selbst die Händler mit Stockschlägen

aus dem Tempel?
Wenn Toleranz nicht Gleichgültigkeit ist, so ist sie Empörung und

Revolte gegen Unfreiheit und Unrecht. Es gibt keine echte Toleranz ohne das,

was Miguel de Unamuno die «heilige Intoleranz» nannte. Aus diesem
Widerspruch entspringt die Tragik aller revolutionären Bewegungen.

Die revolutionären Nachfolger Godwins und Proudhons, Michael Bakunin

an der Spitze, proklamierten die «soziale Revolution». Darunter verstanden

sie eine breite Volkserhebung, deren Ziel es wäre, alle Einrichtungen
der religiösen, staatlichen und wirtschaftlichen Hierarchie zu zerstören und
eine neue soziale Organisation durch das so von aller Knechtschaft befreite
Volk zu ermöglichen. Das spezifisch anarchistische dieser Anschauung ist
aber nicht, wie vielfach angenommen wird, das Prinzip der Gewalt, sondern
im Gegenteil dessen Einschränkung. Den Glauben an die gewaltsame
Revolution teilten nämlich diese Anarchisten mit allen radikalen Demokraten,

241



Liberalen und Sozialisten ihrer Zeit. Von diesen unterschieden sie sich darin,
dass sie der Gewalt nur eine negative, zerstörerische Rolle zubilligten. Zum
Aufbau der neuen Gesellschaftsordnung lehnten sie jedoch die
Gewaltanwendung ab. Nach der Ausdrucksweise von Albert Camus wollten sie die
«Revolte», das heisst den gewaltsamen Aufstand gegen einen Zustand, den
sie als ungerecht empfanden, nicht aber die «Revolution», das heisst eine
gewaltsame Einrichtung einer neuen Ordnung. So erklärt es sich, dass die
Anarchisten oft die Vorhut von Revolutionen bildeten, immer aber auch zu
deren ersten Opfern gehörten. Diese Anarchisten meinten, dass eine Revolution,

die sich durch äusserste Radikalität in der Zerstörung von
Zwangsinstitutionen auszeichne, es nicht nötig haben werde, nach der Art der Jakobiner

Menschen zu töten.
So heisst es in einer Proklamation des anarchistischen Jurabundes ganz

im Geiste Bakunins: «Seid hart gegen die Dinge und seid sanft gegen die
Menschen! Die Ermordung sämtlicher Bankiers würde an der Realität
des Kapitalismus nichts ändern, wohl aber würde dies die Abschaffung des

Kapitalzinses...» In seinen Briefen an die französischen Revolutionäre der
1870er Jahre forderte Bakunin nicht den Terror gegen die Vertreter des
bestehenden Systems, sondern als erste Massnahme der Revolution die Zerstörung

aller politischen, polizeilichen und wirtschaftlichen Apparate, die
Verbrennung aller Archive mit ihren Eigentumsdokumenten. Er stellte sich mit
dieser Haltung in Gegensatz zu den Republikanern jakobinischer Richtung,
die, wie er meinte, am Gesellschaftssystem nichts ändern wollten, zur Sicherung

ihrer Macht aber die Guillotine in Permanenz erklären möchten.
Diese Zweiteilung geht in der Praxis freilich nicht auf. Wer die Dinge

angreift, wird die Menschen, welche diese Dinge verteidigen, nicht schonen
können. Andere Anarchisten haben dies gesehen, mit absoluter Radikalität
Leo Tolstoi, vor ihm, wenn auch nicht mit der Absolutheit des christlichen
Propheten, Proudhon und später Gustav Landauer. In diesem Zusammenhang

muss auch vom anarchistischen Terror gesprochen werden, der von
vielen fälschlicherweise für das eigentliche Merkmal des Anarchismus
gehalten wird.

Als um die Jahrhundertwende der Anarchismus in Mitteleuropa seine
Massenbasis bereits verloren hatte, gelangte eine Richtung, welche zur
Erreichung des Zieles die sogenannte «Propaganda der Tat» empfahl, zu einer
gewissen Bedeutung. Darunter wurde unter anderem die Ausführung von
Terrorakten gegen Exponenten des herrschenden Systems verstanden. Ein
solcher Terror hielt während einer relativ kurzen Periode Könige, Minister
und Polizei in Angst und Schrecken. Falsch wäre es indessen, aus dieser
historischen Tatsache auf besondere Gewalttätigkeit des Anarchismus zu
schliessen.

Es gibt keine Religion noch eine politische Ideologie, deren Geschichte
nicht von einer mehr oder weniger terroristischen Phase belastet wäre.
Terroristen hat es unter Katholiken, Protestanten, Royalisten, Demokraten und
Nationalisten gegeben. Dieser Terror kann nicht verstanden werden, ohne
dass man den Klassenkampf berücksichtigt, der von seiten des Bürgertums

242



mit heute unvorsteUbarer Härte geführt wurde. Sicher hat der Terror dem
Arbeiter und nicht zuletzt dem Anarchismus mehr geschadet als genützt.
Und doch muss man sich die Frage stellen, ob die Angst der Mächtigen vor
dem Terror nicht doch Wesentliches zu den Erfolgen der politischen und
gewerkschaftlichen Arbeiterbewegung beigetragen hat.

Für die Zwiespältigkeit des Anarchismus in der Frage der Gewalt ist
eine Anekdote bezeichnend, die der französische Syndikalist Victor Serge
aus der Frühzeit der russischen Revolution berichtet. Einem Petersburger
Anarchisten wurde von seiner Gruppe der Auftrag gegeben, zwei verhaftete
weissgardistische Terroristen ins Gefängnis zu überführen. Er übernahm den

Auftrag, überzeugt von der Notwendigkeit dieser Massnahme, wissend, dass

er die beiden in den sicheren Tod führte. Unterwegs erinnerte er sich seiner
eigenen langjährigen Kerkerhaft: «Wie», sagte er sich, «du bist plötzlich
zum Kerkermeister und Henkersknecht geworden?», und einer plötzlichen
Eingebung folgend, liess er kurz vor dem Gefängnistor den Wagen anhalten
und öffnete den beiden gefährlichen Feinden den Weg in die Freiheit.

Beispiele analogen anarchistischen Verhaltens, das von jedem politischen
Revolutionär als verantwortungslos qualifiziert werden müsste, wären aus
der spanischen Revolution von 1936 anzuführen. Zu allen Zeiten hat es

unter den Anarchisten mehr Gegner als Befürworter des Terrors gegeben.
Die Terroristen unter ihnen aber töteten nie von einer geschützten Position
aus, sondern brachten mit der Bombe in der Hand ihr eigenes Leben in
Gefahr.

Individuum und Gemeinschaft

Eine andere weitverbreitete Meinung lautet, Anarchismus sei extremer
Individualismus. Auch hier handelt es sich um ein Missverständnis. Wohl
schrieb der Zeitgenosse und Antipode von Karl Marx, Max Stirner, ein
Buch unter dem Titel «Der Einzige und sein Eigentum», dem er den Satz
voranstellt: «Mir geht nichts über Mich». Doch hat dieses Buch die Geistesart

jener Bewegungen, die sich ein halbes Jahrhundert später anarchistisch

nannten, wenig beeinflusst. Über Stirner selbst sagte man, wenn man ihn
einen Individualisten nennt, zuwenig und zuviel. Die Kritik Stirners liegt
auf anderer Ebene. Im wesentlichen sagt er nichts anderes als: «Unterwerfe
dich keiner Idee! Sei nur du selbst! » Albert Lange sagt dazu in seiner
Geschichte des Materialismus, dass von dieser Position aus jede Idee wieder
möglich wird, «weil ich sie will». Nichts anderes als Stirner meint heute in
ihrer Sprache die Psychoanalyse.

Sosehr man den Anarchismus als Weiterentwicklung des Liberalismus
verstehen muss (besonders in Spanien), so unterscheidet er sich doch von
diesem durch einen wesendich anderen Begriff der Freiheit. Die liberale
Freiheit ist individualistisch. Darum braucht der Liberalismus den Staat
zum Schutze des Individuums vor sich selbst und der Verfolgung seines

Eigeninteresses, das ohne ihn schrankenlos wäre. Nach liberaler Auffassung
muss die Freiheit des einzelnen dort eine Grenze finden, wo sie in die
Sphäre der Freiheit des anderen übergreift. Die liberale Freiheit ist der Besitz

einer Parzelle, innerhalb deren Grenzen ich unumschränkter Herrscher

243



bin. Bildlich gesprochen, ist die liberale GeseUschaft ein Territorium, auf
dem sich Parzelle an Parzelle reiht. Übergriffe aus der einen auf die andere
verhindert der Staat. Je mehr Menschen, desto mehr Parzellen, desto kleiner
die Freiheit. Diese Freiheit ist ausschliesslich negativ und unschöpferisch.
Diese Menschen sind nicht frei miteinander, sondern bemühen sich darum,
frei voneinander zu sein.

Eine andere Freiheit meint der Anarchismus. In seinem paradoxen Stil
sagt Proudhon: «Qui veut tout faire par la liberté, la diminue, qui l'oblige à

transiger, la double.» Die Freiheit ist hier dialektisch gesehen. Als Freiheit
des einen setzt sie sich mit der des anderen auseinander. Aber indem sie

sich so ständig gefährdet, gewinnt sie erst ihre soziale Wirklichkeit. Träger
der Freiheit sind wohl die Individuen, aber nicht in ihrer Einsamkeit,
sondern in ihrer Gegenseitigkeit. Martin Buber hat in unseren Tagen den
Proudhonschen Begriff der Gegenseitigkeit philosophisch vertieft und ihm
den Namen des «Dialogs» gegeben (dieser Begriff ist heute dutch allzu
häufigen Gebrauch und Missbrauch bis zur Unerträglichkeit abgewertet
worden).

Kurz vor seinem Tode hegte Michael Bakunin den Plan, eine Widerlegung

des Schopenhauerschen Pessimismus zu schreiben. Den Grund zu
pessimistischer Lebensauffassung sah der Anarchist in einer individualistischen

Befangenheit des Denkens. Nur in einem Kollektiv, so sagte er seinem
Freunde, dem Musiker Reichel, könne der Einzelne Sinn und Zweck seines
Daseins finden. Unter Kollektiv verstand er dabei keine von aussen
gebotene, sondern eine von innen geborene Gemeinschaft. Es sei nicht wahr,
schrieb der russische Revolutionär in einer seiner philosophischen Schriften,
dass die Freiheit des einen an der Freiheir des anderen eine Grenze finde,
vielmehr vergrössere sich die Freiheit eines jeden durch die Kraft, die ihr
durch die Gemeinschaft mit den anderen zuflösse. Das ist derselbe Gedanke,
den wir bei Proudhon fanden, durch den Russen aus der Sprache des
kritischen Verstandes in die eines religiösen Enthusiasmus übersetzt; andere sagten

es in der Sprache der positiven Wissenschaft.
Eines der meistgelesenen Bücher des Anarchismus ist «Die gegenseitige

Hilfe in der Tier- und Menschenwelt» des ehemaligen Fürsten und späteren
Revolutionärs Peter Kropotkin. Der Verfasser geht in Anknüpfung an
Darwins «Entstehung des Menschen» allen Erscheinungen gegenseitiger Hilfe
nach, von den Symbiosen niederer Tiere über die Korporationen und Bünde
des Mittelalters bis zu modernen Einrichtungen genossenschaftlicher, frei
vereinbarter Selbsthilfe. Als Vorboten einer kommenden menschlicheren
Gesellschaft erscheinen Kropotkin zum Beispiel der Weltpostverein, der
unabhängig von politischen Einzelinteressen die weltweite Kommunikation
zwischen den Menschen garantiert oder das Internationale Rote Kreuz, das über
feindliche Fronten hinweg die Kriegsleiden zu lindern unternimmt.

Der Anarchist (als Idealtypus) ist erfüllt von einer sozialen Mission. Dass

er individualistisch missverstanden wird, hat einen Grund darin, dass er auf
Grund seines Willens zu echter Gemeinschaft in einer konformistischen
ScheingeseUschaft dazu verurteilt ist, als Aussenseiter zu leben. Er wird so

244



zum Individualist wider WiUen. Missverstanden wird er nicht nur von der
konformistischen Scheingesellschaft, sondern auch von wirklichen Individualisten,

egozentrischen Ästheten, Querulanten, Kriminellen und einem bunten
Gemisch von Neurotikern. Sie alle suchen seine Gesellschaft. Diese
Nachbarschaft hat den Anarchismus oft in komische, aber auch in tragische
Situationen geführt.

Am nächsten kommt, wie mir scheint, dem Lebensgefühl des echten
Anarchisten der von Nikolai Berdjajew und Emanuel Mounier verwandte
Begriff des Personalismus. Eines ist das sich in sich selbst verschliessende, sich
nach aussen abgrenzende Individuum. Ein anderes ist die Persönlichkeit, die
über ihre Grenzen hinaus zum anderen strebt. Das in sich selbst verkümmernde

Individuum braucht den Schutz einer äusseren Autorität. Die
Persönlichkeit schafft sich ihr Kollektiv, in dem sie Leben und Freiheit findet.
Das ist dei anarchistische Glaube.

Gesellschaft und Staat

Peter Kropotkin wurde von der zaristischen Geheimpolizei verhaftet, als

er in Frack und Zylinder aus einer Sitzung der Kaiserlichen Geographischen
Gesellschaft heimkehrte, an der er einen epochemachenden Vortrag über die

Morphologie Sibiriens gehalten hatte.
Elisée Reclus hat eine monumentale «géographie universelle» verfasst.

Die Beschäftigung mit den Landschaften der Erde in ihrer Mannigfaltigkeit
stand bei diesen Anarchisten in inniger Verbindung mit ihrer Auffassung

der menschlichen Gesellschaft. «L'homme et la terre» heisst ein unter
Anarchisten bekannter Buchtitel Reclus'. «Tierra y libertad! Land und
Freiheit» war der Kampfruf lateinamerikanischer Revolutionäre und der Name
einer noch heute bestehenden mexikanischen anarchistischen Zeitschrift.
Diese Landverbundenheit oder Bodenständigkeit des Anarchismus steht im
Gegensatz zum Marxismus, der in der Konzentration der Menschen in
Industriestädten die Grundbedingung zur Verwirklichung einer besseren
Gesellschaftsordnung sah.

Auch die Anarchisten, mit Ausnahme Leo Tolstois, verwarfen den technischen

Fortschritt nicht. Doch sahen sie in der Technik ein dienendes Glied
der Produktion, deren Zentrum die Landwirtschaft bildete. Während für den
Marxisten wie für den Kapitalisten die Produktion das erste und die
Bedürfnisbefriedigung das zweite ist, so ist für den Anarchisten die Befriedigung
natürlicher und geistiger Bedürfnisse der Ausgangspunkt, dem sich die
Produktion unterordnen muss. In unserer bürgerlich-marxistischen Gesellschaft
ist die Produktion Selbstzweck und muss, um funktionieren zu können,
künstliche Bedürfnisse schaffen. So wie sich der Siedlungsraum aufbaut aus

Tälern, Regionen, Ländern und Kontinenten, so konstituiert sich die Gesellschaft

organisch aus Gemeinden, Talschaften und föderierten Völkern. Das
anarchistische Gesellschaftsbild ist kommunalistisch, regionalistisch und
föderalistisch. Die Gesellschaft ist, so schrieb Gustav Landauer im «Aufruf
zum Sozialismus», eine GeseUschaft von Gesellschaften. Nur was sich auf
natürliche, gewaltlose Weise in freier Vereinbarung zusammenfindet, ist in

245



den Augen des Anarchisten gemeinschaftsbildend. Der Staat dagegen ist
nicht Ausdruck menschlichen Gemeinschaftswillens, sondern ein Instrument
seiner Raubgier, seines Macht- und Herrschertriebes. Die Staaten entstanden
auf gewaltsame Weise durch Eroberung und Unterwerfung des Schwächeren
durch die Stärkeren. Nicht Einheit schafft der Staat, sondern Zersplitterung
und Selbstzerstörung.

Wenn es in der Welt Kultur und Geist und Gerechtigkeit gibt, dann
nicht dank den Staaten, sondern dank gesellschaftlichen Einrichtungen, die
neben den Staaten, trotz den Staaten und über die Staaten hinweg der
Menschheit dienten. Landauer fasste diese anarchistische Erkenntnis in den
Satz zusammen: «Wo Geist ist, ist Gesellschaft, wo Geistlosigkeit ist, ist
Staat. Der Staat ist das Surrogat des Geistes.» In gleichem Sinne argumentierte

später Martin Buber gegen Bertrand Russell in seiner kleinen Schrift
«Zwischen Gesellschaft und Staat». Bertrand Russell vertrat die These, dass

das Prinzip aller Gesellschaft die Macht sei. Buber erkannte dieses Prinzip
nur dem Staate zu, nicht aber dem, was er mit Landauer GeseUschaft nannte.
Entscheidend ist dabei nicht die Frage, ob es möglich sei, die Macht einmal
gänzlich durch den Geist zu ersetzen. Die Geister scheiden sich in der
Setzung der Werte.

Wohl hat es anarchistische Utopisten gegeben, die davon überzeugt
waren, dass das Machtprinzip im Menschen mit der Unterdrückung des Staates

zum Verschwinden gebracht werden könne. Doch fällt das Wesen des
Anarchismus nicht mit diesem utopischen Glauben zusammen. Den Anarchisten

kam es vielmehr auf die Bewegung an, die «permanente Revolution»,
in deren Unendlichkeit sie eine Garantie für die Freiheit erblickten. Sie

folgten darin P. J. Proudhon, der im Gegensatz zu Karl Marx an eine
endgültige Überwindung der Widersprüche, an eine letzte Synthese nicht
glaubte.

Den Regionalismus interpretiert und will der Anarchist nicht beschränkt
als lokalistische Kirchturmpolitik oder «Kantönligeist». Das Ziel des anarchistischen

Föderalismus ist universalistisch. «Autonomie communale» und
«république universelle» hiessen die Losungen der Pariser Revolutionäre von
1871. Das eine soUte zum anderen führen. Unsere rebellischen Jurassier,
welche neue Kantonsgrenzen schaffen wollen, sind keine Anarchisten. Die
anarchistische Gemeinde- und Regionalidee zielt im Gegenteil auf
Überwindung politischer und nationaler Grenzen, die ihre Entstehung keinem
natürlichen Bedürfnis, sondern kriegerischen Auseinandersetzungen und
diplomatischen Händeln verdanken. Um ein naheliegendes Beispiel anzuführen,

wäre die Schaffung einer Basler Region, die zwei nationale und eine
Kantonsgrenze zu überwinden hätte — die Herren der «Regio» mögen mir
verzeihen —, eine anarchistische Tat. Eine solche wäre revolutionär und
konservativ zugleich. Schon Proudhon wurde wegen seiner föderalistischen
Opposition gegen den zentralisierten Nationalstaat von den Jakobinern
seiner Zeit als Reaktionär verschrien.

Mit ihren liebevoll idealisierenden Beschreibungen der mittelalterlichen
Städteordnung, die an Novalis erinnern, befinden sich Kropotkin und Land-

246



auer in unfreiwilliger Nachbarschaft konservativer Denker. Eine analoge
Nachbarschaft bestand zwischen den linken und rechten Anhängern des

Nationalstaates: Mazzini, Marx und Bismarck. Da die Gesellschaft ursprünglicher

und älter ist als der Staat, ist ein konservatives Element vom Anarchismus

nicht zu trennen. Modern sein woUenden Anarchisten, die dieses Element

aus dem Anarchismus ausstreichen möchten, ist zu sagen, dass sie damit den

Anarchismus seiner ihm eigenen Substanz und seines revolutionären Charakters

berauben würden.

Wissenschaft und Religion

Als ihrem Wesen nach anarchistisch kann man aUe mittelalterlichen und
reformatorischen mystischen und gnostischen Strömungen bezeichnen, die
nicht daran glaubten, dass die weltliche und geistliche Gewalt von Gott
eingesetzt sei. Im 18. Jahrhundert waren die Anarchisten Rationalisten, im 19.

Jahrhundert in ihrer Mehrheit wissenschaftsgläubige Positivisten. Doch ist
keine dieser Denkweisen, mit Ausnahme der Gnosis vielleicht, für den
Anarchismus typisch. Die Haltung blieb im wesentlichen dieselbe, die
philosophischen Begründungen wechselten.

Noch Kropotkin meinte, sein Ideal auf eine wissenschaftlich beweisbare

Entwicklungstendenz der Natur gründen zu können. Ihm widersprachen der
Italiener Enrico Malatesta und der deutsche Jude Gustav Landauer. Dieser
ging so weit, zu erklären: «Soziologie ist keine Wissenschaft, und selbst

wenn sie es wäre, wäre die Revolution von einer wissenschaftlichen Betrachtung

ausgeschlossen.» Richtiger als ihre Vorgänger gründeten diese neueren
Anarchisten ihr Ideal ausschliesslich auf den schöpferischen Willen. «Der
Sozialismus ist zu allen Zeiten möglich, wenn die Menschen ihn woUen»,
schrieb Landauer. Dies war die radikalste Absage an historisches
Entwicklungsdenken positivistischer oder hegelianischer Herkunft.

Diese Haltung muss nicht Unbekümmertheit um geschichdich gegebene
Voraussetzungen bedeuten, wohl aber Freiheit von pseudophilosophischen
und pseudowissenschaftlichen Geschichtsfiktionen. Hier ist ein klarer
Trennungsstrich gegen alle Arten des Marxismus gezogen. Von Landauer geht
ein gerader Weg zum existential-philosophischen Denken Albert Camus und
Martin Bubers. In Ansätzen finden wir dieses Denken schon bei Proudhon,
der sich in einem Brief einen Schüler Blaise Pascals nannte.

Obwohl ich Gefahr laufe, von Anarchisten gesteinigt zu werden, wage
ich die Behauptung, dass die Grundhaltung alles echten Anarchismus religiös
sei. Diese Behauptung erscheint angesichts des betonten Atheismus der
meisten anarchistischen Klassiker und der diesen folgenden Bewegungen als
absurd. Proudhon bezeichnete Gott als das Übel. Ähnlich äusserte sich Bakunin.

Gott wird hier nicht negiert, sondern bekämpft. In diesem Namen
verkörpert sich für den Anarchisten das Prinzip der Autorität. Der sich
befreiende Mensch verneint Gott, weil Gott seine Freiheit verneint. Dieser
Gott ist das transzendentale Vorbild der Herrschaft des Menschen über den
Menschen. Er ist der Gott der kirchlichen Hierarchie und des Staates. Gegen
diesen Gott wollte Bakunin die Wissenschaft einsetzen. Doch verwahrte er

247



sich gleichzeitig mit grosser Vehemenz gegen eine Herrschaft der Wissenschaft,

indem er sagte, das Leben stehe über jeder Wissenschaft wie Gott-
Vater über Gott-Sohn. Bemerkenswert scheint mir, dass der christliche
Religionsphilosoph Nikolai Berdjajew den «allmächtigen» Diktator-Gott
ebensosehr verabscheut hat wie sein «atheistischer» Landsmann. Dieser Gott ist
in den Augen dieses Christen nicht wirklich transzendent, sondern «sozio-

morphes» Abbild des menschlichen Machttriebes. Von seinem Gott sagte er,
er habe weniger Macht als irgendein Polizist und sei nichts als Freiheit.

In dieser Sicht wäre der anarchistische Antitheismus ein Kampf für
Gott.

Praktisch hat der betonte Atheismus anarchistischer Bewegungen seine
Wurzel im harten Abwehrkampf einer freiheitlichen Bewegung gegen
klerikalen Ausschliesslichkeitsanspruch. Der Atheismus entsprang dem
Antiklerikalismus und nicht umgekehrt der Antiklerikalismus dem Atheismus.

Der «comunismo libertario», der autonomistisch-föderalistische
Gemeindekommunismus der Spanier, hat seine geistesgeschichtliche Wurzel in
einem christlich-mystischen Gemeindedenken. Als im Jahre 1936 in Barcelona

die Kirchen brannten, rief ein führender Anarchist in einer
Massenversammlung vor revolutionären Arbeitern und Milizen aus: «Mystiker sind
wir alle.» Dabei berief er sich auf die heilige Theresa von Avila und den
indischen Mystiker Vivekananda. Näherliegend wäre vielleicht Franciscus

von Assisi. Im FeuiUetonteü einer spanischen anarchistischen Zeitung konnte
man eine Beschreibung des Himmels lesen. Freundschaftlich unterhält sich
hier Franziskus mit Peter Kropotkin, während sich, abseits von ihnen, Lenin,
Calvin und Torquemada die Hand reichen. Elie und Elisée Reclus stammten
aus einem protestantischen Pfarrhaus und verlebten einen Teil ihrer Jugend
in einer pietistischen Gemeinschaftssiedlung in Deutschland. Der
russischamerikanische Anarchist Alexander Berkmann hatte im Gefängnis folgende
Traumvision: Er sah sich als Kind im chassidischen Bethause insbrünstig für
das Kommen des Messias beten.

Anarchistische Bewegungen

Die Geschichte der anarchistischen Bewegung in ihrer Vielgestaltigkeit
und Problematik zu schildern, ist hier nicht der Platz. Nur Spärliches sei

angedeutet.
Die erste internationale Arbeiterassoziation, die 1864 in London gegründet

wurde, setzte sich von Anfang an aus zwei Haupttendenzen zusammen,
einem zentralistischen Flügel unter der Führung von Karl Marx und einem
antietatistischen-föderalistischen. Zum letzteren zählten französische Proud-
honisten und die sogenannten KoUektivisten des schweizerischen Juras,
Italiens, Spaniens und Belgiens. Marx führte gegen jede von der seinen
abweichenden Meinung einen unversöhnlichen Kampf. Seine Waffe war nicht
die offene, prinzipielle Auseinandersetzung, sondern die Intrige und die
persönliche Verleumdung. Die Kommunisten von heute sind darin getreue
Schüler ihres Meisters. Auf dem Haager Kongress des Jahres 1874 gelang
es Marx unter Zuhilfenahme solcher Methoden, die Föderalisten aus der

248



Internationale auszuschliessen. Dies war das Ende der ersten Internationale
und der Anfang einer eigenständigen föderalistisch-sozialistischen Bewegung,

die sich im Laufe ihrer Entwicklung den Namen des Anarchismus
geben soUte. Ihr geistiges Zentrum war zunächst der schweizerische Jura,
wo Michael Bakunin wirkte.

Doch wäre es verfehlt, anzunehmen, der Anarchismus sei aus Russland
in die Schweizer Berge importiert worden. Bakunins föderalistisch-kollektivistische

Überzeugung hat sich erst in dieser Epoche seiner revolutionären
Laufbahn geformt und gefestigt. Sie war das Produkt einer Verbindung des

spekulativen Temperaments des Russen mit dem sachlich-nüchternen
Freiheits- und Gemeinschaftsgeist der jurassischen Uhrenarbeiter. «Ich bin fest
davon überzeugt», schrieb später Peter Kropotkin, «dass die hervorragende
Rolle, die dem Jurabund in der Entwicklung des Sozialismus zukommt,
nicht nur in der Bedeutung der antigouvernementalen und föderalistischen
Ideen, deren Hauptvertreter er war, ihren Grund hat, sondern auch darin,
dass diese Ideen infolge des gesunden Menschenverstandes der Uhrmacher
des Juras in so vernünftiger Form zum Ausdruck gelangten. Ohne ihren
Beistand wären diese Ideen vieUeicht noch lange blosse Abstraktionen
geblieben Die Besorgnis vor einem den blossen politischen Despotismus
weit überragenden wirtschaftlichen Despotismus, die ich dort formulieren
hörte, und der revolutionäre Charakter der Agitation übten auf mich wegen
ihres theoretischen Wertes einen grossen Einfluss aus. Aber die Prinzipien
der Gleichheit, die ich im Jura herrschend fand, die Unabhängigkeit im
Denken und im Gedankenausdruck, wie sie sich unter den dortigen Arbeitern

entwickelte, und die grenzenlose Hingabe an die gemeinsame Sache
machten auf meine Gefühle einen noch stärkeren Eindruck, und als ich die
Uhrmacher des Juras, nachdem ich zwölf Tage unter ihnen geweilt hatte,
verliess, standen meine sozialistischen Ansichten fest: Ich war Anarchist.»

Schluss folgt

An unsere Abonnenten

Diesem Heft der «Neuen Wege» liegt ein Einzahlungsschein bei. Wir
bitten unsere Abonnenten höflich um Überweisung des Abonnementsbetrages

für das zweite Halbjahr 1969 (Fr. 15.—) oder für das dritte Quartal
1969 (Fr. 7.50).

Der Einzahlungsschein liegt aus technischen Gründen der ganzen Auflage

bei. Für bereits einbezahlte Abonnementsbeträge herzlichen Dank.


	Anarchismus, Gefahr, Illusion, Hoffnung?

