
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 7-8

Artikel: Unser Nachtgestirn als Politikum

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Genf besuchte oder durch meine Arbeit im Sekretariat der Schweizerischen
Bewegung gegen die atomare Aufrüstung in Genf zu tun hatte, versuchte
ich mit dem Genossen Kramer zusammen zu kommen. Immer wollte Hugo
zuerst von mir wissen, was sich in der schweizerischen Arbeiterbewegung
an Regungen nach links aufzeigten. Es war ja jeweils wenig genug. Aber er
woUte wissen, was zu solchen Linksentwicklungen geführt hatte. Immer war
der Genosse Kramer kritisch gegen solche Berichte, hatte er doch in seinem
Leben zu oft erleben müssen, wie die Linke in der Arbeiterbewegung von
der Rechten wieder überspielt worden war. Und doch freute er sich jedesmal,

wenn er hörte, dass da und dort auch in unserem Lande um die Ideen
des trotzdem siegreichen Sozialismus gekämpft wurde. Es waren für ihn als
Sozialist in seiner unermüdlichen Tätigkeit als Journalist doch immer
Lichtblicke. Hans Anderfuhren

Un message de sympathie

111, rue de Flandre, Paris, 19 25 juillet 1969

Chers amis,
Me voici bien en retard pour vous dire que je prends une large part de

la peine de tous les amis des «Neue Wege» du fait du décès de Hugo
Kramer.

C'était en effet un vaillant. Son travail précis, courageux, fidèle dans la
rédaction de la «Welttundschau» mensuelle, était de grande valeur. Il a
éclairé beaucoup de chemins par son ferme jugement. Il a orienté beaucoup
d'actions dans ce domaine difficile de l'appréciation des événements
politiques. Avec une réserve pleine de modestie, il a su tenir toutes ses prises
de position dans la ligne d'une vraie fidélité à l'Evangile.

C'est dans la paix que nous le remettons à la miséricorde du Dieu vivant:
A vous, chers amis, mes messages de fraternelle sympathie, Henri Roser

Unser Nachtgestirn als Politikum

Gott machte die zwei grossen Leuchten,
die grössre Leuchte zur Waltung des Tags und
die kleinre Leuchte zur Waltung der Nacht,
und die Sterne.
1. Mose 1,16 (nach M. Bubers Übersetzung)

«Ein kleiner Schritt für einen Menschen — ein grosser Sprung für die
Menschheit», diese Worte Neil Armstrongs, als er am Montag, dem 21. Juli
1969, vor 4 Uhr erstmals seinen Fuss auf die Mondoberfläche setzte, bringen
in geballter Kürze die Grösse dieses Ereignisses zum Ausdruck. Ein
Begeisterungssturm über diese menschliche Leistung wogte durch die Menschenherzen,

das jubelnde Triumphgefühl: Wir haben es geschafft. Wir haben

209



den Exodus aus dem pharaonischen Schwerefeld der Erde ins Gelobte Land
anderer Himmelskörper vollzogen. Geleitet von den Rauchsäulen der Raketen

bei Tag und von ihren Feuersäulen bei Nacht werden wir den Wunderweg

in des Himmels Freiheit durchsausen und uns noch mehr untenan
machen, als uns der Schöpfer geboten hat, nämlich nicht nur die Erde,
sondern auch die Sterne. Daran wird auch das vertraute Bekenntnis «Zuflucht
ist bei dem alten Gott» (5. Mos. 33,27) kaum mehr etwas ändern. «Alter
Gott» hin oder her, es ist und bleibt des Menschen unwiderstehlicher Drang,
die ihm umgehängten Fesseln zu sprengen und seine ihm aufgenötigten
Grenzen zu durchbrechen. Man verlangt heute von der Theologie, dass sie
ihre reaktionären Anstrengungen endgültig aufgebe, beim «alten Gott»
Zuflucht zu suchen. Mit der defätistischen Weisheit Qohelets, dass es unter
der Sonne nichts Neues gebe, sei es nun unwiderruflich aus. Das Neue sei
schon jetzt genugsam erwiesen, aber noch viel Neueres stehe bevor: Erzeugung

künstlichen Lebens, allgemeine Immunisierung gegen Erkrankungen,
chemische Korrektur von Erbfehlern, Medikamente zur Intelligenzsteigerung,

Kommunikation mit ausserirdischen Wesen...
Es ist nicht an dem, dass wir an der Möglichkeit, ja an der Wahrscheinlichkeit

aller dieser bevorstehenden Neuigkeiten zweifeln; aber an etwas
anderem zweifeln wir: am Menschen. Wir haben berechtigte und begründete

Sorge, dass er seine irdische Schrebergärtnerpolitik auf kosmische
Gefilde ausdehne und sich extraterrestrisch gleich dumm betrage wie auf
Erden. Dass auf dem Mond nun ein amerikanisches Flägglein einsam im
Sonnenwind steht, belastet leider unser friedliches Nachtgestirn erheblich und
macht es unversehens zu einem Politikum. Man geht wohl nicht fehl, wenn
man vermutet, dass die Russen mit ihrer «Luna» noch vor den Amerikanern
einige Schäufelchen voll aufgekratztes Mondgestein hätten heimbringen
und so ihr «Erstinhaberrecht» hätten anmelden wollen. Tatsächlich können
die Sowjets darauf hinweisen, dass sie am 4. Oktober 1957 mit ihrem
berühmten «Sputnik 1 » den Startpunkt für das neue Zeitalter der Raumfahrt
gesetzt haben.

Es gab einmal zwei Brüder, Esaù und Jakob. Esau war der Erstgeborene.
Aber nicht er, sondern Jakob bekam schliesslich nicht nur das Erstgeburtsrecht,

sondern dazu auch noch den Segen. Auch Russen und Amerikaner
sind Menschenbrüder. Die Russen haben zuerst den Sprung ins Weltall
getan. Aber die Amerikaner haben sie überrundet und sind zuerst an andern
Ufern gelandet. Damit ist der bis anhin neutrale Regent der Nacht nolens
volens in den Bereich terrestrischer Machtkämpfe geraten, und sein versöhnender

Glanz hat eine politische Fluoreszenz erfahren. Schon aus diesem
Grunde wird man der Mondfahrt nicht recht froh. Es kommen aber noch
viele andere Gründe hinzu, zum Beispiel die Überlegung, dass sowohl die
USA wie die Sowjetunion bisher schon mehr als je etwa hundert Milliarden
Franken in die Raumfahrt investiert haben. Soviel Geld steht die friedliebende

Menschheit sonst nur für die Rüstung zur Verfügung... Man
begreift, dass der Nachfolger von Dr. Martin Luther King, der Negerpfarrer
Abernathy, nicht mehr so unbekümmert zur Mondscheibe aufschaut; muss

210



er doch bei ihrem Anblick an die vielen MiUiarden Dollar denken, die die
stille Königin der Nacht sanftlächelnd entgegennimmt, indessen sie unberührt

auf die Entrechtung und Verelendung des Negervolkes, auf den Jammer

in Vietnam, Nigeria und im Nahen Osten, auf den Hunger und die
Armut in weiten Teilen der Erde, die Vergiftung der Luft, des Wassers und
des Bodens und auf den Hass und die Schrecken einer zur Selbstentfleischung

bereiten Menschheit niederschaut. Wäre es nicht doch besser, das

Reich Gottes auf Erden zu haben, als unser Menschenreich in den
Himmeln? Mit andern Worten: Ist der Glaube an den Fortschritt ein
Aberglaube? Karl Barth behauptet es. In seinem dogmatischen Riesenwerk
billigt er dem Fortschrittsgedanken nur im Kapitel von «Des Menschen Hochmut

und Fall» ein paar Zeilen zu, die eben deutlich zu machen versuchen, dass

die Feststellung einer Teleologie, einer Progression im Ganzen der
Weltgeschichte ein schlechterdings unmögliches Unterfangen sei. «Es braucht
Narren dazu», so schreibt er wörtlich (Dogmatik IV, 1, S. 565), «irgendwo
und irgendwie sind wir aber alle immer wieder diese Narren — um das

Einzelne mit dem Ganzen zu verwechseln und also etwa im Blick auf die
Entwicklung der Technik (im weitesten Sinne des Begriffs) von einem in
der Weltgeschichte stattfindenden Fortschritt des Menschen, der Menschheit
im Ganzen, zu träumen. Der Mensch selbst ist, alles Wandels seiner
geschichtlichen Gestalten und Betätigungen ungeachtet, gerade nicht progressiv'.

Hinsichtlich seiner Fähigkeit beziehungsweise Unfähigkeit, als homo
sapiens zu leben, sein Sein und Zusammensein auch nur im Blick auf eine
gewisse Erträglichkeit, auch nur auf eine gewisse Dauer in Griff zu bekommen,

ist er vielmehr stationär, in seinem Agieren und Reagieren einem am
Göpel im Kreis herumlaufenden, höchst unvernünftigen Rindvieh leider gar
sehr vergleichbar.» Es ist vielleicht nicht abwegig, wenn wir uns diese
kritischen Äusserungen eines klugen Mannes gerade jetzt zu Herzen nehmen,
da viele Menschen in hybridem Überschwang den Triumph menschlicher
Technik preisen. Passen wir auf, dass wir nicht auch unser «Rindvieh» auf
den Mond verpflanzen und dort die bekannte Narretei, wie sie auf Erden
gewiss besteht, fortsetzen!

Dennoch ist es mir unmöglich, Karl Barth Folge zu leisten. Seine These,
dass der Mensch im Grunde genommen unverbesserlich sei und bleibe, ist
der Trugschluss einer statischen Theologie und eines Glaubens an den starren

Fixismus formulierter Bekenntnisse. Seine Theologie ist eine entschlossene

und konsequente theologia crucis, eine Theologie des Kreuzes, die einen
Glauben an Gott lehrt, der den Glauben an den Menschen ausschliesst,
wenn nicht gar verdammt. Ich kann mich dieser engherzigen Auffassung
der biblischen Botschaft nicht anschliessen. Mir scheint die biblische
Botschaft weiter und umfassender zu sein, und sicher haben Leonhard Ragaz
und Pierre Teilhard de Chardin in dieser Sache richtiger gesehen. Der eine
vertritt einen universalen Glauben ans Reich Gottes, der andere lehrt uns
eine theologia gloriae, eine Theologie der Herrlichkeit. «Mundus theatrum
gloriae Dei est» (die Welt ist der Schauplatz von Gottes Herrlichkeit). Aber
was heisst «Welt»? Sie ist nicht, sie wird. Vom Kosmos als von einer sta-

211



tischen Grösse zu reden, ist, wissenschaftlich gesehen, ein Unfug. Der Kosmos

selbst befindet sich in einer unaufhaltsamen Evolution, kraft welcher

morgen noch etwas ganz Neues unter der Sonne erscheinen kann. Selbst aus
dem «am Göpel im Kreis herumlaufenden, höchst unvernünftigen Rindvieh»

kann morgen noch ein wirklicher Mensch werden. Wir sind des alten
«Pseudogottes» deshalb so müde, weil er wie ein Kirchenpopanz über
Weltuntergangsgewittern thront und unsere Menschenherzen im Innersten
aushöhlt. Uns fehlt es an menschlichem Glauben, an menschlicher Hoffnung
und an menschlicher Liebe. Es fehlt uns deshalb daran, weil wir an den
lebendigen Gott zu glauben verlernt haben, an den Gott, der sich nicht in
stationären Credos einfangen lässt, sondern der es mit uns lebenden
Menschen hält, so gewiss er in Christus Mensch geworden ist. Dieser Gott geht
mit uns Menschen voran in der Wissenschaft, in der Forschung auf allen
Gebieten und nicht zuletzt in der Raumforschung, er eröffnet uns die
entferntesten Gebiete des Universums und verlangt darum von uns einen Glauben,

der alles andere als ein ängstliches Festhalten, der vielmehr ein
Loslassen ist, eine gewissenhafte Hingabe, eine Überantwortung für immer an
ein Grösseres als man selbst, den Gauben an ein Empor durch das Voran.

Eben jetzt, da uns die Gnade widerfuhr, dass der erste Sprung der
Menschheit auf ein anderes Gestirn gelungen ist, bedürfen wir der neuen
Seele eines neues Zeitalters. Wir bedürfen einer neuen Politik. Wir dürfen
unsern alten Erdenzwist nicht auf extraterrestrische Verhältnisse übertragen
und ins Universum ausweiten. Angesichts der Grösse der Aufgabe drängt
uns das, was ehedem zum Kriege zwang, nunmehr zum Frieden. Kraft der
Evolution wird die Menschheit nicht nur zum Frieden befähigt, sondern
sie muss, ihrer Struktur nach, unausbleiblich eines Tages in den Frieden
emergieren. In seinem schönen Buche «Die Zukunft der Menschheit» erklärt
Teilhard: «Eher würde die Erde aufhören, sich zu drehen, als dass die
Menschheit, in ihrer Gesamtheit genommen, aufhörte, sich zu organisieren
und eins zu werden» (S. 203). Solch kühne Extrapolation ist allerdings nur
möglich in der Seele eines Menschen, der den Dämon des Immobilismus
aus sich verbannt hat, und der unter «Friede» etwas ganz anderes versteht
als bürgerliche Ruhe oder «millenaristische» Glückseligkeit, die sehr bald
tödliche Langeweile erzeugt. Der wahre Friede, so wie er biologisch allein
möglich sein kann, ist weder das Ende noch das Gegenteil allen Krieges; er
ist eher eine natürlich sublimierte Form des Krieges. Er ist der Widerschein
und der Ausdruck für den Normalzustand einer Menschheit, die endlich
zum Sinn für die Möglichkeiten und die Forderungen ihrer Evolution
erwacht ist. Er schliesst den Glauben an den Menschen nicht aus, sondern ein.
Denn ohne diesen Glauben ist es nutzlos zu versuchen, uns einander
anzunähern und uns miteinander zu verschmelzen. Es würde uns nicht gelingen.

Der von uns anfangs absichtlich beschworene Schreck vor unserem zum
Politikum gewordenen Nachtgestirn muss ein für allemal überwunden werden.

Trotz ihrem aufgesteckten Fähnlein wollen wir es den Amerikanern
glauben, dass sie ihren Imperialismus nicht auf den Mond übertragen. Sie
würden auch den Russen ihr «Mithaberrecht» gönnen und hätten auch

212



nichts dagegen, wenn wir Europäer eines Tages dort oben landeten. Aber
wir müssen uns im klaren sein darüber, dass die Menschheit auch mit dem
Mond sträflichen Missbrauch treiben kann, dass Gunst und Missgunst über
eine weltgeschichtliche Tat, die ein Teamwork von 300 000 Wissenschaftern
und Arbeitern geleistet hat, die Menschheit auch zu trennen vermag. Mich
dünkt, wenn diese Zeilen im Druck erscheinen, könnte im Nahen Osten
der heisse Krieg bereits ausgebrochen sein. Das auf dem Mond gelassene
Seismometer, das die dortigen Beben registriert, wird dann nichts mehr zu
bedeuten haben gegenüber dem Seismograph Gottes in unserer Völkerwelt,
gegenüber Israel. An ihm scheiden sich die Geister. Hoffen wir auch hier,
dass nicht ein zweiter Georges Bernanos erneut ein Buch schreiben muss
mit dem alten, ach so traurigen Titel: «Les grands cimetières sous la lune»!

Herbert Hug

Die unerlässlichen Grundlagen des Friedens und die

Verpflichtungen der Macht

In den vergangenen Jahren war leider nicht viel Rühmliches vom
politischen Handeln der USA zu berichten. Um so erwartungsvoller horcht man
auf, wenn über den Atlantik ernst zu nehmende kritische Stimmen zu uns
kommen, von denen gehofft werden kann, dass sie im Lande ihrer Herkunft
gehört werden und auch in den obersten Spitzen des Regimes nicht
unbeachtet bleiben können.

So ist mir erst unlängst eine Schrift unter vorstehendem Titel in die
Hand gekommen, welche die Hauptbehörde des «Nationalen Bundes der
christlichen Kirchen in den USA» — zu welchem beinahe alle christlichen
Kirchen ausser der römisch-katholischen und einzelner fundamentalistischen
Kirchen gehören, kurz «amerikanischer Kirchenbund» genannt —, im
Februar 1968 herausgegeben hat. Unter dem Regiment des Präsidenten Johnson,

zur Zeit der fiebrigen Studentenrevolten gegen den Krieg in Vietnam
und des fortschreitenden Kampfes der Schwarzen um ihre menschliche
Anerkennung, hat der amerikanische Kirchenbund diese «kurze Zusammenfassung

über den Stand der Politik» in den USA erarbeitet, die sich besonders

mit den kommenden Aufgaben der Aussenpolitik beschäftigt. Diese
Schrift ist es wert, auch in Europa bekannt zu werden.

«Diese Zusammenstellung will klar machen, dass die heutigen internationalen

Beziehungen zwischen den Nationen eine neue Ausrichtung der
gegenseitigen Stellungnahme, der Politik und Aktionen verlangen», und zwar im
besonderen in Hinsicht «auf die unerlässlichen Grundlagen des Friedens
und die Verpflichtungen der Macht, soweit sie die USA belangen».

Die Ausgangslage für die vorliegende Schrift sieht sie in der vielschichtigen

Entwicklung, welche die Menschheit durchmacht. «Das zwanzigste
Jahrhundert hat die einzigartige Tatsache geschaffen, dass es alle Menschen
in eine gegenseitige Abhängigkeit voneinander gebracht hat... In dieser

213


	Unser Nachtgestirn als Politikum

