
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 6

Artikel: Herbert Marcuse, der Philosoph der jungen Generation

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sehen, die die Strukturen schaffen, und dann machen diese sie zu Sklaven.
Aber es ist auch wahr, dass ein von Christus befreiter Mensch deren Ketten
nicht mehr erträgt; das im Brief an Philemon gegebene Beispiel spricht
eine klare Sprache. Und anderseits kann auch das humanste System zu
einem Gefängnis werden, wenn die Menschen einen Sklavengeist haben.
Das ist offensichtlich. Die «neuen Menschen» können nicht anders als die
neuen Dinge suchen, die von Dem gemacht sind, der «alle Dinge neu
macht», und sie halten sich nicht einmal mehr bei dem auf, was gestern
wahr war, denn das «Neue» von Gott erneuert sich jeden Tag. Aber nicht
alle, die Neuheiten suchen, sind neue Menschen, denn manchmal geschieht
es, dass sie Sie suchen, um ihr Gewissen zu beruhigen, so wie es die Christen

mit der »Religion» tun; oder auch aus Mode, also gerade aus dem
heraus, was in der menschlichen Natur alt ist: was sich immer der Mehrheit

anpassen muss.
Was mir heute wesentlich scheint, ist das Hören auf die Mahnung des

Propheten Ezechiel (18, V. 31): «Schaffet euch ein neues Herz und einen
neuen Geist! Watum wollt ihr denn sterben?» Denn nur mit einer neuen
Gesinnung und einem neuen Geist kann man die wirklich «neue Welt» —

die uns in der Person von Christus gezeigt worden ist — nicht nur
begreifen, sondern auch inmitten der Menschen lebendige Zeichen davon
geben. Die Menschen mit einem «neuen Geist» können die alten Strukturen

überflüssig werden lassen und dem Volk den wahren Sinn des Lebens
und die festen Grundlagen einer neuen Welt aufzeigen. Und dies ist uns
in Christus gegeben. Tullio Vinay

Herbert Marcuse,
der Philosoph der jungen Generation

Im Zusammenhang mit der ununterbrochenen Kette von Demonstrationen,

Massenaufmärschen, Strassenschlachten, Besetzungen amtlicher
Gebäude, Streiks und Krawallen, die mit verblüffender Gleichzeitigkeit in fast
allen Ländern sowohl des Westens als auch des Ostens eine frontale Opposition

gegen die etablierte IndustriegeseUschaft von heute, gegen den Polizeistaat

und seine bürokratische Verwaltung errichten, wird immer wieder der
Name eines Mannes genannt, der diese zwar weltweite, aber noch chaotische
und anarchische Opposition rational, moralisch und politisch untetstützt
und fördert: Herbert Marcuse. Ihn kennenzulernen, dürfte dazu beitragen,
den Sinn dieses viel diskutierten, antagonistischen Phänomens zu verstehen.

1. Herbert Marcuse, geboren 1898 in Berlin, studierte in seiner Geburtsstadt

und in Freiburg Philosophie, beteiligte sich massgebend an der
kritischen Ausgabe der Jugendschriften von Karl Marx und emigrierte 1933
unmittelbar vor dem Ausbruch der braunen Flut nach Genf, von wo er ein
Jahr später nach Neuyork übersiedelte. Er wurde Mitglied des Institutes für
Sozialforschung und Professor der Philosophie an der Columbia-Universität.

171



In zahkeichen Publikationen * brachte er seine philosophisch fundierte Kritik

an sozialen Sachverhalten zur Sprache, wobei er stets auf eine enge
Verknüpfung mit der politischen Praxis bedacht war. In den entscheidenden
Kriegs- und Nachkriegs jähren von 1942 bis 1950 hatte er selbst das Amt
des Sektionschefs im Staatsdepartement von Washington inne. Dann folgte
er einem Ruf der Universität von Kalifornien, wo er bis zuletzt als Professor
der Philosophie und der Soziologie eine fruchtbare Vortragstätigkeit
entfaltete.

2. Karl Marx und Sigmund Freud sind die beiden Denker, die auf Herbert

Marcuse den nachhaltigsten Einfluss ausgeübt haben. Marcuse hat aber
beide Denker mannigfaltig modifiziert, korrigiert, uminterpretiert und in
seine eigene kritische Theorie der Gesellschaft integriert. Marx hat zum
Beispiel einen klaren Begriff der Entfremdung des Menschen gewonnen.
Dieser Begriff ist aus dem leidenschaftlichen Prorest gegen die moderne
Sklaverei der kapitalistischen Gesellschaftsordnung entstanden. Die
Selbstentfremdung ist keine im Wesen des Menschen begründete «ideeUe»,
sondern eine höchst reale dort, wo anstelle des Befriedigungsbedürfnisses das

Profitstreben tritt, der Bourgeois sich ausliefert ans Geld, der Proletarier
gezwungen ist, sich selbst (als Produktionskraft) zu «veräussern». Das
Bewusstsein der Selbstentfremdung wird dabei bestimmt durch die wirtschaftliche

Situation des einzelnen. Während der Bourgeois in seiner Selbstbetäubung

ein «glückliches Bewusstsein» bewahrt, leidet der Proletarier am
Widerspruch, dass der Mensch wie eine Sache seiner selbst entfremdet
wurde, seinem Wesen nach aber, da er keine Sache ist, sich nicht entfremden
kann. Es nützt nach Marx nichts, diese Selbstentfremdung nur im Denken
aufzuheben (wie dies in der Religion und in der säkularisierten Theologie
Hegels geschehe). Es kommt alles darauf an, sie wirklich zu überwinden,
nämlich durch die Beseitigung ihrer Ursache: der Ausbeutung des Menschen
in der Klassenteilung. Für Marx ist der Proletarier in erster Linie der
Handarbeiter, der seine körperliche Energie im Arbeitsprozess verausgabt und
erschöpft, selbst wenn er mit Maschinen arbeitet. Der Kauf und Gebrauch
dieser körperlichen Energie unter unmenschlichen Verhältnissen zur
privaten Aneignung von Mehrwert zog die empörenden, unmenschlichen
Aspekte der Ausbeutung nach sich; der Marxsche Begriff denunziert die
körperliche Pein und das Elend der Arbeit. Das ist das materielle, greifbare
Element der Lohnsklaverei und Entfremdung — die psychologische und
biologische Dimension des klassischen Kapitalismus. Marcuse zeigt nun, wie die
stets vollkommener werdende Mechanisierung der Arbeit im fortgeschritte-

* Anmerkung. Die von mir benützten Schriften sind folgende: «Kultur und
Gesellschaft», 2 Bde, abgekürzt: KG-I, KG-II, Suhrkamp-Verlag; «Ideen zu einer
kritischen Theorie der Gesellschaft», IT, Suhrkamp; «Der eindimensionale Mensch», EM,
Luchterhand-Verlag; «Psychoanalyse und Politik», PP, Europäische Verlagsanstalt
Frankfurt; «Repressive Toleranz», RT, Beitrag der «Kritik der reinen Toleranz» in
Zusammenarbeit mit Robert Paul Wolff und Barrington Moore, Suhrkamp. Über
Herbert Marcuse: Jürgen Habermas: «Antworten auf H. M.», JH, Suhrkamp; Dr.
Ulrich Hedinger: «Repression und Pseudobefriedung» in «Kirchenblatt für die
reformierte Schweiz», 20. März und 3. April 1969.

172



nen Kapitalismus bei beibehaltener Ausbeutung die Einstellung und den
Status der Ausgebeuteten modifiziert. «Innerhalb des technologischen Ganzen

bleibt die mechanisierte Arbeit, bei der automatische und halbautomatische

Reaktionen den grösseren Teil der Arbeitszeit (wenn nicht die ganze)
erfüllen, als lebenslängliche Tätigkeit eine anstrengende, abstumpfende,
unmenschliche Sklaverei — die sogar anstrengender ist wegen der erhöhten
Beschleunigung und Kontrolle der mehr an der Maschine (als am Produkt)
Tätigen und der Isolierung der Arbeiter voneinander» (EM, 45). Der
Proletarier auf früheren Stufen des Kapitalismus war zwar das Lasttier, das
durch die Arbeit seines Körpers für die Lebens- und Luxusbedürfnisse sorgte,
während er in Dreck und Armut lebte. Damit aber war er die lebendige
Absage an die Gesellschaft. Demgegenüber verkörpert der organisierte
Arbeiter in den fortgeschrittenen Bereichen der technologischen Gesellschaft
diese Absage weniger deutlich und wird gegenwärtig, wie die anderen
menschlichen Objekte der gesellschaftlichen Arbeitsteilung, der technischen
Gemeinschaft der verwalteten Bevölkerung einverleibt. «Der maschinelle
Prozess im technologischen Universum zerstört die innerste Privatsphäre
der Freiheit und vereinigt Sexualität und Arbeit in einem unbewussten,
rhythmischen Automatismus - ein Prozess, der dazu parallel läuft, dass die
Beschäftigungen einander ähnlich werden» (EM, 47). Die Sklaven der
entwickelten industriellen Zivilisation sind sublimierte Sklaven, aber sie sind
Sklaven; denn den Sklaven erkennt man «nicht an seinem Gehorsam und
nicht an der Härte seiner Arbeit, sondern an seiner Erniedrigung zum
Werkzeug und an seiner Verwandlung von einem Menschen in eine Sache»

(EM, 53). Die Automation revolutioniert die ganze Gesellschaft im Westen
wie im Osten und treibt die Verdinglichung der menschlichen Arbeitskraft
zur Perfektion.

Wir stehen heute dem Phänomen gegenüber, dass Gewerkschaften und
Konzerne gemeinsam agieren. «Die Gewerkschaft wird nicht imstande sein,
die Arbeiter in der Raketenproduktion davon zu überzeugen, dass die
Unternehmung, für die sie arbeiten, ihr Gegner ist, wenn es der Gewerkschaft
wie dem Konzern darum geht, grössere Raketenverträge zu erhandeln, und
beide versuchen, andere Verteidigungsindustrien in das Gebiet zu bekommen,

oder wenn sie gemeinsam vor dem Kongress erscheinen und gemeinsam

verlangen, dass Raketengeschosse statt Bomber gebaut werden oder
Bomben statt Raketengeschosse, je nach dem Vertrag, den sie gerade haben»
(EM, 40).

Im «Kommunistischen Manifest» regieren noch die beiden Schlüsselbegriffe

Bourgeoisie und Proletariat als jeweils gegensätzliche Prädikate.
Die «Bourgeoisie» ist das Subjekt des technischen Fortschrittes, der Befreiung,

des Sieges über die Natur, der Schaffung gesellschaftlichen Reichtums
und der Entstellung und Zerstörung dieser Errungenschaften. Entsprechend
hat das «Proletariat» die Attribute totaler Unterdrückung und totaler
Aufhebung der Unterdrückung. Diese dialektische Beziehung der Gegensätze ist
heute in globaler Weise nivelliert in der eindimensionalen Gesellschaft, die
auch in Russland unter dem Druck der Massenproduktion für die Rüstungs-

173



industrie besteht und keinen Widerspruch erduldet. Die ehedem dialektische
Sprache ist der autoritären Ritualisierung der Rede gewichen.

Die eindimensionale Herrschaftswelt unseres Zeitalters sieht Marcuse
im Geist der Romane Samuel Becketts, und ihre wirkliche Geschichte findet
er in Rolf Hochhuths Stück «Der Stellvertreter» geschrieben. «Auschwitz
lebt immer noch fort, nicht in der Erinnerung, wohl aber in den vielfältigen
Leistungen der Menschen, den Raumflügen, den Raketen und raketengesteuerten

Geschossen, dem Jabyrinthischen Erdgeschoss unter der Imbisshalle',

den hübschen elektronischen Fabriken, sauber, hygienisch und mit
Blumenbeeten, dem Giftgas, das den Menschen in Wirklichkeit gar nicht
schadet, dem Geheimnis, in das wir alle eingeweiht sind» (EM, 258). In
einer Gesellschaft, die sich auf und gegen nukleare Zerstörung vorbereitet,
können auch Komfort, Geschäft und berufliche Sicherheit nur «als allgemeines

Beispiel versklavender Zufriedenheit dienen» (EM, 254). Sowohl im
repressiven Produktionsprozess als auch in seiner Konsumation (inbegriffen
Freizeit, Vergnügen, Spiel und Sport) wird das einzelne Individuum
vollständig von der technokratischen Gesellschaft manipuliert und hoffnungslos
eingegliedert. Erst das Bewusstsein dieser permanenten Repression kann eine
neue Vernunft erwecken, die das absolute Bedürfnis empfindet, aus diesem
Ganzen auszubrechen. So gelangt Marcuse zu seinen Zielforderungen, die
nicht einfach in der Negation des «Schluss-damit» oder «Heraus-aus-dem-
Bestehenden» stecken bleiben; vielmehr fordert er eine «neue Technologie»,
die dem Frieden und so auch dem Menschen dient, eine «neue Motal», eine
«radikale Umwertung der Werte». Hatte Nietzsche die Heraufkunft des

Nihilismus prophezeit, Marcuse sieht ihn in unserer Zwangswelt verwirklicht.

Er sieht aber auch die befreiende Kraft der sich meldenden Opposition.
«Überall sind auch die noch da, die protestieren... Selbst in der Gesellschaft
des Überflusses sind sie da: die das Sehen und Hören und Denken noch
nicht verlernt haben, die noch nicht abgedankt haben» (JH, 151). Instinktiv
regt sich da und dort die Weigerung, mitzumachen und mitzuspielen, der
Ekel vor aller Prosperität, der Zwang zu protestieren. «Es ist eine schwache,
eine unorganische Opposition, die aber doch, glaube ich, auf Triebkräften
und Zielsetzungen beruht, die mit dem bestehenden Ganzen in unversöhnlichem

Widerspruch stehen» (JT, 190).
3. Mit dem Stichwort «Triebkräften» berühren wir ein Kapitel in

Marcuses Werk, dessen Verständnis für sein ganzes Denken grundlegend ist. In
der Schrift «Psychoanalyse und Politik» sind Studien über das Thema
Trieblehre und Freiheit», «Die Idee des Fortschritts im Licht der
Psychoanalyse» und «Das Problem der Gewalt in der Opposition» enthalten. Diese
Studien lassen sich ohne Kenntnis der Freudschen Seelenlehre nicht
verstehen.

Sigmund Freud hat drei Bereiche seelischen Lebens unterschieden. Der
unterste Bereich ist die sogenannte «Es-Schicht». Sie ist dem Bewusstsein
nicht zugänglich; in ihr entfaltet sich das Triebleben. Wir selbst können
dieses «Es» mit unserem bewussten Willen nicht ohne weiteres beeinflussen.
Die Schicht oberhalb der Bewusstseinsebene nennt Freud das «Ich». Hier er-

174



leben wir uns selbst, hier wird der bewusste Wille wirksam. - Schliesslich
unterscheidet Freud eine dritte Schicht, das «Über-Ich». Dieses Über-Ich
umfasst den Bereich der Gesellschaftsordnung, in dem Gebote und Verbote
wirksam werden und in dem sich das entfaltet, was wir das Gewissen des
Menschen nennen. Im Über-Ich lebt also das Bewusstsein von den
überpersonalen ethischen Verpflichtungen. Das können die Forderungen der
gesellschaftlichen Ordnung oder auch religiöse Bindungen sein, die für den
Menschen die Richtschnur des Handelns angeben. Wenn das triebhafte
Geschehen des Menschen auf Regeln der Gesellschaft stösst, die das Ich nicht
zu bewältigen vermag, so erfolgt eine Unterdrückung des Triebes. Diesen
Vorgang bezeichnet die Psychoanalyse als Verdrängung. Neben der
Verdrängung spielt die Regression im unbewussten Geschehen eine grosse Rolle.
Sie bedeutet nichts anderes als Rückschritt im Gegensatz zu der fortschreitenden

Entwicklung normalen Lebens. Dem libidinösen Lustprinzip steht das

Realitätsprinzip mit seiner möglichen Regression gegenüber. Das Leben ist
ein Kampf zwischen antagonistischen Kräften: Eros und Thanatos, Libido
und Todestrieb. Für das Kind bildet der Vater die Autorität des Über-Ich,
daran es sein Ich aus der Es-Schicht heraus zu erarbeiten hat. Der Vater
verkörpert das Realitätsprinzip. Aber nach Marcuse gilt dies in der heutigen

Massengesellschaft, die das patriarchalische Familienwesen abgestreift
hat, nicht mehr. Die Determination in der Familie ist vielmehr eine negative:

«Das Kind lernt, dass nicht der Vater, sondern die Spielgefährten, die
Nachbarn, der Anführer der Bande, der Sport, die Leinwand die Autorität
für angemessenes geistiges und körperliches Verhalten sind» (KG-II, 95).
Das Kind wird mehr und mehr von ausserfamilialen Sozialisationsagenten
in Regie genommen, denen gegenüber weniger Widerspruch möglich ist als

gegenüber den Eltern. Durch die Beseitigung der intrafamilialen Konfliktpunkte

zwischen den Generationen wird die lebendige, das heisst affektiv
mitvollzogene Aneignung der kulturellen Leistungen erschwert. Die Schwächung

der affektiven Kräfte des Individuums bedeutet zugleich eine Schwächung

seiner Ich-Fähigkeiten; die Entwicklung zu einer selbständig denkenden

und selbstbewusst nach aussen wirkenden Person misslingt; das
Verharren in infantilen Abhängigkeitsverhältnissen gegenüber den von der
Gesellschaft einzig vorgesehenen Befriedigungs- und Handlungsmöglichkeiten

wird zur Regel.

In den am weitesten entwickelten Industriegesellschaften, den USA und
der UdSSR, steht Marcuses Meinung nach die psychologische Zurichtung
der Individuen zu oberflächlich zufriedenen und glücklichen Wesen im
Einklang mit der Abschaffung gesellschaftlicher und individueller Opposition

und der unterschiedslosen Orientierung der einzelnen an den geseU-
schaftlichen Zwecken, die auf ihre Vernünftigkeit von den einzelnen nicht
überprüft werden sollen. Denn die Zielsetzungen dieser Gesellschaften sind
irrational: Die rationalen Methoden der industriellen Güterproduktion schlagen

sich in gigantischen Zerstörungsmitteln nieder. Die Segnungen, die die
industrieUe Zivüisation gebracht hat — Beseitigung von Hunger innerhalb
ihres Gebietes, Kontrolle der Geburten, Erhöhung des Lebensstandards, Ver-

175



längerung der durchschnittlichen Lebenserwartung -, sind mit den schrecklichsten

Vernichtungsmöglichkeiten gekoppelt, deren Gefährlichkeit nicht
hinreichend deutlich wird, weil die positiven Leistungen des Systems davon
nicht zu trennen sind. Der «rationale Charakter der Irrationalität» der
heutigen Industriegesellschaften, sagt Marcuse, lasse soziale Alternativen sinnlos
erscheinen; politische Opposition ist damit überholt. In der Abschaffung
von politischer Opposition und der Entsublimierung der menschlichen
Antriebskräfte besteht die «Eindimensionalität» der industriellen Gesellschaften.

Widerstand gegen diese Eindimensionalität könne nur «totaler Protest»
der Individuen heissen, der im Namen des Lustprinzips gegen das
herrschende Realitätsprinzip erhoben werden müsse. Dabei stellt Marcuse das

Lustprinzip dem Leistungsprinzip diametral gegenüber.

Die fast dichotomische Gegenüberstellung von Lust- und Leistungsprinzip,
die Marcuse vornimmt, bildet ein Kategoriensystem, das Freud anders

handhabt. Freud hat seine Begriffe am Einzelfall entwickelt und nicht aus
einer allgemeinen philosophischen oder gesellschaftlichen Theorie abgeleitet.
Erst später hat er seine Begriffe auch zur Durchleuchtung kultureUer
Belange verwendet. Nach dieser späten Freudschen Trieblehre, auf die sich
Marcuse vor allem stützt, ist der Organismus mit seinen beiden Grundtrieben,

dem Eros und dem Todestrieb, so lange nicht soziabel, als diese Triebe
uneingeschränkt bleiben. Als solche sind sie ungeeignet zum Aufbau einer
Menschengesellschaft, in der eine relativ gesicherte Befriedigung der Bedürfnisse

möglich sein soll: Eros — uneingeschränkt — strebt nach nichts weiter
als nach intensivierter und verewigter Lustgewinnung, und der Todestrieb

- uneingeschränkt — ist die einfache Regression in den Zustand vor der
Geburt und damit tendenziell die Vernichtung alles Lebens. Soll es also zu
Kultur und Zivilisation kommen, so ist das Lustprinzip durch ein anderes,
die GeseUschaft ermöglichendes und erhaltendes Prinzip zu ersetzen: das

Realitätsprinzip. Es ist nichts anderes «als das Prinzip produktiver
Entsagung, entfaltet als das System aller der Triebmodifikationen, Verzichte,
Ablenkungen, Sublimierungen, die die Gesellschaft den Individuen
auferlegen muss, um sie aus Trägern des Lustprinzipes in gesellschaftlich
verwendbare Arbeitsinstrumente zu verwandeln. In diesem Sinne ist das

Realitätsprinzip identisch mit dem Prinzip des Fortschritts, weil erst durch das

repressive Realitätsprinzip Triebenergie frei wird für unlustvolle Arbeit,
für Arbeit, die gelernt hat, zu verzichten, Ttiebwünsche zu versagen, und die

nur dadurch gesellschaftlich produktiv wird und bleiben kann» (PP,42).
Das unaufhörliche Verdrängen der Eroskräfte wird sich aber rächen und
dem Destruktionstrieb Luft verschaffen. Freuds Buch «Das Unbehagen in
der Kultur» schliesst mit den Worten: «Die Menschen haben es jetzt in der

Beherrschung der Naturkräfte so weit gebracht, dass sie es mit deren Hilfe
leicht haben, einander bis auf den letzten Mann auszurotten. Sie wissen das,
daher ein gut Stück ihrer gegenwärtigen Unruhe, ihres Unglücks, ihrer
Angststimmung. Und nun ist zu erwarten, dass die andere der beiden himmlischen

Mächte', der ewige Eros, eine Anstrengung machen wird, um sich
im Kampf mit seinem ebenso unsterblichen Gegner zu behaupten» (506).

176



Das ist 1930 geschrieben. Was seither geschehen ist, wissen wir. Durch die
nukleare Bedrohung hat die Repression der technologischen Gesellschaft in
Ost und West einen Höhepunkt erreicht, von dem nur noch entweder der
Weg in die Katastrophe oder aber - das ist die einzige Chance - in die
Revolution offen bleibt.

4. Radikale Opposition in globalem Rahmen lautet Marcuses Losung. Er
hält die Studentenopposition für einen entscheidenden Faktor der heute
notwendigen Veränderung. Wohl weiss er, dass es sich dabei noch keineswegs
um eine unmittelbare revolutionäre Kraft handelt, aber er sieht in ihr einen
der stärksten Faktoren, die vielleicht einmal zu einer revolutionären Kraft
werden können. Die Herstellung von Beziehungen zwischen den
Studentenoppositionen in den verschiedenen Ländern hält er deswegen für eines der
wichtigsten Erfordernisse der Strategie in diesen Jahren. Noch bestehen
kaum Beziehungen zwischen der Studentenopposition in den Vereinigten
Staaten und der Studentenopposition bei uns, ja, es besteht nicht einmal
eine wirksame zentrale Organisation der Studentenopposition in den
Vereinigten Staaten. An der Herstellung solcher Beziehungen arbeitet Herbert
Marcuse, und er sieht in der Studentenopposition selbst einen Teil einer
grösseren Opposition, die man im allgemeinen als die Neue Linke, «the new
left» bezeichnet.

Opposition als Widerstand heisst «civil disobedience». Marcuse
beschwört geradezu das «Widerstandsrecht». Nach ihm gehört es zu den ältesten

und geheiligsten Elementen der westlichen Zivilisation. «Die Idee, dass

es ein Recht gibt, das höher ist als das positive Recht, ist so alt wie diese
Zivilisation selbst. Hier ist der Konflikt der Rechte, vor den jede mehr als

private Opposition gestellt ist; denn das Bestehende hat das legale Monopol
der Gewalt und das positive Recht, ja die Pflicht, diese Gewalt zu seiner
Verteidigung auszuüben. Demgegenüber steht die Anerkennung und
Ausübung eines höheren Rechts und die Pflicht des Widerstandes als Triebkraft
der geschichtlichen Entwicklung der Freiheit, .civil disobedience', als
potentiell befreiende Gewalt. Ohne dieses Widerstandsrecht, ohne dieses
Ausspielen eines höheren Rechts gegen das bestehende Recht ständen wir heute
noch auf der Stufe der primitivsten Barbarei» (PP, 62). Dieser Konflikt der
beiden Rechte bringt die ständige Gefahr des Zusammenstosses mit der
Gewalt mit sich, es sei denn, dass das Recht der Befreiung dem Recht der
bestehenden Ordnung geopfert wird und dass, wie bisher in der Geschichte,
die Zahl der von der Ordnung geforderten Opfer die der Revolution weiterhin

übersteigt. «Das aber bedeutet, dass die Predigt der prinzipiellen
Gewaltlosigkeit die bestehende institutionalisierte Gewalt reproduziert» (PP, 63).
Zur «civil disobedience» gehört die Verweigerung des Wehrdienstes und die
Organisation dieser Verweigerung. Das Problem der Gewalt ist dabei primär
ein Problem der Taktik. Es gehört dazu die Demonstration, die zeigt, dass

hier der ganze Mensch mitgeht und seinen Willen zum Leben anmeldet, das
heisst seinen Willen zum Leben in einer befriedeten, menschlichen Welt.
«Und wenn es für uns schädlich ist, Illusionen zu haben, so ist es ebenso
schädlich - und vielleicht schädlicher — Defätismus und Quietismus zu pre-

177



digen, die nur dem System in die Hände spielen können. Tatsache ist, dass

wir uns einem System gegenüber befinden, das, seit dem Beginn der
faschistischen Periode und heute noch, durch seine Taten die Idee des geschichtlichen

Fortschritts selbst desavouiert hat, ein System, dessen innere
Widersprüche sich immer von neuem in unmenschlichen und unnötigen Kriegen
manifestieren und dessen wachsende Produktivität wachsende Zerstörung
und wachsende Verschwendung ist» (PP, 68). Marcuse ruft: «Wir müssen
widerstehen, wenn wir noch als Menschen leben, arbeiten und glücklich
sein wollen. Im Bündnis mit dem System können wir das nicht mehr»
(PP, 68).

Es gibt nach Marcuse eine Art von Toleranz, die die Tyrannei stärkt.
Sie wird mehr oder weniger stillschweigend und verfassungsmässig der
Opposition entzogen. Sie dient der etablierten Politik. «Toleranz wird von
einem aktiven in einen passiven Zustand überführt, von der Praxis in eine
Nicht-Praxis: ins Laissez-faire der verfassungsmässigen Behörden» (RT, 94).
«Die Nachsicht gegenüber der systematischen Verdummung von Kindern
wie von Erwachsenen durch Reklame und Propaganda, die Freisetzung von
unmenschlicher zerstörender Gewalt in Vietnam, das Rekrutieren und die
Ausbildung von Sonderverbänden, die ohnmächtige und wohlwollende Toleranz

gegenüber unverblümtem Betrug beim Warenverkauf, gegenüber
Verschwendung und geplantem Veralten von Gütern sind keine Verzerrungen
und Abweichungen, sondern das Wesen eines Systems, das Toleranz
fördert als ein Mittel, den Kampf ums Dasein zu verewigen und die Alternativen

zu unterdrücken. Im Namen von Erziehung, Moral und Psychologie
entrüstet man sich laut über die Zunahme der Jugendkriminalität, weniger
laut über die Kriminalität immer mächtigerer Geschosse, Raketen und Bomben

— das reifgewordene Verbrechen einer ganzen Zivilisation» (RT, 95).
Es bleibt darum für die unterdrückten und überwältigten Minderheiten nur
noch das Naturrecht des Widerstandes übrig: «Wenn sie Gewalt anwenden,
beginnen sie keine neue Kette von Gewalttaten, sondern zerbrechen die
etablierte. Da man sie schlagen wird, kennen sie das Risiko, und wenn sie

gewUlt sind, es auf sich zu nehmen, hat kein Dritter, und am allerwenigsten
der Erzieher und Intellektuelle, das Recht, ihnen Enthaltung zu predigen»
(RT, 127).

Die gewaltlose Gesellschaft bleibt die Möglichkeit einer geschichtlichen
Stufe, die erst zu erkämpfen ist. Unter den bestehenden Verhältnissen kann
nach Marcuse auf die dialektische Beziehung zwischen Mitteln und Zwecken
nicht verzichtet werden. Zwar muss der Zweck in den repressiven Mitteln,
ihn zu erreichen, am Werke sein; aber auch dann setzen die Opfer Gewalt
voraus. Die heutige «Gesellschaft im Überfluss» stellt ein System als Ganzes
dar und hat sich zu einer ungeheuren repressiven Totalität zusammengeballt.
Die Macht des Negativen erwächst ausserhalb dieses Systems aus Kräften
und Bewegungen, die noch nicht von der aggressiven und repressiven
Produktivität dieser Gesellschaft erfasst sind oder die sich von dieser Entwicklung

schon befreit und deshalb die historische Chance haben, einen wirklich

178



anderen Weg der Industrialisierung und Modernisierung, einen humanen
Weg des Fortschritts zu gehen.

5. Wir kommen zum Schluss. Unsere referierende Darlegung verzichtet
auf eine kritische Auseinandersetzung. Wir haben nur versucht, mit ein paar
Pinselstrichen das Bild Marcuses zu umreissen. Es trägt noch andere Züge,
ernstere, gründigere, die sein philosophisches Ringen offenbaren. Marcuse
ist für die Mehrheit ein Ärgernis, ein Zeichen, dem widersprochen wird,
und natürlich auch ein Nonkonformist par excellence. Aber gerade so
gehört er in unsere «Blätter für den Kampf der Zeit». Er ist kein sanfter Pazifist,

und von religiösen Bindungen ist er frei, es sei denn, dass er als ein
Mann jüdischer Abstammung eine Bindung archaischer Natur in sich trägt,
worüber er selbst zu reflektieren verlernt hat. Es fällt aber auf, dass seine

wichtigsten Gewährsmänner selber auch Leute jüdischer Herkunft sind: Karl
Marx mit seinem Kommunismus, Sigmund Freud mit seiner Psychoanalyse,
Edmund Husserl mit seiner Phänomenologie, die den Existentialismus
gewissermassen einleitete, in dessen Lichte Marcuse seinen Hegel interpretierte,
und nicht zuletzt Albert Einstein, dessen Relativitätstheorie das Gefüge der

ganzen Welt veränderte. Marcuse gehört zu diesen grossen, unbestechlichen
Denkern, die im Namen individueller Freiheit sich gegen jegliches totalitäre

System aufbäumen und auch in einer hoffnungslosen Versklavung die
Hoffnung auf Freiheit nie aufgeben. Schon aus diesem Grunde müssen wir
sagen: ihn muss man hören; er ist einer von uns. Herbert Hug

Das Ende des Nonkonformismus

Es gibt Leute, die überzeugt sind, wie der New Yorker Korrespondent
der Nationalzeitung, Heinz Pol, hervorhebt (Nationalzeitung Basel, 25. Mai
1969), «dass die grosse Offensive der (amerikanischen) Jugend sehr bald
zu einer noch weitaus grösseren und blutigeren Gegenoffensive reaktionärer
Kreise führen und einem modernen Faschismus, made in USA, Tür und
Tor öffnen werde». Eine solche Möglichkeit besteht durchaus; denn «die
radikale Linke» an den Universitäten zählt, wie Heinz Pol sagt, höchstens
Zehntausende gegenüber Millionen von konservativ-reaktionär Eingestellten.

Heinz Pol meint, der weisse «back-lash» (der vorbereitete Gegenschlag)
habe sich gegen die Studenten nur noch nicht organisiert, dürfte sich aber
einstellen. Gegen die schwarzen Rebellen ist anderseits einiges an
Vorbereitungen unternommen worden, haben doch mehrere Divisionen von
Nationalgarden schon unter Johnsons Präsidentschaft eine Spezialausbildung

für die Unterdrückung von Rassenaufständen erhalten.
Ob der «back-lash» gegen die revolutionäre junge Generation der Weissen

ebenso brutale Formen annehmen wird, steht noch dahin. Es gibt da

Faktoren, die hemmend einwirken könnten. Einmal das schlechte Gewissen;
denn «liberal eingesteUte Kreise spüren sehr deutlich», wie Heinz Pol
feststellt, «dass die Revolte der Jugend, trotz ihren Ausschreitungen, die die

179


	Herbert Marcuse, der Philosoph der jungen Generation

