
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 5

Buchbesprechung: Hinweise auf Bücher

Autor: B.W.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


in Frankreich und später in England niederzulassen, wo er in kümmerlichen
Verhältnissen seinem Ideal diente.

Die längste Zeit seines Exildaseins verbrachte Michaltscheff aber in
Westdeutschland, vor allem in Hamburg. Als Lehrer für Englisch, Französisch,

Russisch und Latein schlug er sich mühsam durchs Leben, entfaltete
aber gleichzeitig eine bewunderswerte Tätigkeit im Dienste der Friedenssache

und der Vertriebenenhilfe. Die Neugründung des deutschen Zweiges
der Internationale der Kriegsdienstgegner und seine Ausbreitung zu einer
mächtigen Organisation war vor allem sein Werk. Die «Friedensrundschau»,
die er auf eigene Kosten herausgab und aus der in den «Neuen Wegen»
öfters zitiert wurde, gehört zu den wertvollsten Veröffentlichungen, die die
pazifistische Literatur der letzten Jahtzehnte aufzuweisen hat.

Ungezählten Bulgaren (und Angehörigen anderer Nationen), die während

des Zweiten Weltkrieges nach Deutschland verschleppt und zur
Sklavenarbeit für Hitlers Kriegsmaschine gezwungen wurden, war er ein
unermüdlicher, stets opferbereiter Helfer. Wie sein Jugendfreund Boris Gedueleff,
der ihm die Grabrede hielt, von Michaltscheff sagte: «Den Notleidenden
hätte er sein letztes Hemd geschenkt. Bis zum Ende hielt er fanatisch an dem
Gedanken fest, dass man einer Idee selbstlos dienen müsse; dass man aus
diesem Dienst keine Laufbahn und keinen Gelderwerb machen dürfe. Selbst
in den härtesten Jahren seines Lebens im Exil wurde er dieser Auffassung
nicht untreu.»

Im Jahr 1967 kehrte Theodor Michaltscheff nach Bulgarien zurück; er
ruht jetzt auf dem Friedhof von Gabarewo/Rosenthal. Das Andenken an
diesen ausserordentlichen Menschen wird weiterleben. H. K.

HINWEISE AUF BÜCHER

Ignazio Silone. Das Abenteuer eines armen Christen. Kiepenheuer & Witsch,
Köln 1969.

Es bedeutet vielleicht eine willkürliche Akzentverschiebung, wenn wir das neue
Buch von Silone von dem eingangs abgedruckten Kapitel aus betrachten. Wir dürfen
es hier wohl tun, denn «was bleibt», das könnte auch etwa das Inventar eines religiösen

Sozialisten sein, ohne Partei und ohne Kirche, mit dem Ziel «die Wirtschaft im
Dienste des Menschen» und der Verankerung im Vaterunser.

Das Abenteuer, das den Anlass zu diesem Buche gab, ist der Lebensweg des

Eremiten Peter von Morrone als Papst Cölestin V. Aus der Einsamkeit der Abruzzen
unerwartet in das höchste Amt der Kirche berufen, gerät seine christliche Reinheit
in scharfen Gegensatz zu der Intrigenwelt der Kurie, und nach wenigen Monaten
schon dankt er ab. In den zwölf Monaten, die das Drama umfasst, zeigen sich die
Gründe, wie es zu dieser Wahl kommt, die Schwierigkeiten Cölestins im Amt, sein
Entschluss zum Rücktritt, seine Flucht und seine Gefangennahme. Silone hat die
geschichtlichen Zusammenhänge genau studiert, doch geht es in diesen Vorgängen
vor allem um die Probleme, die auch heute noch aktuell sind.

Das Buch erinnert an ein Triptychon: die Tafel links, das Eingangskapitel,

168



erzählt von den Nachforschungen über die geschichtlichen und legendären Zusammenhänge

mit Papst Cölestin V. Die Tafel rechts, der Anhang, stellt in kurzen
Zusammenfassungen, beginnend bei Joachim da Fiore, die geschichtlichen Fakten und die
dichterischen Anspielungen auf Cölestin V. bei Jacopone da Tode, Dante und Petrarca
dar, während im grossen Mittelstück die spärlichen Fäden der Geschichte in Silones
eigene Überzeugung vom echten Christsein eingewoben sind. Da und dort mit einem
Schuss Humor oder Ironie, etwa wo ein Bauer vor Freude weint und sagt: «Endlich
werden wir einen Papst haben, der an Gott glaubt.» Der Streit zwischen einem Abt
von Einsiedeln und einer Zürcher Äbtissin wegen einer Abgabe von Honig wirkt für
uns Schweizer wie ein launischer Gruss: «Ich habe euch nicht vergessen.»

Von der Aussage Cölestins, das Christentum sei nicht eine Ausdrucksweise,
sondern eine Lebensweise, bis zu seiner konsequenten Ablehnung einen Krieg zu segnen,
könnten wir eigentliche Lehrsätze für ein ursprüngliches Christentum zusammenstellen,
doch soll die Begegnung mit Gedanken, die auch die unsrigen sind, denen nicht
vorweggenommen werden, die sich in das Buch vertiefen wollen. Sie werden erkennen,
dass die Verbindung des geschichtlichen Stoffes mit der «Utopie» der Gegenwart ein
Bild ergeben, das vermutlich der inneren Wahrheit des unglücklichen Papstes am
nächsten kommt. B. W.

Helmut Gollwitzer. Die reichen Christen und der arme Lazarus. Die Konsequenzen
von Uppsala. Chr. Kaiser Verlag, München 1968.

Auf gut hundert Seiten greift Professor Gollwitzer hier all die brennenden
Fragen auf, die sich auf die Verheissung «Siehe ich mache alles neu» angemeldet
hatten. Denjenigen, die Uppsala mit seinen allzuwohl ausgewogenen Beschlüssen und
Resolutionen abschreiben wollen, geben diese Ausführungen von den reichen Christen

und dem armen Lazarus einen Hoffnungsschimmer; es könnte doch noch alles
neu werden, wenn Professor Gollwitzer und seine Studenten, wenn da und dort ein
Pfarrer in seiner Gemeinde die Solidarität der Kirche mit der Menschheit ernst
nehmen. Es ist ja auch nicht von ungefähr, dass auf Christoph Blumhardt, Hermann
Kutter und Leonhard Ragaz hingewiesen wird.

Der Verfasser entschuldigt sich sozusagen, dass diese Schrift mehr Fragen berühre
als sie beantworte; ihre Funktion vor allem die des Hinweises sei. Das bedeutet, dass
sie zum gemeinsamen Studium der Fragen auffordern soll. Wie befruchtend könnte
das sein in vielen Kirchgemeinden, wo man zu eng um den Kirchturm herumsitzt.

Wir widerstehen der Versuchung auf die wichtigen Probleme, die Gollwitzer
aufgreift, einzeln hinzuweisen, um eine Tatsache festzustellen: die Konsequenzen von
Uppsala, wenn wir sie ernst nehmen, müssen zu Strukturänderungen führen. Sind
wir uns des ganzen Inhalts dieses Wortes, das heute so leicht verwendet wird,
bewusst? Es bedeutet nicht weniger als die Wirtschaft in den Dienst der Menschheit
zu stellen. Sind wir dazu bereit? Erkennen wir, dass es überhaupt keine andere Chance
des Überlebens gibt? Wenn ja, dann müssen wir uns mit Phantasie, die über das, was
heute allein möglich zu sein scheint, hinausgreifen und hinaustragen muss, an das
Studium der von Gollwitzer aufgeworfenen Fragen machen, mit Freunden und
Gleichgesinnten, wenn möglich auch mit Andersgesinnten. «Die Phantasie muss mit Utopie
dem täglichen Handeln das fernere Ziel setzen... Ohne die Utopie der sozialen
Demokratie, also des Sozialismus, ist schon heute die formale Demokratie, die wir
noch haben, nicht mehr zu retten.» B.W.


	Hinweise auf Bücher

