
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 5

Artikel: Was bleibt

Autor: Silone, Ignazio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was bleibt

Ein Schriftsteller, dessen Freunde wissen, dass er in alten Kloster- und
Ketzergeschichten seiner Heimat nach den Spuren einer Utopie sucht, die
ihm am Herzen liegt, und der sich weder als bigott noch als gottlos einordnen

lässt, sieht unschwer voraus, dass er gefragt werden wird, wie er zu der
Kirche von heute steht. Ich glaube nicht, dass man verpflichtet ist, auf eine
solche Frage zu antworten, aber für meine Person bin ich bereit, ihr sogar
zuvorzukommen, um so mehr, als dadurch einige Missverständnisse verhindert

werden können.
Meine Stellung zu dieser Frage ist keineswegs ungewöhnlich, aber da sie

an eine bestimmte Erfahrung gebunden ist, die nicht nur ich allein durchlebt

habe, mag sie auch für den einen oder anderen Leser nicht uninteressant
sein. Dabei denke ich besonders an diejenigen, die sich nach der üblichen
religiösen Erziehung in einer von Geistlichen geleiteten Schule in jungen
Jahren von der Kirche entfernt haben, nicht wegen der natürlichen Indifferenz,

die bei vielen jungen Leuten nach der Pubertät eintritt, auch nicht
wegen echter Zweifel oder weil sie die Substanz des christlichen Glaubens
aus intellektuellen Gründen ablehnen (das sind Ausnahmefälle), sondern
einfach, weil die Rückständigkeit, die Passivität oder der Konformismus
des christlichen Apparates angesichts der wirklich brennenden aktuellen Fragen

und Entscheidungen in einem gewissen Augenblick unerträglich werden.
Wir waren 17 bis 20 Jahre alt — was ohnehin entgegen der Meinung mancher

Klugredner ein unseliges Alter des Menschen ist —, als wir, durch
Krieg und Erdbeben jeder Stütze beraubt, uns auf irgendeine Weise allein
zurechtfinden müssten. In dieser Zeit, in der höchstes soziales Elend
herrschte, in der Gewalt, Verrat und Verbrechen allgemeine Verwirrung
stifteten und unbestraft blieben, handelten die Hirtenbriefe der Bischöfe
nach wie vor von der allzu freien Kleidung der Frauen, vom gemeinsamen
Baden am Strand, von den neuen Tänzen exotischen Ursprungs und vom
traditionellen Fluchen. Dieses beständige Ausweichen der Hirten, die seit
jeher beanspruchten, die moralischen Führer ihrer Herde zu sein, war ein
unerträgliches Ärgernis. Konnte man in einer solchen Kirche bleiben?

Wir werden diese Erfahrung nie vergessen können; trotzdem dürfen wir
nicht auf unseren alten Vorwürfen beharren, während das Leben weitergeht.
Niemand kann leugnen, dass die Kirche in Bewegung gekommen ist. Wir
müssen das ehrlich anerkennen und hoffen, dass sie in der eingeschlagenen
Richtung weiter geht. Das Konzil war ein positives Ereignis, das allen, auch
den Ungläubigen, zugute kommen wird. In dem Bemühen, sich zu erneuern,
sich den heutigen Verhältnissen anzupassen und die inneren Widerstände zu
überwinden, hat die Kirche eine geistige Vitalität bewiesen, die viele ihr
nicht mehr zugetraut hatten. Darüber kann man sich nur freuen. Einige der
mutigen Beschlüsse des Konzils erbrachten sogar eine befriedigende Antwort
auf manche der unbeachtet gebliebenen Fragen, die uns seinerzeit veranlassten,

mit der Kirche zu brechen.
Warum bleiben wir trotzdem fern? Es wäre kränkend, wenn man als

137



Grund dafür unseren Stolz, unsere Selbstachtung oder irgendwelche
Rücksichten annehmen würde. Wir sind vielleicht nicht frei von solchen Schwächen,

aber wenn es den Glauben angeht, ist die Erklärung nicht so einfach.
Um sie zu finden, darf man nicht nur die ursprüngliche Ursache des Bruches
im Auge haben, sondern man muss bedenken, was — allein durch die
Entfremdung — in einem Menschen vorgeht, der sich von der Kirche oder einer
entsprechenden politischen Organisation gelöst hat. Wenn der Rebell nicht
im Augenblick der Trennung in eine Art Starre verfällt, ist es unvermeidlich,

dass sich der Bereich der Nichtübereinstimmung mit der Zeit immer
mehr erweitert. Nicht immer und nicht notwendigerweise sind Groll und
Verbitterung des «Renegaten» der Grund, sondern einfach die Tatsache, dass

jede Realität anders wirkt, wenn man sie von aussen sieht. Vielleicht
bedenkt man zuwenig, in wie hohem Masse die disziplinare Bindung an eine
Gemeinschaft und eine auch nur passive Teilnahme an ihren Manifestationen

dazu beitragen, dass den allgemein anerkannten Glaubenssätzen willig
zugestimmt wird. Wenn man einmal «draussen» ist, erscheinen die religiösen

Dogmen keineswegs mit einem Schlage als etwas Künstliches und
willkürlich Aufrechterhaltenes, sie verlieren nicht sofort ihren Einfluss, ihre
Anziehungskraft, ihre Glaubwürdigkeit; aber am Ende, früher oder später,
erweisen sie sich als das, was sie sind: die sehr begrenzte Wahrheitslehre der
Kirche, ihr geistiges Erbe, das sie von anderen, auch von anderen christlichen
Kirchen unterscheidet, mit einem Wort: ihre Ideologie. Also nicht mehr die
Botschaft des Vaters an seine Kinder, an alle Kinder, nicht mehr das klare,
natürliche Licht, die einzige Wahrheit für alle, der sich niemand entziehen
kann, der aufnahmebereit ist, sondern das vielschichtige historische Produkt
einer bestimmten Kultur oder vielmehr einer Mischung aus verschiedenen

Kulturen, im besten Fall ein grossartiger Überbau. Aber was wird dabei aus
dem armen Christus?

Verständlicherweise ist die verlogene Naivität nicht wiederzugewinnen,
und man kann ihr auch nicht im Ernst nachtrauern. Wer nach einer solchen

Erfahrung täte, als wolle er trotzdem dieses System von Dogmen akzeptieren,
deren Gültigkeit in seinen Augen erschüttert ist, würde gegen seinen
Verstand und sein Gewissen handeln, sich selbst und die andern belügen, Gott
beleidigen. Niemand kann das von uns verlangen, weder Gewalt noch gute
Worte können das bewirken.

Ich habe schon erwähnt, dass etwas Ähnliches bei der Trennung von
einer politischen Partei geschehen kann, wenn sie in ihrem Aufbau der
Kirche gleicht und wie die Kommunistische Partei eine geschlossene Gesellschaft

ist. Wer nach den dreissiger Jahren die Kommunistische Partei
verliess, weil er den Sozialfaschismus ablehnte - Stalin sah in der Zerstörung
der demokratischen Institutionen durch den Nazismus einen Schritt vorwärts
zur Emanzipation des Proletariats —, der verneinte damals noch nicht die

ganze kommunistische Theorie und Praxis, er glaubte im Gegenteil, noch
ein orthodoxer Kommunist zu sein. Zwanzig Jahre später, als der XX.
Kongress der KPdSU den Stalinismus verurteilte und seine schlimmsten
Verirrungen dem sogenannten Personenkult zuschrieb, stellte sich den Betref-

138



fenden trotzdem nicht das Problem einer Rückkehr in die Partei. Der Par-
teikongress war zweifellos auf eine Weise ein Versuch, sich der neuen Zeit
anzupassen, also ein positives Faktum, aber der Renegat fühlte sich inzwischen

nicht mehr als Kommunist. «Draussen», in freier Luft, der Suggestion
der geschlossenen Gesellschaft entzogen, hatte sich sein zunächst begrenzter
Dissens auf das ganze im 19. Jahrhundert verankerte pseudowissenschaftliche
Gerüst des Leninismus und auf die totalitäre Praxis der Partei ausgedehnt.

Was dem, der ausserhalb jeder Kirche und Partei steht, geblieben ist,
lässt sich nicht in Glaubensbekenntnissen oder Paragraphen ausdrücken. Was
mich betrifft, so scheint es mir trotz allem christlicher und sozialistischer
Natur zu sein. Aber auf das Etikett kommt es nicht an. Die ersten Christen
wurden von manchen für Atheisten gehalten, nur weil sie die damals
üblichen Kulte ablehnten. Wenn ich, ihrem Beispiel folgend, etwa öffentlich
erklären würde, was ich von dem Ritus der Kranzniederlegung auf dem
sogenannten «Altar des Vaterlandes» halte, so würde auch ich wahrscheinlich
der Lästerung angeklagt werden.

Es bleibt also ein Christentum, das seiner Mythen entkleidet und auf
seine geistig-moralische Substanz zurückgeführt ist. Was unterwegs verloren
ging, fordert unseren Respekt, aber wir sehnen uns nicht danach zurück.
Wenn man es recht bedenkt, bleibt nicht viel mehr als das Vaterunser. Und
mit dem christlichen Gefühl der Brüderlichkeit und einer instinktiven
Hinneigung zu den Armen und Schwachen überdauert auch die Treue zum
Sozialismus. Ich weiss wohl, dass unter diesem Begriff heute die verschiedensten

und seltsamsten Dinge verstanden werden. Darum möchte ich betonen,
dass ich ihn im ursprünglichen Sinn verstehe: die Wirtschaft im Dienste des

Menschen, nicht des Staates oder irgendeiner Machtpolitik. Ignazio Silone
In: Ignazio Silone, «Das Abenteuer eines armen Christen». Kiepenheuer

& Witsch, Köln 1969.

Unsere Frühjahrstagung

Wir verdanken nachstehenden Bericht unserem hilfsbereiten Freund der «Neuen
Wege», Konrad Sturzenegger.

Den Vortrag an der diesjährigen Frühjahrstagung der religiös-sozialen
Vereinigung der Schweiz und der Vereinigung «Freunde der Neuen Wege»,
die am 4. Mai in Zürich stattfand, hielt Oberkirchenrat Dr. Heinz Kloppenburg

DD aus Dortmund, verantwortlicher Herausgeber der Zeitschrift
«Junge Kirche» und Reisesekretär des Internationalen Versöhnungsbundes
(IFOR), der zum Thema «Prag—Leningrad—Los Angeles, neue Begegnungen
mit Christen, Marxisten, Studenten» sprach.

Seinen Ausführungen stellte der Referent eine kurze, wegweisende
Betrachtung über 1. Joh. 5, 4 voran («Unser Glaube ist der Sieg, der die Welt
überwunden hat»). Immer wieder wird dieser Vers falsch ausgelegt. Es geht
nicht darum, von den Dingen dieser Welt Distanz zu nehmen, sich um die

139


	Was bleibt

