Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 4

Artikel: Verstandig oder unmiindig vor Gott? (Matthéus 11, 25-30)
Autor: Kobe, Willi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141582

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verstindig oder unmiindig vor Gott?

Matthius 11, 25—30

Zu welchen zihlen wir uns? Zu den Weisen und Verstindigen oder
zu den Unmindigen? Wenn ich auch niemandem zu nahe treten mochte,
so darf ich wohl behaupten, da wir alle gefragt sind, dass wir antworten
werden: Wir gehoren zu den Weisen und Verstindigen! Solch eine Ant-
wort ist gut zu verstehen. Wer wollte sich freiwillig unter Unmiindige ein-
reihen. Weise sein heisst doch altersklug und lebenserfahren sein; ver-
stindig sein heisst doch sich verniinftig, auf der Hohe der Zeit wissen!

Schliesslich ist uns diese Selbsteinschitzung als Menschen des Heute
nichts als angemessen. Sind wir nicht alle zur Schule gegangen, haben un-
sere Geistesgaben entfaltet und unsere Korperkrifte gestirkt und so eine
Berufslehre oder ein Studium bestanden. Jetzt sind wir gute Facharbeiter,
redliche Angestellte oder Beamte, ausgebildete Hausfrauen oder Miitter,
gewiegte Akademiker und wiirdig, als Volksfithrer aufzutreten. Wir haben
ein Stick der Welt auf weiten Reisen kennengelernt und uns daran ge-
wohnt, Menschen anderer Rasse oder Sitten um uns zu haben. So meistern
wir das komplizierte Dasein der heutigen Menschheit mit seinen vielfachen
Gefahren fiir den inneren und dusseren Bestand des Menschseins, angefan-
gen bei der Familie bis hin zu den Unternehmungen und Konzernen des
Wirtschaftslebens, bis in die verschlungenen Pfade der Politik hinein, bis
in die Massengesellschaft und ihre Kimpfe im Zeitalter des Hochkapitalis-
mus, der sich sozial tarnen mochte, so dass wir uns eines schonen Lebens-
standards erfreuen diirfen. Kaum achten wir der zukunftsschweren Ge-
witterwolken, die an unseren Landesgrenzen aufsteigen, die moglicherweise
Unbheil durch Gewalttaten und Kriegsverwicklungen anzeigen.

Jesus teilt unseren Stolz nicht. Nicht deshalb, weil er uns unsere Weis-
heit und Verstindigkeit vergonnte. Keineswegs! Nur etwas anderes ist fiir
ihn von entscheidender Bedeutung, Einmal macht er uns darauf aufmerk-
sam, dass es neben unserem Ideal der Weisheit und Verstindigkeit noch
die Unmiindigen gibt, und dann, dass diesen erst noch Vorziige gegeben
sind, die den andern versagt bleiben. Denn diesen allein, sagt er, ist es ge-
offenbart, das heisst klar und einsichtig gemacht, was jenen verborgen
bleiben muss.

Worum geht es bei diesem es? Jesus nennt es nur geheimnisvoll «die-
ses». Das «dies» ist es, an dem die Weisen und Verstindigen vorbeigehen,
indem sie es nicht beachten, obwohl es auch an ihrem Wegrande liegt.
Dieses «dies» ist es, das sie entbehren missen. Worum geht es bei ihm
offensichtlich? Es ist das Geheimnis um Gott. Es handelt sich um die
Klarheit {iber und die Einsicht in den Willen, den Weg und die Absicht
Gottes mit seinen Menschenkindern. Es geht um die Art und Weise, wie
wir Menschen in dieser Welt uns zur Erfillung des uns von Gott gege-
benen Sinnes unseres Daseins verhalten sollen.

Gewiss ist in unserem landldufigen Lebensverstindnis und in unserer
Lebensweisheit als Christen Gott nicht ausgeschlossen. Er gehort zu unse-

101



rem Bildungsbestand. Alle sind wir einmal unterwiesen worden und kon-
firmiert und sind nun Glieder unserer reformierten Kirche. Wir haben das
uns zugekommene Bild von Gott schon gerahmt an die Winde unserer
Lebensstube gehingt, jeder nach seiner Art, denn das gehort sich so im
Raume der christlichen Kultur. Gott ist uns der Spender unseres klingenden
Erfolges. Er segnet unser Vaterland und seine Armee. Er ermdglicht und
wiinscht unsere Almosen, die vom reichgedeckten Tisch unserer Wohl-
standsgesellschaft in dargereichte Almosenschalen fallen. Da hilt uns un-
sere Jugend ihre Bettelschale hin und bittet uns, und da wir nicht hoéren,
krakeelt sie uns an um ausreichendere und lebensbildendere und aufbauen-
dere Ausbildungsstitten und Zugang zur Mitbestimmung unseres gemein-
samen Geschickes. Da halten uns die Kranken und Alten, die geistig Zu-
rickgebliebenen oder sonst Lebensbeeintrichtigten ihre Bettelschale hin und
hoffen auf menschenfreundliche Wirdigung ihres Zustandes und dem-
entsprechende geniigende Heime und Pflegestitten. Schliesslich halten uns
die Briider und Schwestern aus der Dritten Welt, die im Hunger, in der
Krankheit oder durch Ausbildungsnotstand umkommen, ihre Bettelschale
hin und erwarten unsere Hilfe, die wir ihnen nicht gegen hohe Zinsen und
politische Auflagen gewihren sollten, so dass sie dadurch drmer werden,
als sie es schon vorher waren.

Daneben aber, was scheren sich Physiker, Techniker und die Forscher in
chemischen und bakteriologischen Laboratorien um Gott? Was kiimmern
wir uns um Gott, wenn unsere Zeit Milliarden fiir ABC-Waffen, Welt-
raumsatelliten und -stationen auf die Strasse wirft, um mit letzteren noch
besser die militirische Schwiche der Gegner ausforschen zu kénnen und
sie gegebenenfalls mit verbrecherischem Kriege zu iiberfallen? Was beach-
ten unsere Staatsorganisationen Gott, da wir durch sie sonst gutmiitige
Menschen zur Ausiibung morderischer Gewalttdtigkeit drillen, durch die sie
die ganze Wunderschopfung Gottes in einem Nu zu einem Aschenhaufen
zerfallen lassen konnen?

Solchen Zustinden unter uns Weisen und Verstindigen jubeln wir zu,
fordern sie und lassen die dafiir Verantwortlichen gewihren, da wir ja auch
Weise und Verstindige sind. Welche Uberheblichkeit massen wir uns ge-
geniiber Gott an, aus dessen Lebenswillen und Wunderfreude alles Ge-
schaffene seinen Bestand und seine Aufgabe erhalten hat. Martin Luther
hat in seiner letzten Predigt vor seinem Tode gesagt: «Alles, was Gott tat,
miissen sie verbessern, so dass es auf Erden keinen #rmeren, geringeren,
verachteteren Schiiler gibt als Gott. Jeder will sein Schulmeister sein.»

Solchen Weisen und Verstindigen, sagt Jesus, bleibt das Geheimnis
Gottes verschlossen und ist deshalb auch das Wort vom Kreuz eine Tor-
heit, wie der Apostel Paulus den Romern schreibt.

Den Unmiindigen allein steht der Zugang zur Weisheit und Erkenntnis
des Geheimnisses Gottes offen. Warum? Weil sie sich von ihrer eigenen
Weisheit und ihrem Verstindnis nicht haben verzaubern lassen, so sehr
sie solche Fihigkeiten auch aufzuweisen hitten. Sie haben es gelernt und
erkannt, dass durchs Stillesein und Lauschen auf das Echo der Evangeliums-
botschaft Jesu in ihrem Herzen und Gewissen allein das Geheimnis des

102



Heilswillens Gottes und der Zugang zu seinem Reiche aufgehen kann. Sie
heissen die Unmiindigen, weil sie vor Gott keinen eigenen Mund haben
wollen. Wie sollten sie sich auch solches vermessen?! Nur so vermogen
sie gesammelt auf Gottes Willen zu horen, da sie sich vor ihm nicht mit
eigenem Besserwissen in frommem oder unfrommem Geplapper hinstellen,
indem sie sich ihres eigenen Konnens rithmen.

Diese Unmiindigen nennen die Dichter die «Einfiltigen», wie wir mit
Claudius gesungen haben: Lass uns einfiltig werden, oder wie Tersteegen
bittet: Mache mich einfiltig! Es geht ihnen um die Einfalt. Wiren sie
Moderne gewesen, so hitten sie vielleicht sich so ausgedriickt, dass sie ge-
betet hatten: Lass uns nur auf einer Welle — der Deinen, o Gott — horen.
So brauchen wir vor dem von Jesus gebrauchten Wort «unmiindig» nicht
zu erschrecken. Es hat nichts zu tun mit unserem landldufigen Verstandnis
dieses Wortes, wie ungebildet, unfihig, dumm, blod sein. Klar steht vor
uns die Erkenntnis Jesu: Nur wer einfiltig, einwellig auf Gott eingestellt
ist, und nicht daneben noch auf anderen Wellen, Gotzenwellen, hort, dem
allein ist es gegeben, dass ihm das Geheimnis Gottes durch die Botschaft
Jesu aufgehen kann.

So wie der Sohn weiss, wer und was sein Vater ist, so ist es Jesus allein
gegeben, das Geheimnis unseres gottlichen Vaters zu liiften. Wir Menschen
miissten nicht mehr in der Finsternis unserer natiirlichen Triebe und Lei-
denschaften wie Blinde nach einem mdoglichen Weg fiir das menschliche
Zusammenleben und Fiireinanderleben tasten, sondern jetzt ist uns durch
Jesus der lichtvolle Freudenweg zu Gottes Dienst aufgezeigt. An uns liegt
es nun allein, ob uns die Wahrheit Gottes aufgehen kann und darf, je nach-
dem, ob wir uns bei den Weisen und Verstindigen oder bei den Unmiin-
digen einreihen,

Jesus ruft uns in den Kreis der Unmiindigen: Kommet her zu mir, so
will ich euch Ruhe geben fiir euer Suchen, Kiimmern und Wirrwerden iiber
dem Versagen vor den Aufgaben des menschlichen Daseins. Der Weg in
diese Welt hinein mit ihren Fragen, Schwierigkeiten, Noten, Klagen, mit
ihren Aufstiegen, aber auch ihrem Untergang, mit Tod und Geburt liegt
wie ein Joch schwer auf euerem Nacken. Kommet her zu mir, ich will
euch entlasten! Es ist keine leichte Sache, diesen Einladungsruf nicht nur
zu kennen, sondern ihn auch wirklich zu héren, aufzunehmen und ihm in
unseren gegebenen Umstinden zu folgen. Denn zuvor muss noch eine
Grundentscheidung gefillt sein, namlich die: will ich Gott vertrauen oder
nicht? Anerkenne ich Gott wirklich als meinen Schopfer und Vater und
will ich ihm in Treue ergeben sein oder nicht? Wir kénnen Jesu Ein-
ladung nur folgen, wenn wir es trotz allem wagen, Gott zu vertrauen, und
ihm uns und unser Geschick voll und ganz in seine Hinde legen und uns
von ihm zur Nachfolge Jesu fiihren lassen.

Wenn wir in dieses Wagnis einsteigen, dann sind wir nicht frei und
ledig jeder Aufgabe und Verantwortung, weil Gott nun alles fiir uns ord-
nete. Nein, dann nehmen wir das Joch Jesu auf uns. Was heisst das? Das
bedeutet, dass wir uns dem Willen Gottes unterstellen, so wie er uns aus
dem Evangelium Jesu und der Erfahrung unserer Nachfolge klar wird.

103



Dann sehen wir nicht nur unser Ich, seine Erfolge und Vergniigen, sondern
dann ist uns ebenso nah das Geschick jedes Mitgeschépfes und Mitmen-
schen in nah und fern mit seinen Noten und Kimpfen aufgegeben.

Was an uns ist, so ist fiir uns der Wille Gottes und sein Weg der
Nachfolge Jesu der einzige Wegweiser in unserer Arbeit und unseren
Diensten daheim, im Beruf, im Ratsaal, als Unternehmer, Handelsherr oder
Regierungsmann, in welchen Verpflichtungen ich auch drinstehen mag.
Wenn auch noch so vieles deshalb gegen uns aufstehen will, wir aus der
Gemeinschaft unserer Mitwelt ausgeschlossen werden, wir Verleumdung
und Plage auf uns nehmen miissen, was tut’s? Dies macht eben die Last
des Joches Jesu aus, der dieses ja eben auch trug.

Nehmen wir es aber auf uns, dann erfahren wir es selber, bestirkt darin
durch eine Wolke von Zeugen durch die ganze Geschichte der Christen-
heit hin, dass dieses Joch uns leicht erscheint. Aus der Liebe Gottes wird
uns die Kraft gegeben, es zu tragen mit Freude. Denn wir erleben die Be-
freiung von unserem Hochmut, der uns als Weise und Verstandige be-
driickte, und wissen uns hineingenommen in die Gemeinschaft der leben-
schaffenden Liebe, die das Reich Gottes trigt. Willi Kobe

Offensive ohne Waffen

Die «Neuen Wege» haben in der Februar-Nummer das Ergebnis einer Umfrage
iber «Militardienstverweigerer aus Gewissensgriinden und ziviler Dienst» publiziert.
Kenner des Problems werden vom erfreulich positiven Resultat kaum iiberrascht sein.
Um so mehr gilt es nun aber, Folgerungen zu ziehen und praktische Wege zum
«Zivilen Dienst» anzubahnen. Es sei vor allem auf die Feststellung hingewiesen,
dass 78 Prozent der befragten Dienstverweigerer einen Dienst auf internationaler
Ebene verwirklicht sehen méchten — und dass viele neben ihr «Nein» zum Krieg
ein «Ja» zur Hilfe an die Dritte Welt stellen.

Nun ist eben im deutschen Jugenddienst-Verlag eine Schrift erschienen,
die den erwihnten Fragenkomplex aufgreift und weiterbearbeitet. «Offen-
sive ohne Waffen» trigt den Untertitel «Entwicklungshilfe — Teil einer
neuen Friedensstrategie».* Das Autoren-Team mochte die Schwierigkeiten
auf dem Wege zum Frieden deutlich machen und dazu anregen, sich an
der Suche nach gangbaren Wegen zu beteiligen.

Ausgangspunkt ist die Situation in der Bundesrepublik, wo bekanntlich
die Kriegsdienstverweigerung nach Grundgesetz gewihrleistet ist. Ganz
anders ist die Lage in der Schweiz, wo seit Jahrzehnten um die Schaffung
eines Zivildienstes gerungen wird. Bis dahin leider ohne Erfolg. Diirfen wir
einige Hoffnung auf eine Teilrevision oder auf die Totalrevision der Bun-
desverfassung setzen? Im Fragenkatalog der Kommission Wahlen wird
immerhin darnach gefragt, ob fiir Militirdienstverweigerer aus Gewissens-

* «Offensive ohne Waffen, Entwicklungshilfe — Teil einer neuen Friedens-

strategie». Herausgegeben von Cornelius Bormann, Jugenddienst-Verlag Wuppertal,
1968. 68 Seiten, Fr. 4.60.

104



	Verständig oder unmündig vor Gott? (Matthäus 11, 25-30)

