
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 4

Artikel: Verständig oder unmündig vor Gott? (Matthäus 11, 25-30)

Autor: Kobe, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verständig oder unmündig vor Gott
Matthäus 11, 25—30

Zu welchen zählen wir uns? Zu den Weisen und Verständigen oder
zu den Unmündigen? Wenn ich auch niemandem zu nahe treten möchte,
so darf ich wohl behaupten, da wir alle gefragt sind, dass wir antworten
werden: Wir gehören zu den Weisen und Verständigen! Solch eine
Antwort ist gut zu verstehen. Wer woUte sich freiwiUig unter Unmündige
einreihen. Weise sein heisst doch altersklug und lebenserfahren sein;
verständig sein heisst doch sich vernünftig, auf der Höhe der Zeit wissen!

Schliesslich ist uns diese Selbsteinschätzung als Menschen des Heute
nichts als angemessen. Sind wir nicht alle zur Schule gegangen, haben
unsere Geistesgaben entfaltet und unsere Körperkräfte gestärkt und so eine
Berufslehre oder ein Studium bestanden. Jetzt sind wir gute Facharbeiter,
redliche Angestellte oder Beamte, ausgebildete Hausfrauen oder Mütter,
gewiegte Akademiker und würdig, als Volksführer aufzutreten. Wir haben
ein Stück der Welt auf weiten Reisen kennengelernt und uns daran
gewöhnt, Menschen anderer Rasse oder Sitten um uns zu haben. So meistern
wir das komplizierte Dasein der heutigen Menschheit mit seinen vielfachen
Gefahren für den inneren und äusseren Bestand des Menschseins, angefangen

bei der Familie bis hin zu den Unternehmungen und Konzernen des

Wirtschaftslebens, bis in die verschlungenen Pfade der Politik hinein, bis
in die Massengesellschaft und ihre Kämpfe im Zeitalter des Hochkapitalismus,

der sich sozial tarnen möchte, so dass wir uns eines schönen
Lebensstandards erfreuen dürfen. Kaum achten wir der zukunftsschweren
Gewitterwolken, die an unseren Landesgrenzen aufsteigen, die möglicherweise
Unheil durch Gewalttaten und Kriegsverwicklungen anzeigen.

Jesus teilt unseren Stolz nicht. Nicht deshalb, weil er uns unsere Weisheit

und Verständigkeit vergönnte. Keineswegs! Nur etwas anderes ist für
ihn von entscheidender Bedeutung. Einmal macht er uns darauf aufmerksam,

dass es neben unserem Ideal der Weisheit und Verständigkeit noch
die Unmündigen gibt, und dann, dass diesen erst noch Vorzüge gegeben
sind, die den andern versagt bleiben. Denn diesen allein, sagt er, ist es

geoffenbart, das heisst klar und einsichtig gemacht, was jenen verborgen
bleiben muss.

Worum geht es bei diesem es? Jesus nennt es nur geheimnisvoll «dieses».

Das «dies» ist es, an dem die Weisen und Verständigen vorbeigehen,
indem sie es nicht beachten, obwohl es auch an ihrem Wegrande liegt.
Dieses «dies» ist es, das sie entbehren müssen. Worum geht es bei ihm
offensichtlich? Es ist das Geheimnis um Gott. Es handelt sich um die
Klarheit über und die Einsicht in den Willen, den Weg und die Absicht
Gottes mit seinen Menschenkindern. Es geht um die Art und Weise, wie
wir Menschen in dieser Welt uns zur Erfüllung des uns von Gott
gegebenen Sinnes unseres Daseins verhalten sollen.

Gewiss ist in unserem landläufigen Lebensverständnis und in unserer
Lebensweisheit als Christen Gott nicht ausgeschlossen. Er gehört zu unse-

101



rem Bildungsbestand. AUe sind wir einmal unterwiesen worden und
konfirmiert und sind nun Glieder unserer reformierten Kirche. Wir haben das

uns zugekommene Bild von Gott schön gerahmt an die Wände unserer
Lebensstube gehängt, jeder nach seiner Art, denn das gehört sich so im
Räume der christlichen Kultur. Gott ist uns der Spender unseres klingenden
Erfolges. Er segnet unser Vaterland und seine Armee. Er ermöglicht und
wünscht unsere Almosen, die vom reichgedeckten Tisch unserer
Wohlstandsgesellschaft in dargereichte Almosenschalen fallen. Da hält uns
unsere Jugend ihre Bettelschale hin und bittet uns, und da wir nicht hören,
krakeelt sie uns an um ausreichendere und lebensbildendere und aufbauen-
dere Ausbildungsstätten und Zugang zur Mitbestimmung unseres gemeinsamen

Geschickes. Da halten uns die Kranken und Alten, die geistig
Zurückgebliebenen oder sonst Lebensbeeinttächtigten ihre Bettelschale hin und
hoffen auf menschenfreundliche Würdigung ihres Zustandes und dem-
entsprechende genügende Heime und Pflegestätten. Schliesslich halten uns
die Brüder und Schwestern aus der Dritten Welt, die im Hunger, in der
Krankheit oder durch Ausbildungsnotstand umkommen, ihre Bettelschale
hin und erwarten unsere Hilfe, die wir ihnen nicht gegen hohe Zinsen und
politische Auflagen gewähren sollten, so dass sie dadurch ärmer werden,
als sie es schon vorher waren.

Daneben aber, was scheren sich Physiker, Techniker und die Forscher in
chemischen und bakteriologischen Laboratorien um Gott? Was kümmern
wir uns um Gott, wenn unsere Zeit Milliarden für ABC-Waffen,
Weltraumsatelliten und -Stationen auf die Strasse wirft, um mit letzteren noch
besser die militärische Schwäche der Gegner ausforschen zu können und
sie gegebenenfalls mit verbrecherischem Kriege zu überfallen? Was beachten

unsere Staatsorganisationen Gott, da wir durch sie sonst gutmütige
Menschen zur Ausübung mörderischer Gewalttätigkeit drillen, durch die sie
die ganze Wunderschöpfung Gottes in einem Nu zu einem Aschenhaufen
zerfaUen lassen können?

Solchen Zuständen unter uns Weisen und Verständigen jubeln wir zu,
fördern sie und lassen die dafür Verantwortlichen gewähren, da wir ja auch
Weise und Verständige sind. Welche Überheblichkeit massen wir uns
gegenüber Gott an, aus dessen LebenswiUen und Wunderfreude alles
Geschaffene seinen Bestand und seine Aufgabe erhalten hat. Martin Luther
hat in seiner letzten Predigt vor seinem Tode gesagt: «Alles, was Gott tat,
müssen sie verbessern, so dass es auf Erden keinen ärmeren, geringeren,
verachteteren Schüler gibt als Gott. Jeder will sein Schulmeister sein»

Solchen Weisen und Verständigen, sagt Jesus, bleibt das Geheimnis
Gottes verschlossen und ist deshalb auch das Wort vom Kreuz eine
Torheit, wie der Apostel Paulus den Römern schreibt.

Den Unmündigen allein steht der Zugang zur Weisheit und Erkenntnis
des Geheimnisses Gottes offen. Warum? Weil sie sich von ihrer eigenen
Weisheit und ihrem Verständnis nicht haben verzaubern lassen, so sehr
sie solche Fähigkeiten auch aufzuweisen hätten. Sie haben es gelernt und
erkannt, dass durchs StiUesein und Lauschen auf das Echo der Evangeliumsbotschaft

Jesu in ihrem Herzen und Gewissen allein das Geheimnis des

102



Heilswillens Gottes und der Zugang zu seinem Reiche aufgehen kann. Sie

heissen die Unmündigen, weil sie vor Gott keinen eigenen Mund haben
wollen. Wie soUten sie sich auch solches vermessen?! Nur so vermögen
sie gesammelt auf Gottes Willen zu hören, da sie sich vor ihm nicht mit
eigenem Besserwissen in frommem oder unfrommem Geplapper hinstellen,
indem sie sich ihres eigenen Könnens rühmen.

Diese Unmündigen nennen die Dichter die «Einfältigen», wie wir mit
Claudius gesungen haben: Lass uns einfältig werden, oder wie Tersteegen
bittet: Mache mich einfältig! Es geht ihnen um die Einfalt. Wären sie
Moderne gewesen, so hätten sie vielleicht sich so ausgedrückt, dass sie
gebetet hätten: Lass uns nur auf einer Welle — der Deinen, o Gott — hören.
So brauchen wir vor dem von Jesus gebrauchten Wort «unmündig» nicht
zu erschrecken. Es hat nichts zu tun mit unserem landläufigen Verständnis
dieses Wortes, wie ungebildet, unfähig, dumm, blöd sein. Klar steht vot
uns die Erkenntnis Jesu: Nur wer einfältig, einwellig auf Gott eingestellt
ist, und nicht daneben noch auf anderen Wellen, Götzenwellen, hört, dem
allein ist es gegeben, dass ihm das Geheimnis Gottes durch die Botschaft
Jesu aufgehen kann.

So wie der Sohn weiss, wer und was sein Vater ist, so ist es Jesus allein
gegeben, das Geheimnis unseres göttlichen Vaters zu lüften. Wir Menschen
müssten nicht mehr in der Finsternis unserer natürlichen Triebe und
Leidenschaften wie Blinde nach einem möglichen Weg für das menschliche
Zusammenleben und Füreinanderleben tasten, sondern jetzt ist uns durch
Jesus der lichtvolle Freudenweg zu Gottes Dienst aufgezeigt. An uns liegt
es nun allein, ob uns die Wahrheit Gottes aufgehen kann und darf, je nachdem,

ob wir uns bei den Weisen und Verständigen oder bei den Unmündigen

einreihen.
Jesus ruft uns in den Kreis der Unmündigen: Kommet her zu mir, so

will ich euch Ruhe geben für euer Suchen, Kümmern und Wirrwerden über
dem Versagen vor den Aufgaben des menschlichen Daseins. Der Weg in
diese Welt hinein mit ihren Fragen, Schwierigkeiten, Nöten, Klagen, mit
ihren Aufstiegen, aber auch ihrem Untergang, mit Tod und Geburt liegt
wie ein Joch schwer auf euerem Nacken. Kommet her zu mir, ich will
euch endasten! Es ist keine leichte Sache, diesen Einladungsruf nicht nur
zu kennen, sondern ihn auch wirklich zu hören, aufzunehmen und ihm in
unseren gegebenen Umständen zu folgen. Denn zuvor muss noch eine
Grundentscheidung gefällt sein, nämlich die: will ich Gott vertrauen oder
nicht? Anerkenne ich Gott wirklich als meinen Schöpfer und Vater und
will ich ihm in Treue ergeben sein oder nicht? Wir können Jesu
Einladung nur folgen, wenn wir es trotz allem wagen, Gott zu vertrauen, und
ihm uns und unser Geschick voll und ganz in seine Hände legen und uns
von ihm zur Nachfolge Jesu führen lassen.

Wenn wir in dieses Wagnis einsteigen, dann sind wir nicht frei und
ledig jeder Aufgabe und Verantwortung, weil Gott nun alles für uns
ordnete. Nein, dann nehmen wir das Joch Jesu auf uns. Was heisst das? Das
bedeutet, dass wir uns dem WiUen Gottes unterstellen, so wie er uns aus
dem EvangeHum Jesu und der Erfahrung unserer Nachfolge klar wird.

103



Dann sehen wir nicht nur unser Ich, seine Erfolge und Vergnügen, sondern
dann ist uns ebenso nah das Geschick jedes Mitgeschöpfes und Mitmenschen

in nah und fern mit seinen Nöten und Kämpfen aufgegeben.
Was an uns ist, so ist für uns der Wille Gottes und sein Weg det

Nachfolge Jesu der einzige Wegweiser in unserer Arbeit und unseren
Diensten daheim, im Beruf, im Ratsaal, als Unternehmer, Handelsherr oder

Regierungsmann, in welchen Verpflichtungen ich auch drinstehen mag.
Wenn auch noch so vieles deshalb gegen uns aufstehen will, wir aus der
Gemeinschaft unserer Mitwelt ausgeschlossen werden, wir Verleumdung
und Plage auf uns nehmen müssen, was tut's? Dies macht eben die Last
des Joches Jesu aus, der dieses ja eben auch trug.

Nehmen wir es aber auf uns, dann erfahren wir es selber, bestärkt darin
durch eine Wolke von Zeugen durch die ganze Geschichte der Christenheit

hin, dass dieses Joch uns leicht erscheint. Aus der Liebe Gottes wird
uns die Kraft gegeben, es zu tragen mit Freude. Denn wir erleben die
Befreiung von unserem Hochmut, der uns als Weise und Verständige
bedrückte, und wissen uns hineingenommen in die Gemeinschaft der
lebenschaffenden Liebe, die das Reich Gottes trägt. Willi Kobe

Offensive ohne Waffen

Die «Neuen Wege» haben in der Februar-Nummer das Ergebnis einer Umfrage
über «Militärdienstverweigerer aus Gewissensgründen und ziviler Dienst» publiziert.
Kenner des Problems werden vom erfreulich positiven Resultat kaum überrascht sein.
Um so mehr gilt es nun aber, Folgerungen zu ziehen und praktische Wege zum
«Zivilen Dienst» anzubahnen. Es sei vor allem auf die Feststellung hingewiesen,
dass 78 Prozent der befragten Dienstverweigerer einen Dienst auf internationaler
Ebene verwirklicht sehen möchten - und dass viele neben ihr «Nein» zum Krieg
ein «Ja» zur Hilfe an die Dritte Welt stellen.

Nun ist eben im deutschen Jugenddienst-Verlag eine Schrift erschienen,
die den erwähnten Fragenkomplex aufgreift und weiterbearbeitet. «Offensive

ohne Waffen» trägt den Untertitel «Entwicklungshilfe — Teil einer
neuen Friedensstrategie». * Das Autoren-Team möchte die Schwierigkeiten
auf dem Wege zum Frieden deutlich machen und dazu anregen, sich an
der Suche nach gangbaren Wegen zu beteiligen.

Ausgangspunkt ist die Situation in der Bundesrepublik, wo bekanntlich
die Kriegsdienstverweigerung nach Grundgesetz gewährleistet ist. Ganz
anders ist die Lage in der Schweiz, wo seit Jahrzehnten um die Schaffung
eines Zivildienstes gerungen wird. Bis dahin leider ohne Erfolg. Dürfen wir
einige Hoffnung auf eine Teilrevision oder auf die Totalrevision der
Bundesverfassung setzen? Im Fragenkatalog der Kommission Wahlen wird
immerhin darnach gefragt, ob für Militärdienstverweigerer aus Gewissens-

* «Offensive ohne Waffen, Entwicklungshilfe — Teil einer neuen
Friedensstrategie». Herausgegeben von Cornelius Bormann, Jugenddienst-Verlag Wuppertal,
1968. 68 Seiten, Fr. 4.60.

104


	Verständig oder unmündig vor Gott? (Matthäus 11, 25-30)

