
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 3

Artikel: Unsere Friedensbotschaft und die Dritte Welt

Autor: Bühlmann, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unsere Friedensbotschaft und die Dritte Welt

Meine Brüder und Schwestern,

ich möchte Sie in dieser halben Stunde nicht unmittelbar auf Ihren Kirchgang

einstimmen oder Ihre private Frömmigkeit mehren, sondern Sie
hinausführen in die ferne Welt, und Sie zusammenstossen lassen mit den zwei
Milliarden von Mitmenschen, denen es vor lauter Hunger nach dem Erdenbrot

fast vergeht, sich nach Himmelsbrot zu sehnen. Eine solche Begegnung

sollte ja unsere Frömmigkeit nicht stören, wohl aber ihr die heutige
und echt evangelische Dimension geben.

Sie haben eben den Ausschnitt aus einem afrikanischen Trauergesang
auf den Tod von Johannes XXIIL, John Kennedy und Pandit Nehru
gehört. Es war eines meiner tiefsten Afrikaerlebnisse, vielleicht gerade
deshalb, weil es nicht organisiert war, sondern die ganze Spontaneität des
afrikanischen Menschen daraus sprach. Ich schlenderte durch die Strassen im
Aussenquartier von Daressalaam, wurde von einem faszinierenden Trom-
mekhythmus angezogen, steckte die Nase in den Innenhof eines Hauses
und entdeckte die Gruppe von Männern und Frauen, die ihrer Trauer um
die drei genannten Männer Ausdruck gaben. Sie hatten mit keinem von
ihnen je gegessen noch sie gesehen. Aber sie haben gespürt, dass jene
Toten für eine grosse Sache gelebt, für den Frieden gewirkt und es auch
mit den Afrikanern gut gemeint hatten. Solche Männer werden betrauert,
aber noch mehr: solche Männer, und Frauen, werden gesucht!

Das Fastenopfer der Schweizer Katholiken, das nicht bloss eine
Geldsammlung sein will, sondern eine stete Erneuerung der christlichen Haltung
erstrebt, hat dieses Jahr das Thema «Friede» zur Besinnung vorgeschlagen.
Es wird an den kommenden Sonntagen in seinen verschiedenen Aspekten
dargelegt werden. Wir beginnen heute mit dem weitesten Kreis: unsere
Friedensbotschaft und die Dritte Welt, d. h. neben Ost und West die
südliche Welt, Lateinamerika und die jungen Staaten von Afrika und Asien.

Um es gleich zu sagen: es steht schlecht mit dem Frieden in dieser
Welt! Wohl reden unsere Zeitungen fast täglich von Friedensprogrammen,
Friedensparolen, von Verhandlungen, Kontakten, Dialogen, vom Friedens-
Nobelpreis, selbst von Gebeten der Kirchen um den Frieden. Aber auf den
gleichen Seiten haben sie zu berichten von Kriegen, Unruhen, Aufständen,
Gewaltakten am laufenden Band.

Korea, Kongo, Vietnam, Biafra sind einige Stichworte der traurigen
Bilanz, wobei wir leider sagen müssen, dass in all diesen heissen Kriegen
der Kleinen die Grossmächte auf dem Rücken der Kleinen ihren kalten
Krieg austragen und um ihre Wirtschaftsposition kämpfen. Kürzlich
erschien eine Schrift mit dem bezeichnenden Titel: Biafra, Bürgerkrieg der
Ölkonzerne (Oberbaumpresse, Berlin).

Diese Kriege und die sich häufenden Staatsstreiche in der Dritten Welt
sind nur aufgeplatzte Geschwüre an einem Organismus, der als ganzer

69



krank ist. Und dort, wo Friede zu sein scheint, steht es oft noch schlimmer.
Es ist erzwungene Ruhe, Ruhe vor dem Sturm, Ruhe einer lethargischen
Masse, die plötzlich zur letzten Verzweiflungstat explodieren kann. Denn
diese Menschen sind gezeichnet von Armut, Krankheit und Hunger. Sie
leben von der Hand in den Mund. Sie kennen den schwarzen Hunger, der
in Zeiten der eigentlichen Hungersnöte Tausende und Millionen würgt
und erwürgt, und den weissen Hunger, die chronische Unterernährung, der
zufolge sie von ständiger Mattheit befallen sind, anfällig werden für alle
Krankheiten, unfähig sind zu grösserer Arbeitsleistung, wodurch die
Produktion sinkt, die Ration noch schmäler, der Hunger noch grösser wird,
und der Teufelskreis der Not sich noch enger zusammenzieht.

Der Horizont der nächsten Jahre und Jahrzehnte verheisst nach dem

jetzigen Stand der Dinge keine Besserung. Im Gegenteil, die Lage wird
noch schlimmer werden infolge des starken Geburtenüberschusses, der

sogenannten Bevölkerungsexplosion, die ausgerechnet in den Nodändern die
höchste Kurve erreicht, weil sich hier das Leben instinktiv gegen das
Aussterben wehrt und möglichst viele Kinder auf die Welt stellt. Volkswirtschafter

und Statistiker der Weltorganisationen sehen voraus, dass wir, faUs

nicht entscheidende Gegenmassnahmen getroffen werden, einer Hungersnot

von weltweitem Ausmass entgegengehen, einer grauenhaften
Katastrophe als bitteres Erbe unserer versäumten Planung und Hilfe.

Doch, was sollen wir dazu sagen, wir durchschnittliche Schweizer
Bürgerinnen und Bürger, die wir ja nicht an den Schalthebeln des

Weltgeschehens sitzen? Und wir durchschnittliche Christen, die wir ja nicht
die Macht haben, das Wunder der Brotvermehrung zu wiederholen? Sollen
wir die Hände resigniert in den Schoss legen und den Hungernden wenigstens

den frommen Trost geben: «Selig seid ihr, denn ihr werdet gesättigt
werden?» Dann müssten uns die Worte des Apostels Jakobus treffen, der
schreibt: «Da ist ein Bruder oder eine Schwester, denen es an der nötigen
Kleidung oder an der täglichen Nahrung fehlt. Wenn nun einer von euch

zu ihnen sagt: ,Geht in Frieden! Wärmt euch! Esst euch satt!', aber er
gibt ihnen nicht, was sie zum Leben brauchen: was nützte das? Ein
Gericht ohne Erbarmen ergeht über den, der kein Erbarmen geübt hat.» Mit
leeren Worten wenden wir also die Not nicht. Dazu wird auch unsere
Verkündigung des Evangeliums unglaubwürdig, wenn wir christliche,
wohlhabende Länder nicht zu einschneidenden und wirksamen Massnahmen

gegen die Not bereit werden. Äusserer Friede ist nicht ein Geschenk, das

vom Himmel fällt. Wohl wurde uns auf den Fluren von Bethlehem der
Friede verkündet. Aber dieser Friede, den Christus uns allen, meine Brüder
und Schwestern, so hoffe ich, ins Herz gesprochen hat, fordert von uns
etwas: den Einsatz für die andern, damit auch sie den vollen Frieden
bekommen. Im Hunger aber gedeiht dieser Friede nicht. «Das neue Wort
für Friede heisst Entwicklung», sagt Papst Paul VI. in der aufrüttelnden
Enzyklika über den Fortschritt der Völker.

Um diesem Frieden zu dienen, braucht es von uns eine innere Besinnung

und ein ganz neues Engagement. Wie können wir es denn wie selbst-

70



verständlich hinnehmen, dass wir jeden Tag wenigstens dreimal zu Tische
sitzen und uns mit abwechslungsreichem Menü satt essen, und vor unserer
Tür — denn was macht heute schon eine Distanz von fünf oder acht
Flugstunden aus? — liegt der arme Lazarus, die hungernde Menge, die zu
gewissen Zeiten des Jahres froh wäre, wenigstens eine Handvoll Reis zu
haben? Die Tragik wiU es, dass trotz allem, was in den letzten zehn Jahren
an Entwicklungshilfe geschah, der Graben, der Abstand im Lebensstandard
der reichen und armen Völker nicht kleiner, sondern grösser wurde. Denn
fast alles Bestreben der Industriestaaten geht darauf aus, neben der
militärischen Aufrüstung den eigenen Wohlstand noch mehr zu steigern, und
nur ein minimer Prozentsatz ihrer Ausgaben wird dafür eingesetzt, damit
die Dritte Welt ihren Rückstand allmählich aufholen könne. Ein
sprechendes Beispiel: Dem Weltgesundheitsamt ist es gelungen, die Beiträge
der 127 Mitgliedstaaten für dieses laufende Jahr auf insgesamt 60 Millionen
Dollar zu erhöhen zum weltweiten Kampf gegen Pocken und Malaria.
60 Millionen Dollar, immerhin eine schöne Summe, nicht? Aber das ist
ein Drittel dessen, was allein die USA jährlich für die Forschung in der
biochemischen Kriegsführung aufwenden, also für die Züchtung hochinfektiöser

Krankheitserreger. Gegen solche Widersprüche der modernen
Weltgesellschaft, die einerseits den Kampf fürs Leben propagiert und gleichzeitig

den Kampf für den Tod intensiviert, die einerseits uns Menschen
der Konjunkturländer auf raffinierteste Weise stets neue Bedürfnisse
schafft und anderseits die Grundbedürfnisse von zwei Dritteln der
Menschheit nicht befriedigen kann, muss man protestieren, zuerst im Herzen,

aber auch in den Zeitungen, selbst auf den Strassen und in den
Kirchenräumen!

Noch eine andere Tragik: nicht bloss ist die Welt geteilt in arme und
reiche Länder; auch in den armen Ländern selbst besteht oder entsteht
eine fatale ZweiklassengeseUschaft: obenauf die Grossgrundbesitzer, die
Neureichen, Politiker und Verwaltungsleute, die sich bestechen lassen und
in erster Linie für ihre Tasche sorgen, und unten die Masse, die von den
Segnungen des modernen Lebens wenig spürt. Natürlich darf man nicht
veraUgemeinern. Aber an aUzu vielen Orten kommt der genannte
Missstand vor.

Deshalb hört man auf unseren Strassen laut und lauter: der südamerikanische

Latifundiario, der afrikanische Minister, der mit seiner Frau im
goldenen Bett schläft, und der steinreiche Maharadscha, die sollen sich
zuerst um ihre hungernden Mitbürger kümmern, bevor man zu uns auf Pump
kommt. Doch das liefert uns kein Alibi und keine Ausrede. Genau wir,
die wir das Evangelium zur Grundlage unseres Lebens erklären, sollen
anders handeln als die andern. Der «Nächste» im Gleichnis ist nicht der
Bruder oder der Freund, sondern der Fremde, der Unbekannte, an dem
seine eigenen Leute vorüberziehen, und auf den wir zufäUig - und doch
nicht ganz! - am Wegrand stossen, am Wegrand der heutigen Welt. Wenn
darum der Weltfriede nur über die Entwicklung der armen Völker führt,
dann sind die «Friedfertigen» des Evangeliums nicht bloss jene innerlich

71



abgeklärten und frohen Menschen, die in der Gemeinschaft so wohltuend
wirken, sondern es sind auch, und heute vor allem, die aktiven Friedensstifter,

die unter Umständen ungewohnte Wege gehen, schwere Risiken
auf sich nehmen, um schliesslich die Voraussetzungen für den Frieden zu
erkämpfen.

In der katholischen und noch mehr in der protestantischen Theologie
gehen die Überlegungen heute so weit, dass man in Notfällen, wo die
Ungerechtigkeit derart in den bestehenden Strukturen einbetoniert ist, dass

sie vor friedlichen Mitteln nicht wanken noch weichen wird, dass man
sich da im Gewissen, aus Liebe zu den andern, zur Gewalt und zur
Revolution verpflichtet fühlen kann, dass man in diesem Fall die aktive
Teilnahme an der Revolution für die Gerechtigkeit als ebenso vom Wesen des

Christentums her begründet einsieht wie die aktive Teilnahme an der

Liturgie.
Nun, das sind nicht Gedanken, die man auf dem Markte feilbietet.

Aber sie soUen uns zu denken geben und uns auf den Grund der Sache

dringen lassen. Wenn nämlich Hungertod und kriegerische Selbstzerstörung
die drohenden Möglichkeiten der modernen Entwicklung sind, wenn die
Erde Raum und Nahrung hätte für alle, wenn Technik und Wissenschaft
in der Lage wären, dem Hunger zu wehren und für alle ein menschenwürdiges

Dasein zu schaffen, und wenn dies doch nicht oder nur so schwer
und zäh geschieht, so enthüllt sich darin die Sünde, die wir in unserem
Innern nicht mehr leicht anerkennen woUen, die aber in dieser äussern,
ungerechten Situation entlarvt vor uns steht und zum Himmel schreit. Wir
müssen endlich dahinter gehen, diese Sünde, dieses Ärgernis der Welt zu
beseitigen, so oder so.

Bischof Helder Camara von Brasilien gibt uns dazu das erlösende Wort:
«Eine Revolution des Hasses», sagt er, «lässt sich in den Entwicklungsländern

nur vermeiden, wenn eine Revolution der Güte durch die christlichen

Länder geht.» Revolution der Güte! Also nicht bloss eine gelegentliche

Gabe, ein sich aufdrängendes Almosen, sondern eine revolutionäre,
den Rahmen des Gewohnten sprengende Tat, falls nötig mit neuartigen
Mitteln in Gang gebracht und auch von den andern gefordert. Es wäre ja
nicht recht, die guten Wohltäter der Mission stets mehr zu pressen und
die andern ungeschoren davonkommen zu lassen. Denn Gemeinschaft mit
der Dritten Welt und Hilfe für sie ist heute nicht mehr bloss eine
Angelegenheit des Mitleides, sondern der Gerechtigkeit, «eine schwere
Verpflichtung der Industriestaaten», wie das Konzil erklärte.

Das Fastenopfer der Schweizer Katholiken, das an einem Sonntag auf
freiwiUiger Basis neun Millionen Franken auf den Altar bringt, ist sicher
ein echtes Zeichen christlicher Liebe. Wenn man aber weiss, dass dieses

Ergebnis zur Hauptsache nur von rund einem Drittel der Kirchgänger -
von den andern nicht zu reden - getragen wird, erkennt man, dass noch
eine Riesenaufgabe der weiteren Werbung vor uns liegt. Und wenn die
Schweizerische Eidgenossenschaft in den letzten drei Jahren je 30 Millionen

Franken für technische Zusammenarbeit oder Entwicklungshilfe aus-

72



gab, so scheint das eine beachtliche Summe zu sein. Aber wenn man
berechnet, dass dies auf den Kopf pro Jahr sechs Franken oder fünf Zigaret-
tenpäcklein ausmacht, dann ist das, gemessen an der herrschenden Not
und verglichen mit anderen Budgets unseres Staatshaushaltes, ein bescheidenes

Zeichen des guten Willens, aber keineswegs die Erfüllung der
«schweren Verpflichtung», die uns aufgetragen ist.

Der Schweizerische Evangelische Kirchenbund und die Schweizerische
Bischofskonferenz sind nun daran, gemeinsam in ihren Kreisen und
darüber hinaus eine breit angelegte Meinungsbildung zu schaffen, das Volk
in die Verantwortung zu rufen und so den Behörden den moralischen
Rückhalt zu geben, damit sie mit der geforderten Grosszügigkeit an die
Frage der Entwicklungspolitik herangehen können. Wir müssen heute alle
legalen Mittel anwenden, um gewisse selbstverständliche und unberührbare
Meinungen zu beseitigen, uns selber unruhig zu machen und den Bunker
unserer Sattheit und Sicherheit zu sprengen.

Freilich, was wir meinen, ist nicht bloss eine Frage des Geldes. Es geht
einfach darum, dass wir jeden Menschen dieser Welt als Mitmensch ernst
nehmen, mit ihm mitfühlen, mit ihm mitleiden. Sein Hunger tut ihm
genauso weh, wie er uns weh tun würde. Seine Aussichtslosigkeit auf ein
besseres Leben bedrückt ihn gleicherweise, wie uns ein persönlicher oder
geschäftlicher Rückschlag niederdrückt. Und wenn Kinder in den Armen
der hilflosen Mütter vor Hunger oder Krankheit sterben, dann schmerzt
es sie wie eine Mutter bei uns, wenn ihr der Arzt vor dem Bett des Kindes
sagen muss: «Ich kann nicht mehr helfen.» Wir sollen diese Leiden der
andern wie eigene Leiden spüren, den Hunger der andern wie eigenen
Hunger erleben. Deshalb der Suppentag, der sich in manchen Familien
eingebürgert hat, dass man bei einer Mahlzeit in der Woche mit einer
Suppe zufrieden sein will, um einigermassen den Hunger der andern mit-
zuspüren und das so ersparte Geld zu ihrer Hilfe abzugeben.

In dieser inneren Verbundenheit mit den Armen und Leidenden der
Welt liegt die ganz besondere Sendung und Sinndeutung Ihres Daseins,
liebe Zuhörerinnen und Zuhörer, die Sie nicht mehr zu den Aktiven im
Lande gehören, sondern zu den Kranken, zu den Alten, zu den Einsamen,
zu den irgendwie Bedrückten. Sie sind nicht allein in Ihrer Not. Nehmen
Sie sie an im Gedanken an die vielen, die in gleicher Lage leben und
leiden, bei uns und in der Dritten Welt. Es gibt körperliche und seelische

Belastungen, die man im Augenblick nicht abschütteln, sondern nur tragen
kann, nicht als verbitterter Einzelgänger, sondern als einer der vielen, die
das Geheimnis des Leidens durchzustehen haben und gerade in der
Gemeinschaftlichkeit und Grösse der Not zur Einsicht kommen, dass es doch
einen Sinn haben muss und dass der rettende Gott all diesen Genannten
in besonderer Weise nahe ist.

«Ein Beispiel habe ich euch gegeben, damit ihr tut, wie ich an euch

getan habe.» Christus hat sein gottgleiches Sein nicht wie einen Raub
festhalten, für sich bewahren wollen. Sondern er hat sich selbst entäussert, ist
einer von uns geworden, hat unser Schicksal zum seinen gemacht, hat an

73



unserer Stehe gelitten, hat auf diese Weise dem ganzen Menschengeschlecht
neue Hoffnung auf Heil und Rettung geschenkt. Unsere grenzenlose Not,
unsere selbstverschuldete Torheit und Sünde waren für ihn nicht Ausrede,
sondern um so grösserer Grund, in diese ausweglose Situation einzutreten
und sie zu wenden. So kann sich der echte Christ nie vor lauter «Wenn»
und «Aber», vor Einwänden und Vorwänden dispensiert halten, zu tun,
was heute zu tun ist, um «eine Welt aufzubauen, wo jeder Mensch, ohne
Unterschied der Rasse, der Religion, der Abstammung, ein voUes menschliches

Leben führen kann, eine Welt, wo der arme Lazarus an derselben
Tafel mit dem Reichen sitzen kann» (Populorum progressio).

Glauben Sie nicht, meine Brüder und Schwestern, dass wir aUe
auserwählt und befähigt sind, auf irgendeine Weise an der besseren Welt und
am Frieden in dieser Welt mitzuwirken? Bleiben Sie darum offen für alle
Anrufe, die in nächster Zeit von aussen oder von innen an Ihr Gewissen
pochen. «Was Bedürfnis der Zeit ist, ist Gottes WiUe», sagte der grosse
Kapuziner und Sozialreformer im letzten Jahrhundert, Theodosius Florentini.

Und wenn einmal der Mensch in Lateinamerika, Afrika und Asien
sein nacktes Leben etwas gesichert hat, dann wird er um so mehr erkennen,
dass auch er nicht vom Brot allein lebt, sondern von jedem Wort, das aus
dem Munde Gottes kommt und seinem blöden Alltag Sinn und Richtung
gibt, wie es ein Afrikaner in einem Gedicht formulierte, mit dem ich Sie
wieder Ihrem Nachsinnen, Ihrem Sonntag und Ihrem (nicht blöden! AHtag
überlasse. W. Bühlmann

Radiopredigt vom 23. Februar 1969

Die Erklärung von Bern
Die Schweiz und die Entwicklungsländer

Vor zwei Jahren haben wir auf den Vorschlag von Professor André
Biéler hingewiesen (Polis 24, Gottes Gebot und der Hunger), die reichen
Länder von Ost und West sollten Massnahmen ergreifen, um den Hunger
in der Welt zu bekämpfen und zu diesem Zweck ein Minimum von drei
Prozent ihres Nationaleinkommens der Aufgabe der wirtschaftlichen
Entwicklung der armen Länder zuwenden. Nach seinem Vorschlag soUte ein
Teil der Mittel dem Rüstungsbudget der einzelnen Länder entnommen
werden. Zur Verbreitung dieser Gedanken in der Schweiz rief er die
Kirchen auf. Eine Studienkommission arbeitete 14 Thesen aus, die dem
ökumenischen Rat im Hinblick auf die Weltkonferenz «Kirche und GeseUschaft»

unterbreitet wurden. Diese hat sie in ihren Endbericht aufgenommen,

der allen Kirchen vorschreibt, sich in ihren Ländern dafür
einzusetzen, dass vom Rüstungsbudget Mittel für die Hilfe an Entwicklungsländer

abgezweigt werden. Die Kirchen hätten eine aktive Rolle zu spielen
in der Bildung einer diesbezüglichen öffentlichen Meinung. In Paragraph 7

der Erklärung von Bern heisst es: «Wir sollten so weit kommen, für den

74


	Unsere Friedensbotschaft und die Dritte Welt

