
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 63 (1969)

Heft: 2

Artikel: In der Weite : In der Angst rief ich den Herrn an. Und der Herr erhörte
mich und tröstete mich (Psalm 118,5)

Autor: Goes, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In der Weite

In der Angst rief ich den Herrn an.
Und der Herr erhörte mich und tröstete mich.

Psalm 118,5

Das haben wir alle einmal — und mehr als einmal — so erfahren: dass
wir in der Morgenfrühe eines Tages ein solches Wort lasen, und wenn uns
dann, etwa hier im Gottesdienst, einer das gleiche Wort von neuem liest,
dann erinnern wir uns nur noch undeutlich der ersten Begegnung, und es

war doch die Begegnung nicht mit irgendeinem Wortgeräusch, das aus dem
Lärm der Sprache fiel, sondern die mit einem Felsenwort. Wir erschrecken.
Wir geloben uns Besserung, wir wünschen, es möchte uns geschehen, dass

sich, wie ein alter Meister das ausdrückte, «die Gewöhnheitsseele in uns
sich zur Überraschungsseele wandle und weite»; so, dass wir wirklich lesen,
wirklich hören, wirklich behalten, Wort für Wort. Dabei wird uns jede
Besinnung auf den Urtext zu Hilfe kommen, der uns im besonderen durch
die grosse Arbeit Martin Bubers ja neu zugänglich geworden ist.

Luthers Sprachgewalt ist gerade in der Verdeutschung des Psalters
mächtig und unübertroffen. Und doch: Wie neu erscheint unser Wort,
Wenn wir es nun noch einmal — in Bubers Übersetzung — hören Da lautet
es so: «Aus der Drangsal rief ich: O ER! In der Weite gab mir Antwort
O ER.»

Gleich das erste Hauptwort will genau betrachtet und in seiner
Verschiedenheit beachtet sein: Angst oder Drangsal.

Angst: So nennen wir den Zustand, der uns Enge erfahren lässt: Angina
pectoris, Angina animae. Die Welt um uns, die erkennbare, die erforschbare,

ist ja im Gang der Zeiten nicht enger, sondern sehr weit geworden
Noch leben unter uns die alten Forscher, die Erkunder der Tiefsee und des

Luftraums, die — das galt für die Jahre meiner Kindheit und darüber hinaus

- eine bestimmte Grenzmarke nannten: Bei zwölftausend Metern, so
hiess es, hören für den Menschen die normalen Lebensbedingungen auf.
Nun haben sich unsre Kosmonauten in ganz andere Bereiche hinausgewagt,
und was unsre Enkel hier erfahren werden, können wir uns nicht vorstellen.
Vielleicht, dass einer aus unsrer Generation die Frage vor sich hinmurmelt:
Handelt es sich bei dem allem nicht doch um eine kostenreiche Spielerei?
Die Jungen werden das entschieden verneinen. Die andere Frage freilich,
ob es sich bei den Weltraumbemühungen der grossen Mächte nicht um ein
Alibi handelt, das sie sich selbst verschaffen möchten, die werden wir weiter
stellen; die wird auch nicht rasch zu beantworten sein. Wird hier nicht
der Versuch unternommen, durch die Siege in der technischen Welt zu
vertuschen, dass so schwere Niederlagen in der menschlichen Welt erlitten
werden? Dass sie, die Mächtigen, noch immer ihre Macht nicht dazu
verwenden, die Angst der Völker vor Untergang und Selbstzerstörung zu
bannen. «In der Welt habt ihr Angst»: Wo immer auf dem Erdkreis dieses
Schlusswort aus den johänneischen Reden Jesu ausgesprochen wird, antwor-

33



tet ihm — aus allen Völkern und zu allen Zeiten, und wie sehr in unsrer
Zeit — ein unermesslich grosser Stimmenchor: ja, ja. So ist es.

Drangsal aber: so nennen wir die Bewegung, die ruhelos-quälende, an
der wir teilhaben. Wir haben an ihr teil im Konflikt der Kräfte: da
sich zwei in uns reiben: unser Auftrag und unser Vermögen, diesen Auftrag

zu erfüllen. Im Konflikt der Wünsche: da ist vor uns das, was wir
wollen, und das, was wir müssen, und wollen und müssen stimmen nicht
überein. Im Konflikt des Gewissens: da ist die Stimme, die uns sagt, was
recht ist, und da sind die vielen Stimmen, die uns auf andere Wege zu
locken wissen.

Aber nun verharrt unser Psalmwort nicht bei der Beschreibung eines
Zustands oder bei der Besinnung auf eine Unruhe. Nun geschieht es ja,
dass diese Enge durchbrochen wird durch die Entschlossenheit einer Stimme.
In der Angst — mitten im engen Haus — oder: aus der Drangsal — aus der
Wirrwelt heraus — geschieht es, dass einer ruft. «Aus der Drangsal rief ich:
O ER.» Es geschieht, dass einer es wagt, zu beten.

Aber — kann man denn noch beten? Wenn die Frage so gestellt wird,
dann wollte ich wohl antworten: nein, «man» hat es nie gekonnt. Oder
muss ich eine Einschränkung machen? Es gab wohl auch einmal Zeiten,
in denen «man» beten konnte. In der Dorfgemeinschaft früherer Jahrhunderte,

in einer alten Reichsstadt, in welcher der Glockenton der Frühe und
das Betglockenläuten am Abend alle, die innerhalb der Stadtmauern wohnten,

erreichte; da konnte es geschehen, dass auch einer, der eigentlich nicht
beten wollte oder nicht beten konnte, unversehens umschlossen wurde von
dieser Gebetsbewegung: «Liebster Mensch, was mag's bedeuten?» Und noch
heute, in islamischen Bereichen, wenn der Muezzin die Gebetsstunde ausruft

und alles sich zu Boden wirft, dann nimmt diese Gebärde auch den
mit, der nur noch ganz von fern mit dem «O ER!» zu tun hat. Aber wir,
hier und heute, haben wir noch in unsren Städten und Dörfern die
Anschauung oder die Erfahrung solcher Kraft? Ich glaube es nicht. Nein:
«man» kann nicht mehr beten. Aber unser Psalm spricht von keinem
«man». Er sagt: «Ich rief.» Ich, ich: jenseits von aller Meinung und Sitte
geschieht, was hier geschieht. Ein Ich ruft, weil es nicht anders kann als

dies zu rufen: «O ER!»
Ein Ich, ein Einzelner. Und doch - das werden wir hinzufügen — ein

Ich, für das es Stellvertretung gibt. Es gibt den Freund, den nächsten, den
vertrautesten Menschen, der sagen kann: wenn du zur Stunde dich so ganz
arm und stumm fühlst, so will ich dein Mund sein und für dich rufen. Und
es gibt auch das Vaterunser der Gemeinde; es gibt in der Präambel zum
Vaterunser jenes mächtigweitende Wort «Und die ganze Christenheit auf
Erden betet mit uns». Aber ob es jetzt zehn sind oder tausend, immer sind
sie in dem, dass sich ihre Lippen öffnen, Einzelne vor Gott, ein Ich aus der
Weise des «Ich rief».

«Und der Herr erhörte mich und tröstete mich.» Es wird gesagt, dass

dieses aus dem Haus der Angst gerufene Wort nicht im Leeren verhallt.
Einer ruft und einer hört. Wir haben den nicht, den wir anrufen. Wir hören

34



wohl die Worte: der Herr erhört, der Herr tröstet; aber wir müssen diese
Worte in uns reinigen von aller falschen Zutat. Er erhört. Gewiss erbittet
jene Hanna aus dem Buch Samuel nicht irgend etwas, sondern eines, nämlich

das Kind; und als sie das Kind empfängt und austrägt und zur Welt
bringt, da nennt sie den Sohn «Samuel», das ist: Gott erhört. Aber alles,
was nach automatischem Zusammenhang zwischen Bitte und Erfüllung
aussieht, ist im Grunde ein Fremdwort in der Welt des Gebets. Und wenn es

heisst «er tröstet», so müssen wir wissen: zu diesem Gottestrost gehört keine
menschliche Beschönigung, keine Verharmlosung, kein «halb so schlimm»,
kein «heile, heile Segen». Wir sind zwar — das ist unser Glaube — Gottes
Kinder, aber Gott geht nicht mit uns um, wie wir zuweilen mit Kindern
umgehen mögen, zu Unrecht umgehen. «Trostworte? Man spricht keine
Trostworte.» Das steht in einer Erzählung und so hart der Satz klingt, dort,
in einem ernsten Zusammenhang, spricht er die Wahrheit aus: es ist uns
verboten, mit unsren Trostworten dem wahren, starken Gottestrost in den

Weg treten zu wollen.
Was ist dieser wahre Gottestrost? Wie sieht er aus? Wir hören noch

einmal den zweiten Satz unsres Textes in der anderen Übersetzung: «In der
Weite gab mir Antwort O ER.»

In der Weite. Das ist die Antwort, die uns im engen Raum erreicht:
dass bei Gott Raum ist, weiter Raum. Es ist der Raum von Gottes Freiheit.
Nicht das Uferlos, nicht das Unbegrenzt, nicht die furchtbare menschliche
Freiheit, die «bei sich allein sein» heisst, sondern die Freiheit seiner
unendlichen Möglichkeiten; Möglichkeiten, die wir nicht sehen und nicht
haben, die aber, wenn er - wie unerwartet — an uns und mit uns und in
uns handelt, vor uns erstehen wie das Licht des neuen Tages, wie das Ufer,
da keiner Land sah.

Einer der Namen dieser Freiheit Gottes ist nüchtern und streng und
heisst: Dienst. Denket daran, wie euch in einem schwerverhangenen
Sonntagnachmittag ein Dienst gewiesen wurde, ein Brief, der zu schreiben war,
ein unbequemer Besuch vielleicht, den es zu empfangen oder zu erwidern
galt; eine Mühe wohl, aber keine verlorene Mühe. Schon ist der Tag nicht
mehr ganz arm, nicht mehr ein leerer Tag.

Und Weite: so heissen wir den Raum von Gottes Geschichte. Wir
wollen etwas davon halten, dass wir in den Liedern der Kirche, die von der
Zuversicht der Väter Zeugnis ablegen, das Geschenk einer Erfahrung
gegenwärtig haben: so viel Last der Not, dreissigjähriger Krieg, Krankheit,
Hunger, Pest, Sorge, Tod - aber auch die Last der Liebe, die uns mit unsren
Lasten trägt. In den Strassen von Amsterdam — so wird uns aus den Jahren
nach 1940 berichtet - sei da und dort plötzlich das Wilhelmuslied
angestimmt worden; einer stimmte an, und sogleich war er nicht mehr allein.
Gesungen wurde, nicht um des «Prinzen von Oranien» zu gedenken,
sondern um es für hier und heute wahr sein zu lassen, was gestern geglaubt
wurde: «Mein Schild und mein Vertrauen / Bist du, o Gott mein Herr.»

Aber freilich: du kannst noch immer sagen: was ist das mir? Ich bin
nicht Paul Gerhardt, nicht Martin Rinckart, nicht Wilhelmus von Nassauen.

35



Und es ist wahr: nur sehr von ferne können wir füreinander Vertrauen
austeilen, wie man das Brot austeilt. Aber wenn wir sagen: wir sind in die
Geschichte Gottes hineingewoben, dann sagen wir damit ja auch dieses eine:
Jesus Christus, Gottes Mensch für den Menschen, nimmt uns auf seine
Strasse mit. Es ist die Strasse, auf der die Angst so ganz ihren Platz hat.
«In der Welt habt ihr Angst» — das ist sein Wort, und er ist mit in diesem
Wort. Aber es ist die Strasse, auf der diese Stimme nicht endet an dieser
Stelle. Nein, sie vollendet den Satz: «Aber seid getrost, ich habe die Welt
überwunden.»

Welt ist — und wir sind Welt und sind in der Welt. Aber wir sind
zugleich auch die Erworbenen und die Gewonnenen schon, die Brüder des

Sohnes, der sich nicht schämt, uns Brüder zu heissen, die zum Leben
gerufenen Brüder. «Ich lebe - und ihr werdet auch leben.» Das ist von Ostern

gesagt, von jenem ersten, in dem der Karfreitag zu Ende ging: von dem
letzten, dem wir entgegenglauben. Und des zum Zeugnis wollen wir das

Osterlied mitten im Jahr, ja mitten in der Angst das Osterlied singen.
Albrecht Goes

In: Albrecht Goes, Der Knecht macht keinen Lärm. 1968. Friedrich-Wittig-Verlag,
Hamburg.

Schweden geht voran

Die amerikanische Zeitschrift «Science» (27.12.1968) macht uns auf
die Arbeit des schwedischen Internationalen Instituts für Friedens- und
Konfliktforschung (International Institute for Peace and Conflict Research)
aufmerksam. Schwedische Forscher, an ihrer Spitze Gunnar und Alva Myrdal,
die wir unseren Lesern nicht vorzustellen brauchen, sind der Überzeugung,
die 150 Jahre Frieden, auf die ihr Land zurückblicken kann, auferlegten den
Schweden die Pflicht, ein mehreres für die Gewinnung des Friedens in der
Welt zu tun.

Ein Ergebnis ihrer Bemühungen ist die oben erwähnte Organisation, die
mit ihrem internationalen Stab von Mitarbeitern sich die Aufgabe stellt,
offiziell verbreitete Darstellungen von Konfliktsituationen oder Gründe, die
für eine bestimmte Einstellung zu Konflikten angeführt werden, unter die
Lupe zu nehmen. Um zunächst ein Beispiel zu geben: Eine Gruppe von zehn
anerkannten Seismologen - unter ihnen zwei Amerikaner — beweisen in
einer Studie, dass die amerikanische Gegnerschaft gegenüber einem Verbot
aller, also auch unterirdischer, Nuklearversuche nahezu unhaltbar geworden
ist, da seit der Unterzeichnung des atmosphärischen Testbanns (1963) grosse
Fortschritte in der Unterscheidung natürlicher unterirdischer Störungen von
künstlich erzeugten gemacht worden sind.

Vorbereitungen für die chemisch-biologische Kriegführung
Solche Vorbereitungen untersucht das schwedische Forschungsinstitut

mit dem Ziele eines Produktionsverbots für die dem chemisch-biologischen

36


	In der Weite : In der Angst rief ich den Herrn an. Und der Herr erhörte mich und tröstete mich (Psalm 118,5)

