Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 12

Artikel: Jesus Christus und die Gewaltlosigkeit
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141487

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jesus Christus und die Gewaltlosigkeit

Was Jesus Christus ankiindigt und vertritt, ist nicht das Christentum,
sondern das Reich Gottes, das heisst das Reich der Gottesgerechtigkeit, der
Gottesliebe und des Gottesfriedens, das sich auf Erden niederlassen und Ge-
rechtigkeit, Liebe und Frieden unter den Menschen werden soll. Es ist nicht
ein Reich fiir das Jenseits, obschon es ein Jenseits hat, sondern fiir die Erde,
allerdings eine verwandelte Erde. «Dein Reich komme.» An diesem Grund-
wesen der Botschaft Jesu kann kein Zweifel sein. Wer das einmal gesehen
hat, der hat den Schliissel zum Neuen Testament, und nie kann eine andere
Auffassung mehr in ihm aufkommen. Das Wort dagegen anzufiihren:
«Mein Reich ist nicht von dieser Welt» (Joh. 18, 36), beruht auf einem
Missverstindnis. Selbstverstindlich ist das Reich Gottes nicht vor dieser
Welt, das heisst ein Reich, das von der Welt stammt und die Art der Welt-
reiche hat, wohl aber ist es fir diese Welt, das heisst, es soll in diese Welt
kommen, um sie zu iiberwinden und an ihre Stelle die neue Welt, die
Gotteswelt zu setzen. Ebenso deutlich liegt zutage, dass dieses Reich gegen
alle Gewalt ist. Man muss sich, um sich diesen Sachverhalt nicht verdunkeln
zu lassen, nur zweierlei oder dreierlei klarmachen.

Einmal: Jesus ist kein Doktrindr oder Dogmatiker der Gewaltlosigkeis.
Er ist iiberhaupt #irgends ein Doktrindr oder Dogmatiker. Seine Wahrheit
wird nie abstrakt formuliert und in ingstliche Paragraphen gefasst, sie ist
immer frei, paradox, lebensvoll. Oft erscheint sie als das Gegenteil ihrer
selbst und ist dann erst recht sie selbst. Sie ist auch nicht bloss negativ,
sondern positiv, nicht bloss von etwas abhaltend, sondern ein Anderes,
Besseres setzend. So auch seine Gewaltlosigkeit. Sie ist namentlich auch
wicht passiv zu denken, nicht als blosses Geschehenlassen des Bosen («Nicht
widerstehen»), sondern als im hochsten Grade aktiv, angreifend, vor-
stirmend. Und endlich ist diese Gewaltlosigkeit nicht die Hanptkategorie,
in die die Erscheinung und Botschaft Jesu gefasst werden konnte. Sie ist
ein Grundzug des Evangeliums, aber sie ist nicht die Form desselben.

Wenn man dies bedenkt, 16sen sich verschiedene Einwidnde gegen die
Behandlung der Gewaltlosigkeit im Evangelium von selber auf. Einiges
ist kaum wert, dass man es widerlege. Dass das Wort: «Ich bin nicht ge-
kommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert» (Matth. 10, 34)
nicht von Krieg und Gewalt, sondern von der geistigen Entscheidung zu
verstehen ist, die Jesus herbeifiihren wird, erhellt aus dem Zusammenhang
mit solcher Klarheit, dass davon gar nicht weiter zu reden ist. Ebenso wird
das Wort von dem Schwert, das die Jiinger kaufen sollen, schon durch den
Zusammenhang und durch das nachfolgende: «Stecke Dein Schwert in die
Scheide, denn wer das Schwert nimmt, soll durchs Schwert umkommens»
so unzweideutig als bildlich und das: «Dies geniigt» als Ironie gekennzeich-
net, dass man nicht versuchen sollte, daraus fiir den Gewaltglauben Kapital
zu schlagen. Aber die Tempelreinigung? Als ob die zornige Wiederherstel-
lung eines entweihten Heiligtums (wobei man sich iibrigens die Geissel
nicht als iiber Menschen geschwungen vorstellen darf) jene Gewalt be-

361



deutete, die zu bekimpfen einen Sinn hat. Gewalt, hassenswerte und zu
bekimpfende, ist weniger eine dussere des Tuns, als eine bestimmte Ge-
sinnung; sie ist Vergewaltigung, sei’s mit selbstischem, sei’s mit sachlichem
Ziel, sie ist Entwiirdigung durch physische oder geistige Ubermacht. Eine
Krankenschwester, die einen Fieberkranken verhindert, sich aus dem Fenster
zu stiirzen, iibt nicht diese Gewalt, wohl aber ein Redner, der eine Ver-
sammlung durch Mittel der Demagogie verfihrt. Jesu Tempelreinigung ist
so wenig Gewalt in dem Sinn, auf den es uns ankommt, als das Anschlagen
der Thesen Luthers an die Tire der Schlosskirche in Wittenberg. Man darf
sich Gewaltlosigkeiten eben nicht als passive Haltung und weiche Duldung
denken. Und so zeigt auch das Wort an den Tempeldiener: «Was schligst
Du mich?» (Joh. 18, 20-23) bloss, dass das andere: «So Dich einer schligt
auf den rechten Backen, so halte ihm auch den anderen hin» (Matth. 5, 39)
eine Paradoxie und nicht eine grob wortlich zu nehmende Anweisung ist.

Zu dieser mehr negativen Betrachtung ist aber eine positive zu fiigen,
durch die sie erst rechten Sinn erhilt. Man muss bedenken, dass die Bot-
schaft Jesu vom kommenden Reiche eine Fortsetzung der alttestamentlichen,
besonders der prophetischen ist. Es gibt nun keinen groberen Irrtum, als
wenn man gemeinhin tut, als ob das Alte Testament ein Kriegsbuch und
der Gott des Alten Testaments ein Kriegsgott wire. Gewiss spielt im Alten -
Testament der Krieg eine nicht von Anfang an missbilligte Rolle, aber
ebenso gewiss ist zweierlei: dass schon jene Heiligkeit des Lebens, die im
Gesetze Mosis (und zwar schon in seinen iltesten Bestandteilen) so stark
hervortritt, in ihrer Konsequenz den Krieg aufhebt, und dass auf dem
Hohepunkt des Alten Testaments, in Wort und Werk der grossen Pro-
pheten, der Krieg als das stirkste Symbol eines gostlosen Zustandes und
seine Aufhebung darum als die deutlichste Bekundung der kommenden
Gottesherrschaft erscheint. Stellen dafiir anzufithren ist unnétig. Ich er-
innere bloss an das schonste dieser Worte, das von den Schwertern, die zu
Pflugscharen, und den Spiessen, die zu Winzermessern werden sollen, in
einer Welt, wo man den Krieg nicht mehr lernt (Micha 4, 1-4). Es ist
ganz deutlich, dass nach der Grundanschauung des Alten Testaments die
Weltgeschichte sich immer mehr zu einem grossen Gegensatz zuspitzt, dem
Reiche der Gewalt, das durch die grossen Weltreiche verkdrpert wird und
dessen Symbol das Tier ist, und dem Reich der Gerechtigkeit und Giite,
dessen Symbol der Mensch ist. (Daniel 17, 1-14). Man kann diesen Gegen-
satz auch den zwischen Gottesreich und Weltreich nennen, wobei das
Gottesreich besonders den Sturz aller Gewalt bedeutet. In Rom konzentriert
sich das Weltreich der Gewalt, auf Zion erhebt sich das Gottesreich der
Giite.

Auf diesem Wege geht Jesus weiter und zu Ende. Man kann den ganzen
Sinn seiner Erscheinung und Botschaft wohl am besten kennzeichnen, wenn
man sie eine ungeheure Umkehrung nennt, nimlich eine unglaubliche Um-
kehrung aller bisherigen, das heisst in der Welt als solcher {iblichen Wer-
tungen der Dinge. Sie ist Umkehr, Revolution ohnegleichen. Sie dreht die
Welt um: was vorher zuoberst war, kommt zuunterst, an Stelle der Natur

362



tritt der Geist, an Stelle der Welt Gott. Die Armen und die Siinder sind
im Reich Gottes mehr als die Reichen und Gerechten, und die Leidtragen-
den sind die Erben der Freude, die Erwachsenen aber miissen Kinder
werden, um in das Reich zu kommen. Die schmale Strasse fithrt zum Ziel
und der Tod zum Leben. Die gleiche paradoxe Umkehrung findet auch
in bezug auf die Gewalt statt. Sie wird durch nichts so hell beleuchtet,
und unzweideutig klargemacht, wie durch die Geschichte der Sohne des
Zebedius mit der Antwort Jesu: «Ihr wisset, dass die Herrscher der Volker
sie unterjochen und die Grossen sie vergewaltigen. Nicht also soll es bei
Euch sein, sondern wer unter Euch gross sein will, der soll Euer Diener sein,
und wer unter Euch der Erste sein will, der soll Euer Knecht sein. Gleichwie
des Menschen Sohn nicht gekommen ist, sich dienen zu lassen, sondern zu
dienen und sein Leben zum Losegeld zu geben fiir viele.» (Matth. 20, 25-28,
und Mark. 10, 35-45). Diese Zentralstelle des Evangeliums bedarf keiner
Erlduterung. Sie sagt mit wunderbarer Einfachheit und Tiefe, dass das Reich
des Christus eine Aufhebung aller Gewalt und Gewaltherrschaft durch die
Liebe ist, in der die Starken den Schwachen dienen. Sie ist die vollige Ent-
wertung des bisherigen Weltzustandes und ganz besonders aller Herrschaft,
die mit Gewalt zusammenhingt. Sie ist, in diesem Sinn, die Proklamation
des Anarchismus des Reiches Gottes.

Mit @hnlicher Paradoxie tritt die grosse Umkehrung aller Dinge in der
Bergpred1gt hervor. Diese Umkehrung, nicht eine sklavische Passivitit,
meint das andere zentrale Wort vom «Nichtwiderstehen», Hinhalten des
Backens, unbedingten Schenken und willigen Mitgehen (Matth. 5, 38-42).

Es ist jene konigliche Haltung des Gottesmenschen gemeint, in der die
blinde Reaktion der Wiedervergeltung ebenso aufgehoben ist wie das
sklavische Gebanntsein in die geistigen und materiellen Interessen des Ich.
Jenes Wort meint nicht ein neues Dogma, aber es meint mehr: eine neue
Gesinnung.

Zu der durch diese zwei Grundstellen ausgedriickten Paradoxie der
Weltumkehrung im Wort gesellt sich die Paradoxie in der Tat: das Kreuz.
Es ist die stirkste Besiegung der Natur mit ihrem Trieb egoistischer und
gewaltsamer Selbstbehauptung zugunsten einer hSheren Welt, der Selbst-
behauptung des Menschen gegen das «Tier» und der Selbstbehauptung
Gottes gegen die Welt. Hier offenbart sich das géttliche Geheimnis des
Opfers, die letzte Tiefe und Herrlichkeit des Gottesreiches gegen allen
Glanz des Weltreiches. Hier siegt Zion tiber das Kapitol. Hier erfiillt Jesus
das Wort, das er den Sohnen des Zebeddus entgegenhielt. Er weiss, mit
welchen Mitteln im Gegensatz zum Weltreich das Gottesreich siegt: da-
durch, dass man seinen Becher trinkt und mit seiner Taufe getauft wird,
das heisst, dadurch, dass man nicht Gewalt sucht oder Unrecht durch Un-
recht vergilt, sondern in Leiden und Opfer das Bose in Gutes, den Fluch
in Segen und den Hass in Liebe verwandelt; dadurch, dass man nicht andere
durch das vom Schwerte vergossene Blut tauft, sondern selber die Taufe
des Blutes — und sei es auch nicht gerade des leiblichen Herzblutes — auf
sich nimmt. Das freiwillig angenommene Kreuz ist die ewige Verurteilung

363



der Gewalt; es ist der Angelpunkt der Geschichte und ihre Wende. Wer
sich zum Kreuze bekennt, verurteilt die Gewalt als ungottlich. Es ist die
unvergleichliche, ewige Predigt der Gewaltlosigkeit.

So tritt die Verkiindigung Jesu in einfacher, unmissverstindlicher Klar-
heit aus all den Entartungen und Verhiillungen hervor, durch die ein ver-
weltlichtes Christentum und eine sophistische Theologie ihre Wirkung be-
eintrichtigt haben, als die Gotteswelt des wahrhaft Guten, die in der Men-
schenwelt Gestalt gewinnen will, als die Menschwerdung Gottes (um einen
alten tieferen Ausdruck zu brauchen, der im Dogma viel von seinem Sinn
verloren hat), die in dem Menschensohn (das heisst: wahren Menschen) Jesus
sich vollzogen hat, sich aber in der weiteren Geschichte immer mehr voll-
ziehen und vollenden soll, als die grosste und tiefste aller Weltrevolutionen.

L. Ragaz
In: «Gewalt und Gewaltlosigkeit>, Handbuch des aktiven Pazifismus, Rotapfel-
Verlag, Ziirich 1928.

Zum Jahr der Menschenrechte

Wir mochten unsere Freunde in der letzten Ausgabe der «Neuen Wege»
fir 1968 auf die ganz hervorragende Nummer des «Unesco-Kuriers» aufmerk-
sam machen. René Maben, der kiirzlich wieder neu gewiahlte Direktor der
Unesco, schreibt darin als Vorwort:

Die Forderung der Menschenrechte ist zu alt und zu begriindet, die Ver-
letzung dieser Rechte in neuester Zeit zu brutal und ausserdem zu all-
gemein, als dass wir es heute dabei bewenden lassen konnten, das auf diesem
Gebiet bisher Erreichte zu feiern.

Ich frage mich manchmal, ob es nicht in erster Linie darauf ankime
— und zwar heute mehr denn je —, vorerst fiir ein besseres Verstindnis und
fiir eine Vertiefung des Gedankens der Menschenrechte zu sorgen, das heisst
den menschlichen Geist erst eigentlich dafiir zu wecken, da dieser Gedanke
dem Menschen durchaus nicht so angeboren und vertraut zu sein scheint,
wie man glaubt oder allgemein zu glauben vorgibt.

Jedenfalls ist es Tatsache, dass wir im Laufe der Jahre Zeuge davon
geworden sind, wie sich kostbare Worte wie Miinzen abniitzen, weil sie
ganz mechanisch verwendet werden, ohne Bezug auf ihren geistigen Gehalt.
Und so stellen wir denn heute fest, dass die Menschenrechte Gefahr laufen,
Ansehen und Inspirationskraft einzubiissen, bevor sie sich auch nur voll
entfalten und verwirklichen konnten.

In verschiedenen Lindern und in gewissen Kreisen hort man oft sagen,
dass diesen Rechten weder Sinn noch Kraft mehr zukommt in einer

364



	Jesus Christus und die Gewaltlosigkeit

