
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 11

Artikel: ...eine Hand voll Ruhe (Prediger 4, 1-6)

Autor: Hellstern, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


eine Hand voll Ruhe

Prediger 4, 1-6

Die Bibel ist kein einheitliches Buch, sie besteht aus einer Sammlung
von Büchern. Die Autoren dieser Bücher haben in einem Zeitraum von
vielen Jahrhunderten vor und nach Christus gelebt. Ihre Zahl ist nicht
genau bekannt. Wir kennen auch nicht alle Namen dieser Autoren. Manche
Bücher sind sogar unter einem andern Namen erschienen.

Eines der am wenigsten bekannten Bücher trägt den Titel: Der Prediger.
Soviel wir wissen, ist es bald nach Alexander dem Grossen, etwa um 250
v. Chr., geschrieben worden. Sein Inhalt verdient, gerade heute, beachtet zu
werden. Ich meine, wir verstehen diesen Prediger in unserer Zeit besser als

manches andere Buch der Bibel. Darum habe ich als Text für diese Predigt
einen Abschnitt aus diesem Buch gewählt.

«Und wiederum sah ich all die Bedrückungen, die unter der Sonne
geschehen.» Der Mensch, der solche Worte schrieb, ist mit offenen Augen
und Ohren durchs Leben gegangen. Er hat die Welt nicht nur oberflächlich
betrachtet. Seine Augen sind nicht an dem haften geblieben, was glänzt,
und seine Ohren haben nicht nur das gehört, was laut tönt und alles andere

vergessen lässt. Beim Blick in die Welt sah er all die Bedrückungen, die
unter der Sonne geschehen. In unseren Zeitungen steht in diesen Tagen viel
von Biafra. Wir lesen, hören, sehen, wie dort Völker einander mit letzter
Grausamkeit bedrücken. In aller Eindrücklichkeit schildern die Berichte
das Leiden und Sterben von Männern und Frauen und Kindern, die zum
14 Millionen zählenden Stamm der Ibos gehören.

Es ist gut, dass die modernen Massenmedien unsere Augen einmal in
so eindrücklicher Weise auf die Tränen von Unterdrückten hinweisen.
Nur eines dürfen wir dabei nicht übersehen: Biafra ist kein Einzelfall. Was
in Biafra heute zweifellos geschieht, geschieht gleichzeitig, vielleicht weniger
beachtet von den Leuten der Presse, des Radios und des Fernsehens, an
manchen andern Orten auf der Erde. Tränen von Millionen fliessen in
Vietnam. Krieg und Gewdt machen dort seit Jahren täglich und stündlich
Menschen heimatlos, jagen sie in Furcht und Schrecken, Hunger und Tod.

Und wer einmal gesehen hat, wie in Amerika viele der 20 Millionen
Negroes in Armut und Verachtung vegetieren, der sieht auch im reichsten
Land der Erde Bedrückung.

Und wenn wir gegen Osten schauen, wo man immer so starke Worte
gegen den Kolonialismus und gegen die Bedrückung anderer Völker
gefunden hat, dann bietet sich das gleiche Bild. Panzer bedrohen Menschen
in der Tschechoslowakei. Auch da sind Tränen der Unterdrückten
geflossen. Angst und Enttäuschung haben Menschen zur Verzweiflung
gebracht.

Wir hören, dass in Griechenland heute Menschen gefoltert und
geschlagen werden. Tausende schmachten in unmenschlichen Verhältnissen

329



in Gefängnissen auf griechischen Inseln. Unsere Zeitungen erwähnen das,

vielleicht im Kleindruck. Aber sonst geschieht nichts.
Und wenn wir in alle Häuser bei uns sehen könnten, würden wir wohl

auch da allerlei Bedrückungen unter der Sonne feststellen müssen. Es gibt
nicht nur in der Armut Bedrückte. Auch in einer Wohlstandswelt können
Menschen von unzufriedenen, quälerischen Mitmenschen bis zur Verzweiflung

bedrückt werden. Auch in reichen Häusern, wo äusserlich nichts fehlt,
fliessen Tränen.

Ich will nicht weiter aufzählen. Überall gilt, was der Prediger als
besonders schmerzlich empfindet: «und niemand tröstete sie». Gewiss, es

geschieht da und dort manches. Das Rote Kreuz ist da, und andere
Hilfsorganisationen sind da, aber damit allein werden Menschen in ihrem Leid
nicht getröstet.

Zum Trösten reichen weder rührende noch entrüstete Resolutionen und
Proteste. Zum Trösten genügen auch Lebensmittelverteilungen und andere
Hilfsaktionen nicht. Die Bedrückten werden nur getröstet, wenn die
Gewalt, die sie erleiden, aufhört — wenn den Bedrückern keine Waffen mehr
geliefert werden und wenn auch neutrale Staaten keine Geschäfte mehr mit
Waffenlieferungen ins Ausland machen!

Solange davon nichts verwirklicht wird, bleibt es bei dem, was der
Prediger feststellt: «Von der Hand ihrer Bedrücker erlitten sie Gewalt und
niemand tröstete sie.»

Das Bild, das der Prediger von der Welt immer wieder bekommt, lässt
ihn seine Ohnmacht fühlen und erschüttert ihn. Er bringt das mit den
Worten zum Ausdruck: «Da pries ich die Toten, die längst Gestorbenen;
glücklicher sind sie als die Lebenden, die jetzt noch leben.» Es braucht viel,
bis ein Mensch so denkt Aber so denken sie da und dort, in Afrika und
Asien, in Lateinamerika und in den Vereinigten Staaten und, wer weiss

wo überall, auch bei uns, wo Frauen Gewalt erleiden, wo Kinder Gewalt
erleiden und niemand sie tröstet. Vielleicht würden wir erschrecken, wenn
wir wussten, wo überall Menschen dann und wann denken, «wenn ich nur
tot wäre, glücklicher als die Lebenden sind die längst Gestorbenen.»

Dem Prediger kommt dann noch ein schwererer Gedanke: «Glücklicher
als beide, die Lebenden und Gestorbenen, ist der Ungeborene, der noch
nicht geschaut hat das böse Tun, das unter der Sonne geschieht.» Man kann
heute gelegentlich Leute treffen, die aus Verantwortung kein Kind wollen,
weil sie keinem zumuten wollen, all das erleiden zu müssen, was dem
Menschen in dieser Welt warten kann.

Noch etwas anderes sieht der Prediger in der Welt: «Und ich sah,
dass alles Mühen und alles Gelingen nur Eifersucht des einen gegen den
andern ist.» Der Prediger hat in seiner Zeit gesehen, wie die Nachfolger
von Alexander dem Grossen, die sogenannten Diadochen, sich über die

Aufteilung des grossen Reiches stritten, in Eifersucht des einen gegen den
andern. Die Welt hat, seit der Prediger diese Worte geschrieben hat, eine

gewaltige Entwicklung erlebt. Das Bild unseres Alltags ist durch die
technischen Errungenschaften stark verändert worden. Aber das, was der Prediger

330



vor mehr als zweitausend Jahren von der Eifersucht schrieb, ist heute nicht
anders ds damals. Wer weiss, welche Rolle die Eifersucht im Leben der
Menschen und Völker, in den Parteien und leider auch in den Khchen
spielt, der kann dem Prediger nur zustimmen. Wieviel Fortschritt
unterbleibt, weil keiner dem andern gönnt, einen Schritt vorwärts zu tun. Des
Predigers Urteil über alles lautet: «Auch das ist nichtig und ein Haschen
nach Wind.»

«Haschen nach Wind» - der Wind ist etwas sehr Reales. Der Wind
kann die stärksten Bäume entwurzeln und die Dächer von Häusern
wegtragen. Kinder rennen gelegentlich nach dem Wind und versuchen, ihn zu
fassen. Dem Prediger kommt das Mühen und selbst das Gelingen im Leben
der Menschen wie Haschen nach Wind vor. Zuletzt steht der Mensch mit
leeren Händen da. Dabei kam er sich ein Leben lang so wichtig vor,
bedacht, überall Geltung und Anerkennung zu finden.

Der Prediger stellt dann fest, wie die Menschen sich dem allem gegenüber

verhalten. «Der Tor legt seine Hände ineinander und verzehrt sein
eigenes Fleisch.» Dieser Tor ist der Mensch, der nicht gemerkt hat, wie er
versucht war, nach Wind zu haschen. Er merkt auch nicht, welche Rolle
die Eifersucht in seinem Leben spielt. Der Tor ist vom Hasten und Jagen
gepackt. Er schindet und schafft und verzehrt damit sich selber. Bis ins
Älter kann der Mensch leben, ohne etwas zu lernen. Er hasret und schuftet
und merkt nicht, dass er damit an der Welt nichts ändert.

«Der Tor verzehrt sein eigenes Fleisch.» Dank vieler technischer Mittel
verstehen wir es, uns heute manche körperliche Anstrengung zu ersparen,
die den Menschen früher viele Schweisstropfen gekostet haben. Wir
verstehen es, unsere Kräfte zu schonen. Und doch hat der moderne Mensch
tausend «Bresten». Er kann nicht schlafen. Seine Nerven plagen ihn. Sein
Hetzen und Jagen und nicht zuletzt seine innere Unruhe haben ihn ecus

dem Gleichgewicht gebracht. Er schluckt Pillen und Tabletten. Bald muss
er sich aufputschen. Dann muss er sich wieder beruhigen. «Der Tor
verzehrt sein eigenes Fleisch.»

Was der Prediger sich und uns allen sagen will, fasst er in die Worte:
«Besser eine Hand voll Ruhe als beide Hände voll Mühe und Haschen nach
Wind.» Eine Hand voll Ruhe — das ist das, was der Prediger als Weg vor
sich sieht. Wie kann er nun plötzlich von einer Hand voll Ruhe sprechen?
Steht dieses Bild nicht in schroffem Gegensatz zu allem, was er bis jetzt
dargelegt hat? Ist es nicht ein Sichzurückziehen in eine Klause, fernab von
allem Wehgestürm? Der Prediger meint jedoch nicht jene faule Ruhe, die
nichts merkt von dem, was in der Welt geschieht. Er meint nicht jene
Ruhe, die den Menschen sagen lässt: «Was geht mich die Welt an, wenn's
nur mir gut geht!» Der Prediger weiss, wie es mit der Welt steht. Dieses
Wissen bedrückt ihn. Aber nun wirkt es auf ihn wie eine Befreiung. Er
muss sich vom Leid der Welt nicht erdrücken lassen. Vor ihm öffnet sich
eine neue Lebensmöglichkeit, in «einer Hand voll Ruhe». Die Botschaft
des Predigers mündet in die Erkenntnis, dass auf dieser Erde in einer Hand
voll Ruhe das grösste Glück liegt. Manche Ausleger würden jetzt vielleicht

331



sagen: Diese Hand voll Ruhe, das ist Jesus Christus. Vielleicht ist das schon
zu viel und zu schnell erklärt, was nur mit äusserster Behutsamkeit
behandelt werden darf.

Es ist das Wunder Gottes, dass es diese Hand voll Ruhe gibt. Wo der
Mensch sie gefunden hat, da hascht er nicht mehr nach Wind. Da kann er
sich freuen über das, was ihm zuteil geworden ist. Im Griechischen heisst
«Ruhe» soviel wie «aufhören, entleeren». Ruhe findet, wer aufhören kann.
Jeder muss erkennen, was das für ihn heisst, wo er aufhören, wo er sich
entleeren muss.

Er vergisst dann nicht die Tränen der Unterdrückten und das Leid der
ganzen Welt. Im Gegenteil, er bietet Hand dazu, wo immer etwas für die
Unterdrückten getan wird. Er ist im Bewusstsein seiner Ohnmacht
zuversichtlich. Er hat die Welt und das Treiben der Menschen, auch sein eigenes,
durchschaut. Er weiss, dass wir zuerst einmal zur Ruhe kommen müssen.

Ich erinnere mich, vor Jahren einmal ein Losungswort gehört zu haben:
«Europa braucht Ruhe — das ist es, was Europa braucht.» Nicht nur Europa,
die Welt, jeder einzelne, du und ich brauchen Ruhe.

Den beiden Händen, die voll Mühe nach Wind haschen, stellt der
Prediger die eine Hand voll Ruhe gegenüber. Wo ein Mensch wirklich zur
Ruhe kommt, da genügt eine Hand voll. Und da hat er dann die andere
Hand frei, das zu tun, was nötig ist für die Mitmenschen, die neben ihm
sind, die vielleicht weinen, weil sie unter irgendeinem Druck stehen.

Manche Ausleger haben im Prediger aus dem Alten Testament, von
dem wir jetzt einige Gedanken gehört haben, einen grossen Pessimisten
gesehen. Wir wollen auf keinen Fall nur das aus seinen Worten hören.
Das Neue Testament und Jesus Christus lehren uns noch etwas anderes.
Auch Jesus mag ein ähnliches Bild von der Welt gehabt haben wie der
Prediger. Das kann uns das bekannte Jesus-Wort zeigen: «Kommet her
zu mir alle, die ihr mühselig und beladen (bedrückt) seid, ich will euch
Ruhe geben.» Jesus ist keineswegs im Pessimismus steckengeblieben. Er hat
mit aller Deutlichkeit gezeigt, wie wir eine Hand voll Ruhe brauchen, aber
ebenso, dass die andere Hand für den Mitmenschen tätig sein muss, damit
er frei von Bedrückung wird.

1913 - kurz vor Ausbruch des Ersten Weltkrieges — ging der
französische Pfarrer, Musiker und Arzt Albert Schweitzer aus Europa nach
Afrika. Er hat damals in Europa genau das gesehen, was in unserem Text
beschrieben worden ist. Schweitzer hat freiwillig auf eine grosse Karriere
in Europa verzichtet. In Afrika fand er jene Hand voll Ruhe, die er in
Europa vergeblich gesucht hatte. Dort hat er auf seiner einfachen Orgel
seinen geliebten Bach gespielt. Die Musik ist etwas mit der Ruhe
Verwandtes. Schweitzer hat sich in Afrika aber keinem beschaulichen Leben
gewidmet, sondern in Lambarene ein Spital gebaut und Tausende von
Kranken geheilt.

Im Leben von Albert Schweitzer wird sichtbar, wie eine Hand voll
Ruhe für Mitmenschen fruchtbar werden kann. Wir können nicht alle nach
Afrika gehen. Wir können auch nicht alle ein Spital bauen. Jeder muss sich

332



ganz persönlich fragen: Was heisst für mich «eine Hand voll Ruhe»? Wie
finde ich diese Ruhe? - Wichtig ist, dass jeder mit der Gewissheit nach
Hause geht: Ich brauche ein Hand voll Ruhe, und diese Hand voll Ruhe
ist auch für mich zu finden. Amen. Heinrich Hellstern

Der Weg zur Sicherheit Europas

Anfang der fünfziger Jahre stand die Wiedervereinigung Deutschlands
auf der Tagesordnung. Die CDU unter Führung Adenauers versprach, sie
auf dem Wege der Rüstung und der Eingliederung der Bundesrepublik
in einen starken Westen zu erreichen. Die Politik der Stärke und der
Westabmarsch der Bundesrepublik sollten das geteilte Deutschland wieder
zusammenführen. Dieser Unsinn wurde geglaubt und praktiziert. Das

Ergebnis kennen wir: Die endgültige Teilung Deutschlands in zwei deutsche
Staaten. Der heutige Bundesminister Dr. Heinemann entlarvte damals den

Unsinn dieser Politik als Selbsttäuschung und Irreführung mit den

einsichtigen Worten, der Weg nach Leipzig und Rostock führe nicht über
Paris und Washington.

Seitdem sind 15 Jahre vergangen. Auf der Tagesordnung steht die
Frage der europäischen Sicherheit. Europa ist geteilt. Die Grenzlinie
verläuft zwischen der NATO und dem Warschauer Pakt. Weder ein
Überschreiten dieser Grenzlinie noch ein Ausbrechen aus dem jeweiligen
Paktsystem ist möglich. Auch Frankreich ist kein Gegenbeispiel. Es bleibt
im Paktsystem des Westens verankert, wenn auch seine Politik darauf
gerichtet ist, das westliche Paktsystem durch ein europäisches Sicherheitssystem

zu ersetzen, das Ost- und Westeuropa umfasst.

Die Chancen dafür sind 1969 mit dem Auslaufen des NATO-Vertrages
und seiner danach jährlich möglichen Kündigung und mit der dann
automatisch folgenden Aufhebung des Warschauer Paktes gegeben. Das

klingt sehr einfach. Aber wir wissen, dass das Einfache schwer zu tun ist.
Warum?

Das Einfache hat zur Voraussetzung, dass alle Beteiligten an einem
System europäischer Sicherheit die bestehenden Staaten Europas und ihre
gegenwärtigen Grenzen anerkennen. Von keinem europäischen Staat kann
billigerweise erwartet werden, dass er einem Sicherheitssystem beitritt, das

seine eigene Sicherheit nicht garantiert. So lange auch nur ein Staat nicht
von allen Beteiligten in seinen Grenzen anerkannt ist, kann es zu einem
Vertrage über europäische Sicherheit nicht kommen. Der Weg blosser
Gewaltverzichtserklärungen führt nicht zu einem europäischen Sicherheitssystem,

so wenig der Weg über Paris und Washington nach Leipzig und
Rostock führte. Dieser Weg war eine Selbsttäuschung und Irreführung,
jener ist es nicht weniger.

Wer Gewdtverzicht anbietet ohne Anerkennung des Status quo, das

heisst der bestehenden Staaten in ihren gegenwärtigen Grenzen, unter-

333


	...eine Hand voll Ruhe (Prediger 4, 1-6)

