Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 11

Artikel: ...eine Hand voll Ruhe (Prediger 4, 1-6)
Autor: Hellstern, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141475

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

... eine Hand voll Ruhe
Prediger 4, 1-6

Die Bibel ist kein einheitliches Buch, sie besteht aus einer Sammlung
von Biichern. Die Autoren dieser Biicher haben in einem Zeitraum von
vielen Jahrhunderten vor und nach Christus gelebt. Thre Zahl ist nicht
genau bekannt. Wir kennen auch nicht alle Namen dieser Autoren. Manche
Biicher sind sogar unter einem andern Namen erschienen.

Eines der am wenigsten bekannten Biicher trigt den Titel: Der Prediger.
Soviel wir wissen, ist es bald nach Alexander dem Grossen, etwa um 250
v. Chr., geschrieben worden. Sein Inhalt verdient, gerade heute, beachtet zu
werden. Ich meine, wir verstehen diesen Prediger in unserer Zeit besser als
manches andere Buch der Bibel. Darum habe ich als Text fiir diese Predigt
einen Abschnitt aus diesem Buch gewihlt.

«Und wiederum sah ich all die Bedriickungen, die unter der Sonne
gescheben.» Der Mensch, der solche Worte schrieb, ist mit offenen Augen
und Ohren durchs Leben gegangen. Er hat die Welt nicht nur oberflichlich
betrachtet. Seine Augen sind nicht an dem haften geblieben, was glinzt,
und seine Ohren haben nicht nur das gehort, was laut tont und alles andere
vergessen lasst. Beim Blick in die Welt sah er all die Bedriickungen, die
unter der Sonne geschehen. In unseren Zeitungen steht in diesen Tagen viel
von Biafra. Wir lesen, horen, sehen, wie dort Volker einander mit letzter
Grausamkeit bedriicken. In aller Eindriicklichkeit schildern die Berichte
das Leiden und Sterben von Minnern und Frauen und Kindern, die zum
14 Millionen zihlenden Stamm der Ibos gehoren.

Es ist gut, dass die modernen Massenmedien unsere Augen einmal in
so eindriicklicher Weise auf die Trinen von Unterdriickten hinweisen.
Nur eines diirfen wir dabei nicht iibersehen: Biafra ist kein Einzelfall. Was
in Biafra heute zweifellos geschieht, geschieht gleichzeitig, vielleicht weniger
beachtet von den Leuten der Presse, des Radios und des Fernsehens, an
manchen andern Orten auf der Erde. Trinen von Millionen fliessen in
Vietnam. Krieg und Gewalt machen dort seit Jahren tiglich und stiindlich
Menschen heimatlos, jagen sie in Furcht und Schrecken, Hunger und Tod.

Und wer einmal gesehen hat, wie in Amerika viele der 20 Millionen
Negroes in Armut und Verachtung vegetieren, der sieht auch im reichsten
Land der Erde Bedriickung.

Und wenn wir gegen Osten schauen, wo man immer so starke Worte
gegen den Kolonialismus und gegen die Bedriickung anderer Volker ge-
funden hat, dann bietet sich das gleiche Bild. Panzer bedrohen Menschen
in der Tschechoslowakei. Auch da sind Trinen der Unterdriickten ge-
flossen. Angst und Enttiuschung haben Menschen zur Verzweiflung ge-
bracht.

Wir horen, dass in Griechenland heute Menschen gefoltert und ge-
schlagen werden. Tausende schmachten in unmenschlichen Verhiltnissen

529



in Gefingnissen auf griechischen Inseln. Unsere Zeitungen erwihnen das,
vielleicht im Kleindruck. Aber sonst geschieht nichts.

Und wenn wir in alle Héiuser bei uns sehen konnten, wiirden wir wohl
auch da allerlei Bedriickungen unter der Sonne feststellen miissen. Es gibt
nicht nur in der Armut Bedriickte. Auch in einer Wohlstandswelt kdnnen
Menschen von unzufriedenen, quilerischen Mitmenschen bis zur Verzweif-
lung bedriickt werden. Auch in reichen Hiusern, wo dusserlich nichts fehlt,
fliessen Trinen.

Ich will nicht weiter aufzihlen. Uberall gilt, was der Prediger als be-
sonders schmerzlich empfindet: «und niemand tristete sie». Gewiss, es
geschieht da und dort manches. Das Rote Kreuz ist da, und andere Hilfs-
organisationen sind da, aber damit allein werden Menschen in ihrem Leid
nicht getrostet.

Zum Trosten reichen weder rithrende noch entriistete Resolutionen und
Proteste. Zum Trosten geniigen auch Lebensmittelverteilungen und andere
Hilfsaktionen nicht. Die Bedriickten werden nur getréstet, wenn die Ge-
walt, die sie erleiden, aufhort — wenn den Bedriickern keine Waffen mehr
geliefert werden und wenn auch neutrale Staaten keine Geschifte mehr mit
Waffenlieferungen ins Ausland machen!

Solange davon nichts verwirklicht wird, bleibt es bei dem, was der
Prediger feststellt: «Von der Hand ihrer Bedriicker erlitten sie Gewalt und
niemand trostete sie.»

Das Bild, das der Prediger von der Welt immer wieder bekommt, ldsst
ihn seine Ohnmacht fithlen und erschiittert ihn. Er bringt das mit den
Worten zum Ausdruck: «Da pries ich die Toten, die lingst Gestorbenen;
gliicklicher sind sie als die Lebenden, die jetzt noch leben.» Es braucht viel,
bis ein Mensch so denkt. Aber so denken sie da und dort, in Afrika und
Asien, in Lateinamerika und in den Vereinigten Staaten und, wer weiss
wo iiberall, auch bei uns, wo Frauen Gewalt erleiden, wo Kinder Gewalt
erleiden und niemand sie trostet. Vielleicht wiirden wir erschrecken, wenn
wir wiissten, wo iiberall Menschen dann und wann denken, «wenn ich nur
tot wire, gliicklicher als die Lebenden sind die lingst Gestorbenen.»

Dem Prediger kommt dann noch ein schwererer Gedanke: «Gliicklicher
als beide, die Lebenden und Gestorbenen, ist der Ungeborene, der noch
nicht geschaut hat das bose Tun, das unter der Sonne geschieht.» Man kann
heute gelegentlich Leute treffen, die aus Verantwortung kein Kind wollen,
weil sie keinem zumuten wollen, all das erleiden zu miissen, was dem
Menschen in dieser Welt warten kann.

Noch etwas anderes sieht der Prediger in der Welt: «Und ich sah,
dass alles Miithen und alles Gelingen nur Eifersucht des einen gegen den
andern ist» Der Prediger hat in seiner Zeit gesehen, wie die Nachfolger
von Alexander dem Grossen, die sogenannten Diadochen, sich iiber die
Aufteilung des grossen Reiches stritten, in Eifersucht des einen gegen den
andern. Die Welt hat, seit der Prediger diese Worte geschrieben hat, eine
gewaltige Entwicklung erlebt. Das Bild unseres Alltags ist durch die tech-
nischen Errungenschaften stark verdndert worden. Aber das, was der Prediger

330



vor mehr als zweitausend Jahren von der Eifersucht schrieb, ist heute nicht
anders als damals. Wer weiss, welche Rolle die Eifersucht im Leben der
Menschen und Volker, in den Parteien und leider auch in den Kirchen
spielt, der kann dem Prediger nur zustimmen. Wieviel Fortschritt unter-
bleibt, weil keiner dem andern gonnt, einen Schritt vorwirts zu tun. Des
Predigers Urteil tber alles lautet: «Auch das ist nichtig und ein Haschen
nach Wind.»

«Haschen nach Wind» — der Wind ist etwas sehr Reales. Der Wind
kann die stirksten Biume entwurzeln und die Dicher von Hiusern weg-
tragen. Kinder rennen gelegentlich nach dem Wind und versuchen, ihn zu
fassen. Dem Prediger kommt das Miihen und selbst das Gelingen im Leben
der Menschen wie Haschen nach Wind vor. Zuletzt steht der Mensch mit
leeren Hinden da. Dabei kam er sich ein Leben lang so wichtig vor, be-
dacht, tiberall Geltung und Anerkennung zu finden.

Der Prediger stellt dann fest, wie die Menschen sich dem allem gegen-
liber verhalten. «Der Tor legt seine Hinde ineinander und verzehrt sein
esgenes Fleisch.» Dieser Tor ist der Mensch, der nicht gemerkt hat, wie er
versucht war, nach Wind zu haschen. Er merkt auch nicht, welche Rolle
die Eifersucht in seinem Leben spielt. Der Tor ist vom Hasten und Jagen
gepackt. Er schindet und schafft und verzehrt damit sich selber. Bis ins
Alter kann der Mensch leben, ohne etwas zu lernen. Er hastet und schuftet
und merkt nicht, dass er damit an der Welt nichts dndert.

«Der Tor verzehrt sein eigenes Fleisch.» Dank vieler technischer Mittel
verstehen wir es, uns heute manche korperliche Anstrengung zu ersparen,
die den Menschen frither viele Schweisstropfen gekostet haben. Wir ver-
stehen' es, unsere Krifte zu schonen. Und doch hat der moderne Mensch
tausend «Bresten». Er kann nicht schlafen. Seine Nerven plagen ihn. Sein
Hetzen und Jagen und nicht zuletzt seine innere Unruhe haben ihn gus
dem Gleichgewicht gebracht. Er schlucke Pillen und Tabletten. Bald muss
er sich aufputschen. Dann muss er sich wieder beruhigen. «Der Tor ver-
zehrt sein eigenes Fleisch.»

Was der Prediger sich und uns allen sagen will, fasst er in die Worte:
«Besser eine Hand voll Rube als beide Hinde voll Mihe und Haschen nach
Wind.» Eine Hand voll Rube — das ist das, was der Prediger als Weg vor
sich sieht. Wie kann er nun plotzlich von einer Hand voll Ruhe sprechen?
Steht dieses Bild nicht in schroffem Gegensatz zu allem, was er bis jetzt
dargelegt hat? Ist es nicht ein Sichzuriickziehen in eine Klause, fernab von
allem Weltgestiirm? Der Prediger meint jedoch nicht jene faule Ruhe, die
nichts merkt von dem, was in der Welt geschieht. Er meint nicht jene
Ruhe, die den Menschen sagen lisst: «Was geht mich die Welt an, wenn’s
nur mir gut geht!» Der Prediger weiss, wie es mit der Welt steht. Dieses
Wissen bedriickt ithn. Aber nun wirkt es auf ihn wie eine Befreiung. Er
muss sich vom Leid der Welt nicht erdriicken lassen. Vor ithm 6ffnet sich
eine neue Lebensmdglichkeit, in «einer Hand voll Ruhe». Die Botschaft
des Predigers miindet in die Erkenntnis, dass auf dieser Erde in einer Hand
voll Ruhe das grosste Gliick liegt. Manche Ausleger wiirden jetzt vielleicht

331



sagen: Diese Hand voll Ruhe, das ist Jesus Christus. Vielleicht ist das schon
zu viel und zu schnell erklirt, was nur mit Fusserster Behutsamkeit be-
handelt werden darf.

Es ist das Wunder Gottes, dass es diese Hand voll Ruhe gibt. Wo der
Mensch sie gefunden hat, da hascht er nicht mehr nach Wind. Da kann er
sich freuen tber das, was ihm zuteil geworden ist. Im Griechischen heisst
«Ruhe» soviel wie «aufhoren, entleeren». Ruhe findet, wer aufhoren kann.
Jeder muss erkennen, was das fir 7bn heisst, wo er aufthoren, wo er sich
entleeren muss.

Er vergisst dann nicht die Trinen der Unterdriickten und das Leid der
ganzen Welt. Im Gegenteil, er bietet Hand dazu, wo immer etwas fiir die
Unterdriickten getan wird. Er ist im Bewusstsein seiner Ohnmacht zuver-
sichtlich. Er hat die Welt und das Treiben der Menschen, auch sein eigenes,
durchschaut. Er weiss, dass wir zuerst einmal zur Ruhe kommen miissen.

Ich erinnere mich, vor Jahren einmal ein Losungswort gehtrt zu haben:
«Europa braucht Ruhe — das ist es, was Europa braucht.» Nicht nur Europa,
die Welt, jeder einzelne, du und ich brauchen Ruhe.

Den beiden Hinden, die voll Miihe nach Wind haschen, stellt der
Prediger die eimwe Hand voll Ruhe gegeniiber. Wo ein Mensch wirklich zur
Ruhe kommt, da geniigt eine Hand voll. Und da hat er dann die andere
Hand frei, das zu tun, was nétig ist fiir die Mitmenschen, die neben ihm
sind, die vielleicht weinen, weil sie unter irgendeinem Druck stehen.

Manche Ausleger haben im Prediger aus dem Alten Testament, von
dem wir jetzt einige Gedanken gehort haben, einen grossen Pessimisten
gesehen. Wir wollen auf keinen Fall nur das aus seinen Worten horen.
Das Neue Testament und Jesws Christus lehren uns noch etwas anderes.
Auch Jesus mag ein dhnliches Bild von der Welt gehabt haben wie der
Prediger. Das kann uns das bekannte Jesus-Wort zeigen: «Kommet her
zu mir alle, die ithr mihselig und beladen (bedriickt) seid, ich will euch
Ruhe geben.» Jesus ist keineswegs im Pessimismus steckengeblieben. Er hat
mit aller Deutlichkeit gezeigt, wie wir eine Hand voll Ruhe brauchen, aber
ebenso, dass die andere Hand fiir den Mitmenschen titig sein muss, damit
er frei von Bedriickung wird.

1913 — kurz vor Ausbruch des Ersten Weltkrieges — ging der fran-
zosische Pfarrer, Musiker und Arzt Albert Schweitzer aus Europa nach
Afrika. Er hat damals in Europa genau das gesehen, was in unserem Text
beschrieben worden ist. Schweitzer hat freiwillig auf eine grosse Karriere
in Europa verzichtet. In Afrika fand er jene Hand voll Ruhe, die er in
Europa vergeblich gesucht hatte. Dort hat er auf seiner einfachen Orgel
seinen geliebten Bach gespielt. Die Musik ist etwas mit der Ruhe Ver-
wandtes. Schweitzer hat sich in Afrika aber keinem beschaulichen Leben
gewidmet, sondern in Lambarene ein Spital gebaut und Tausende von
Kranken geheilt.

Im Leben von Albert Schweitzer wird sichtbar, wie eine Hand voll
Ruhe fiir Mitmenschen fruchtbar werden kann. Wir kénnen nicht alle nach
Afrika gehen. Wir kénnen auch nicht alle ein Spital bauen. Jeder muss sich

332



ganz personlich fragen: Was heisst fiir mich «eine Hand voll Ruhe»? Wie
finde ich diese Ruhe? — Wichtig ist, dass jeder mit der Gewissheit nach
Hause geht: Ich brauche ein Hand voll Ruhe, und diese Hand voll Ruhe
ist auch fiir mich zu finden. Amen. Heinrich Hellstern

Der Weg zur Sicherheit Europas

Anfang der fiinfziger Jahre stand die Wiedervereinigung Deutschlands
auf der Tagesordnung. Die CDU unter Fithrung Adenauers versprach, sie
auf dem Wege der Riistung und der Eingliederung der Bundesrepublik
in einen starken Westen zu erreichen. Die Politik der Stirke und der
Westabmarsch der Bundesrepublik sollten das geteilte Deutschland wieder
zusammenfithren. Dieser Unsinn wurde geglaubt und praktiziert. Das
Ergebnis kennen wir: Die endgiiltige Teilung Deutschlands in zwei deutsche
Staaten. Der heutige Bundesminister Dr. Heinemann entlarvte damals den
Unsinn dieser Politik als Selbsttauschung und Irrefiihrung mit den ein-
sichtigen Worten, der Weg nach Leipzig und Rostock fithre nicht iber
Paris und Washington.

Seitdem sind 15 Jahre vergangen. Auf der Tagesordnung steht die
Frage der europiischen Sicherheit. Europa ist geteilt. Die Grenzlinie ver-
liuft zwischen der NATO und dem Warschauer Pakt. Weder ein Uber-
schreiten dieser Grenzlinie noch ein Ausbrechen aus dem jeweiligen
Pakesystem ist moglich. Auch Frankreich ist kein Gegenbeispiel. Es bleibt
im Paktsystem des Westens verankert, wenn auch seine Politik darauf
gerichtet ist, das westliche Paktsystem durch ein europdisches Sicherheits-
system zu ersetzen, das Ost- und Westeuropa umfasst.

Die Chancen dafiir sind 1969 mit dem Auslaufen des NATO-Vertrages
und seiner danach jihrlich mdglichen Kindigung und mit der dann
automatisch folgenden Aufhebung des Warschauer Paktes gegeben. Das
klingt sehr einfach. Aber wir wissen, dass das Einfache schwer zu tun ist.
Warum?

Das Einfache hat zur Voraussetzung, dass alle Beteiligten an einem
System europiischer Sicherheit die bestehenden Staaten Europas und ihre
gegenwirtigen Grenzen anerkennen. Von keinem europiischen Staat kann
billigerweise erwartet werden, dass er einem Sicherheitssystem beitritt, das
seine eigene Sicherheit nicht garantiert. So lange auch nur ein Staat nicht
von allen Beteiligten in seinen Grenzen anerkannt ist, kann es zu einem
Vertrage iiber europiische Sicherheit nicht kommen. Der Weg blosser Ge-
waltverzichtserklarungen fiihrt nicht zu einem europdischen Sicherheits-
system, so wenig der Weg iiber Paris und Washington nach Leipzig und
Rostock fiihrte. Dieser Weg war eine Selbsttiuschung und Irrefithrung,
jener ist es nicht weniger.

Wer Gewaltverzicht anbietet ohne Anerkennung des Status quo, das
heisst der bestehenden Staaten in ihren gegenwirtigen Grenzen, unter-

333



	...eine Hand voll Ruhe (Prediger 4, 1-6)

