
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 9

Artikel: Die Vorwegnahme der Zukunft

Autor: Franz, Egon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Vorwegnahme der Zukunft
Jesus Christus verwirklicht das von den Menschen in der Zukunft

erwartete Heil für sie heute.
Die dadurch entstehende Gemeinschaft der Kirche ist ein Modellfall

für die Gesellschaft der Zukunft.
In diesem exemplarischen Existieren der Kirche geschieht politische

Diakonie als Orientierung für einzelne und Gruppen in der Gesellschaft.
Man kann das neutestamentliche Denken nur verstehen, wenn man es

eingefügt sieht in den Gegensatz zwischen dieser bestehenden Welt und der
kommenden Welt. Doch nicht nur das. Es gilt vielmehr: Nur in diesem
spannungsvollen Gegenüber ist Jesus Christus und sein Verhalten zu
verstehen. Er ist der Repräsentant der kommenden Welt. Er vertröstet die
Menschen nicht auf ein besseres Jenseits oder auf eine bessere Zukunft,
sondern er verwirklicht das, was die jüdische Apokalyptik den Menschen für
die Zukunft versprochen hat, für sie heute und hier. Das ist der Sinn der
neutestamentlichen Eschatologie, die sich nur in diesem Gegensatz zur
jüdischen Apokdyptik begreifen lässt. Allein in diesem Zusammenhang ist die
Sammlung der Jüngerschaft und die Entstehung der Kirche zu begreifen. Es

geht darum, dass Jesus Christus mit den Menschen, die zu ihm gehören und
mit ihm leben, das Leben der zukünftigen Welt vorwegnimmt, es mit ihnen
schon jetzt und hier, in der alten Welt, unter den Bedingungen der alten
Welt und d. h. «mitten unter Verfolgungen» (Mark. 10, 30) lebt. Damit ist
eindeutig klar: Die Kirche gehört nicht zur bestehenden Welt, die vergeht,
sie gehört nicht zum «Establishment», sie kann sich daher nicht, wie sie es

leider immer wieder getan hat und tut, dazu missbrauchen lassen, die
bestehende, etablierte Ordnung der Welt zu rechtfertigen und zu verteidigen.

Wenn die Mahnung «Lasset euch nicht politisieren! » mit dem Wort
Römer 12, 2: «Stellet euch nicht dieser Welt gleich, sondern verändert euch
durch Erneuerung eures Sinnes», begründet wird, dann muss man fragen:
Welche Welt ist hier gemeint? Paulus meint jedenfalls mit «dieser Welt»
die bestehende, die etablierte Welt. Nach ihm sollen Christen nicht dieser
etablierten Welt verhaftet sein. Sie sind nicht eindimensional, sondern denken

und leben in der Spannung dieser beiden Welten. Die Schwierigkeit der

gegenwärtigen kirchlichen Situation besteht m. E. darin, dass gerade diejenigen,

die vor der Politisierung der Kirche meinen warnen zu müssen, rein
faktisch — bewusst oder unbewusst — mit ihren Worten, mehr noch mit
ihrem Verhalten die bestehende Welt zu rechtfertigen und zu verteidigen
suchen. Hier ist also eine gesellschaftspolitische Entscheidung gefällt, die
theologisch falsch und kirchlich verhängnisvoll ist. Wo das bürgerliche
Establishment so sehr mit dem kirchlichen Establishment verbunden ist, da
wird die apostolische Mahnung «Stellet euch nicht dieser Welt gleich!» im
Sinne einer nicht ganz ehrlichen politischen Abstinenz verstanden, die
immer dem anderen abverlangt wird. Die Selbstverständlichkeit, mit der
man mit dem bürgerlichen Establishment reagiert, entspricht dem Eifer, mit
welchem man den Gegnern des Establishments «Politisierung der Kirche»

261



vorwirft. Die politisierte Kirche ist die etablierte Kirche, d.h. die Kirche,
die als Bestandteil des Establishments sich gegenüber notwendigen Veränderungen

in Gesellschaft und Kirche verschliesst Die gesellschaftspolitische
Impotenz einer solchen Kirche wirkt sich aus in einer Spiritudisierung und
Ästhetisierung des Evangeliums.

Nun aber meint Paulus mit der Sinnesänderung, die er fordert, nicht nur
einen innerseelischen Vorgang, sondern die Ausrichtung des Denkens und
Wollens auf das kommende Reich, in dem der Wille Gottes regiert: «Tut
Busse, denn das Himmelreich hat sich genähert», d.h. orientiert euer Denken,

WoUen und Handeln, eure Theorie und Praxis an dem, was unmittelbar

auf euch zukommt, an dem Reich der Freiheit, des Friedens, der Liebe
und der Gerechtigkeit. Hier ist das personelle Element mit dem strukturellen

unlöslich verknüpft. Diese Ausrichtung des Denkens und Wollens auf
das kommende Reich wirkt so in die gegenwärtige christlich-kirchliche
Existenz hinein, dass mitten in der bestehenden Welt sich Kirche als Modellfall

für die kommende Welt darstellt. Auf diese Weise wirkt die Kirche
exemplarisch und dient allen Menschen, die über die bestehende Welt
hinausstreben und an der zukünftigen Gesellschaft bauen wollen, als

Orientierung für ihr Handeln.
Es besteht kein Zweifel, dass die Kirche im Verlaufe der vergangenen

zweitausend Jahre in vielerlei Hinsicht als ein solches Modeü gewirkt hat.
Auf diese Weise sind Elemente des Evangeliums in die Gesellschaft
eingegangen, die dort heute als Selbstverständlichkeit empfunden werden und
deren Herkunft den meisten Menschen nicht mehr bewusst ist: Denken wir
etwa an die Einrichtung von Lazaretten und Krankenhäusern, an die
Stellung der Frau usw. —

Es wäre gut, wenn wh einmal die Mahlgemeinschaft Jesu mit seinen
Jüngern, aber auch mit den Outsidern der menschlichen Gesellschaft, also
das heilige Abendmahl, in diesem Sinne neu verstehen wollten: als Vorwegnahme

der Gemeinschaft in der kommenden Welt und als Modellfall für
diese kommende Welt. In dieser Mahlgemeinschaft geht es um die Erneuerung

bzw. die Wiederherstellung der Grundstruktur gesellschaftlichen
Verhaltens: um das Empfangen und Weitergeben. Wir empfangen den, der die
Hingabe in Person ist, den «Leib Christi», und wir werden, was wir
empfangen, Menschen, die in der Hingabe füreinander den Sinn ihres Lebens
erkennen und erfüllen, wir werden «Leib Christi». Diese Mahlgemeinschaft
des Jüngerkreises findet in der Gütergemeinschaft der Urgemeinde ihre
natürliche Fortsetzung. Ich muss mich hier auf Andeutungen beschränken.
Die Geschichte vom reichen Jüngling ergibt im Zusammenhang folgendes
Bild. Zur Debatte steht die Frage, ob ein «Reicher», ein «Kapitalist», am
Leben der kommenden Welt, am Reiche Gottes, teilhaben kann. Die
Antwort lautet eindeutig: Nein. Eher geht ein Kamel durch ein Nadelöhr. Wer
die Güter dieser Erde für sich in Anspruch nimmt, sie anderen Menschen
aber vorenthält, ist vom Reiche Gottes ausgeschlossen. Doch was bei
Menschen unmöglich ist, macht Gott möglich. Wie? Durch die Jüngerschaft
Jesu. Die Jünger haben, wie Petrus sagt, alles verlassen und sind in die

262



Nachfolge Jesu eingetreten. Hier finden sie schon «in dieser Weltzeit
hundertfachen» Ersatz für das, was sie preisgegeben, nämlich in den gemeinsamen

Besitz der Gemeinde eingebracht haben: Brüder, Schwestern, Eltern,
Kinder, Häuser und Äcker. Eben dazu ist der reiche Jüngling nicht bereit.
Er ist der sozialen Ordnung der bestehenden Welt verhaftet, daher von der
Teilnahme am Leben der kommenden Welt ausgeschlossen.

Was in der Grosskirche später nicht mehr möglich erschien, haben die
Klöster fortgesetzt. Sie vermittelten der Gesellschaft nicht nur die religiösen
und kulturellen Güter, sondern sie waren zugleich landwirtschaftliche
Musterbetriebe.

Das Bewusstsein dieser Aufgabe, Modelle zu schaffen für das Leben der
kommenden Welt, ist der Kirche verlorengegangen. Sie wurde zu einem
Bestandteil des jeweiligen Establishments; die Prediger sahen ihre Aufgabe
darin, die Bürger zu braven Untertanen zu erziehen. Das Reich Gottes
wurde zu einer völlig jenseitigen Grösse, deren «Hereinbrechen» aus der
himmlischen Welt man am Ende der Tage erwartete. Mit dem gegenwärtigen

jammervollen Zustand der Welt hatte man sich abzufinden. Als die
Kirche im 19. Jahrhundert ihre Verpflichtung zur Liebestätigkeit neu
entdeckte, erstreckte sich diese lediglich auf einzelne Notstände; der Wunsch
nach Veränderungen der gesellschaftlichen Verhältnisse wurde als
«revolutionäres Teufelswerk» verdammt.

Kein Wunder, dass dann im anbrechenden industriellen Zeitalter kein
Mensch auf den Gedanken kam, etwa eine Fabrik im Stile «kollektiver
Unternehmerschaft» zu gründen, was ganz gewiss eine Fortsetzung urchristlicher

Ansätze gewesen wate. Das Experimentieten in dieser Richtung über-
lässt man gewissen sozialistischen Ländern, ich denke an Jugoslawien und
neuerdings an die Tschechoslowakei. Unsere westlichen Gewerkschaften
sind wohl noch nicht auf den Gedanken gekommen, ein solches Modell
durchzuexperimentieren, wie mir ein Fachmann sagte, darum, weil sie mit
ihrem Denken nicht in der Vorstellung einer zukünftigen Welt verankert
sind, sondern im Rahmen der bestehenden Whtschaftsotdnung lediglich
versuchen, das Beste für die Arbeiter herauszuholen.

Wenn es aber wahr ist, dass das Problem der Welternährung in Zukunft
nicht durch Almosen und Spenden der Reichen an die Armen zu lösen ist,
dann kommen wir um eine konsequente Umstrukturierung der Wirtschaft
in den reichen Industrieländern nicht herum. Es wird höchste Zeit, diese
Erkenntnisse ins Bewusstsein zu heben. Gesucht sind christliche Unternehmer

und Arbeiter, die den Mut haben, Modelle zu schaffen und damit
Orientierungspunkte für die zukünftige Entwicklung der gesellschaftlichen
Ordnung zu setzen. Die Zeit drängt. Politische Diakonie der Kirche kann sich
nicht auf gesellschaftskritische Worte beschränken, sie muss durch
exemplarische Aktionen Lichter anzünden, die Wege in die Zukunft zeigen.

In: Egon Franz, Politische Diakonie. Herbert Reich Verlag, Hamburg,
1968.

263


	Die Vorwegnahme der Zukunft

