
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 7-8

Artikel: Das Salz der Erde

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Salz der Erde

Ihr seid das Salz der Erde. Wenn aber das Salz faul
wird, womit soll dann gesalzen werden? Es taugt hinfort
zu nichts mehr, als dass es hinausgeschüttet und von
den Menschen zertreten werde. Matthäus 5, 13.

Menschen, die schwere geistige Kämpfe führen, besonders solche, die

gegen starke, herrschende Mächte angehen, müssen wohl regelmässig den
Vorwurf hören, dass sie zu «scharf» seien Sie hätten, sagt man^ in der
Sache nicht ganz Unrecht, aber sie müssten sich milder ausdrücken, der

gegnerischen Sache oder Person auch ihr Recht geben, zugeben, dass die
Gegner es auch gut meinten, dass ihre Sache auch einiges für sich anführen
könne. Man ist geneigt, anzunehmen, die Ablehnung einer Sache stamme
von einem solchen Fehler in ihrer Vertretung her. Mit etwas mehr Mässi-

gung, Freundlichkeit und Geduld hätte sie ganz anders vorwärts kommen
können. Man ist auch selbst imstande, die beste Sache abzulehnen, weil ihre
Vertreter sie zu «scharf» verföchten. «Nur nicht zu scharf sein! Die Liebe
walten lassen! Auch über den Bösewicht milde urteilen! » Das gilt namentlich

auch als eine Forderung des Christentums. Vielleicht beruft man sich
dafür auf Worte der Bergpredigt, auf die Stellen von der Vergebung, von
der Feindesliebe, vom Hinhalten des andern Backens, vielleicht auch auf
das dreizehnte Kapitel des ersten Korintherbriefes, und vor allem auf das

Kreuz.
Aber dieses Problem des geistigen Kampfes im engeren Sinne, das im

Zusammenhang mit einzelnen Sachen oder Personen besonders stark
hervortreten mag, das Problem der «Schärfe» oder «Müde» in der Vertretung
der Wahrheit, allgemeiner gesagt: der Vertretung der Wahrheit überhaupt,
beschränkt sich nicht auf solche Situationen, sondern ist von umfassender
Art. Es ist im besonderen ein Hauptproblem der Nachfolge.

Es ist darum wohl geboten, über dieses Thema ein Wort zu sagen,
nicht zum erstenmal, aber vielleicht doch wieder auf neue Weise.

I.

Was mir an jenen Losungen der «Milde» immer wieder am meisten
auffällt, ist ein gewisser Formalismus des Urteilens. Man achtet nicht in
erster Linie auf den Inhalt dessen, was einer sagt, sondern bloss auf die
Form, oder doch in erster Linde auf die Form. Ist die Form nicht so, wie
es einem richtig schiene, so verwirft man mehr oder weniger entschieden
auch den Inhdt. Da ist aber doch die Frage zu stellen: Käme es nicht
eigentlich auf den Inhalt an? Sollte nicht er die Hauptsache sein und nicht
die Form? Wenn man aber die Form so wichtig nimmt, muss dann nicht
der Verdacht entstehen, dass man den Inhalt zu wenig wichtig nimmt?
Man könnte dem freilich entgegenhalten, dass man die Form gerade darum
so wichtig nehme, weil man den Inhalt wichtig nehme; denn man wohe
nicht, dass der wahre Inhalt durch eine falsche Form entwertet, vielleicht

201



entstellt werde. Gut Das ist an sich richtig. Aber gibt es nicht doch, und

zwar sehr häufig, jene Art, die vor allem auf die Form schaut? Und ist
hier nicht die Vermutung berechtigt, dass man damit der Wahrheit
ausweichen wolle? Ist diese Berufung auf die, wie man behauptet, falsche

Vertretung einer Sache nicht meistens bloss ein Vorwand? Mag an dieser

ganzen Haltung nicht auch die .Seelenpest des Neutralismus mitschuldig
sein, der nur ja nicht Partei ergreifen, Posto fassen will, der immer allen
gleich Recht oder gleich Unrecht geben möchte und eine merkwürdige,
psychologisch aber wohl zu verstehende Neigung zeigt, gerade das Schlechte und
die Schlechten in Schutz zu nehmen? Ist dieser Formdismus nicht eine der
vielen Schutzvorrichtungen, womit sich die Gesellschaft gegen die Wahrheit
wehrt? Ist er nicht ein Teil des Pharisäismus, welcher unser Leben durchzieht,
jener Gesetzlichkeit, welche eben darin besteht, dass sie die Form über den
Inhalt stellt, oder, um den Ausdruck zu brauchen, den ein moderner Israelit
geprägt hat, der konventionellen Lüge der Menschheit? Oder, um höher
hinauf zu greifen und tiefer in das Wesen der Sache einzudringen, eine
Form des Abkommens von der unmittelbaren Wahrheit der Dinge, und
das heisst: von Gott?

Das zweite ist damit schon berührt. Wenn man wissen will, ob eine
Äusserung wirklich zu «scharf» sei oder nicht, so müsste man dafür einen
Massstab haben. Einen Massstab, nicht eine Schablone! Welches könnte
dieser Massstab sein? Doch nur einer: die Wahrheit. Es käme doch darauf
an, ob ein Ausdruck oder eine ganze Ausführung der Wahrheit entspreche
oder nicht. Darauf allein müsste die Aufmerksamkeit gerichtet sein Wer
aber ist Richter darüber, was im einzelnen Faüe Wahrheit ist oder nicht?

Hier stossen wir auf eine entscheidend wichtige Tatsache. Wenn es
sich um das Urteil über Sinn und Wert von Taten und Geschehnissen oder
über das Wesen und Verhalten von Personen handelt - und nur das ist's,
was für unser Problem in Frage steht -, dann kommt es darauf an, wer
dafür den rechten Blick und die rechte Empfindung besitzt. Und nun ist
Tatsache, dass sowohl Recht als Unrecht in Menschen und Dingen jeweilen
nur von wenigen in ihrer ganzen Tragweite gesehen und empfunden werden.

Vielen, ja sogar den meisten, fehlt es dafür an der Klarheit und Kraft
des Herzens, an dem Blick für Recht und Unrecht, Wahrheit und Trug,
an der Tiefe der Teilnahme, an der Stärke des Gefühls der Verantwortlichkeit,

an der tiefen und reinen Verbundenheit mit dem Gott, der die Wahrheit

ist und uns zwingt, von det Wahrheit, die immer aus ihm stammt,
Zeugnis abzulegen. Und das ist doch der letzte Sinn all unseres Redens.
Davon sind die Wenigen durchdrungen, welche jeweilen — von Gott
erleuchtet und gestärkt - die Wahrheit der Menschen und Dinge so klar
und stark empfinden, wie es der Sache entspricht. Ihr Reden (und Tun)
erscheint aber den andern als zu «scharf». Den Zeitgenossen — später
allerdings erscheint es dann als selbstverständlich, wenn nicht gar als zu schwach,
zu matt. So war es, als man anfing, gegen die Sklaverei zu reden, gegen
die Prostitution, gegen den Alkoholismus, oder gar gegen diesen oder jenen
Götzendienst im engeren Sinne des Wortes. Immer schien zuerst allzu-

202



scharf, was später selbstverständlich wurde. Darum hüten wh uns, allzurasch

zu erklären, es seien Worte oder Taten zu «scharf». Wisst ihr das

denn so sicher? Ist es nicht vielleicht gerade die Wahrheit? Solltet ihr nicht
vielleicht lernen, die Wahrheit schärfer zu sehen, schärfer zu empfinden?

Die Wahrheit aber muss gesagt werden. Das ist der Auftrag aller
Propheten Gottes, aber auch aller Nachfolger Christi. Das - nichts anderes!
Sie sind Wahrheitszeugen oder sie sind nichts. Nicht umsonst heisst «Märtyrer»

auf deutsch «Zeuge», und das bedeutet: Wahrheitszeuge. Durch die
Wahrheit wird die Weh gerettet, nur durch sie. Die Lüge ist in jeder Form,
und in den feinsten am allermeisten, die Verderberin. In allem, im Kleinen
wie im Grossen, im Leben des Einzelnen, wie in dem der Gemeinschaft.
Die Wahrheit vertreibt die Nebel des Truges. Die Wahrheit zertedt die
Sümpfe. Die Wahrheit schneidet die Eiterbeulen auf. Die Wahrheit ist
allmächtig. Es kommt nur darauf an, dass sie erkannt, gesagt und getan
wird. Sollte das heute nicht einleuchtender sein als je? Ist das Böse, das

sich heute bis zum Himmel türmt, nicht eine Trugmacht? Würde es nicht
in dem Augenblick zusammenstürzen, wo der Blitz der Wahrheit es
durchzuckte? Darum aber ist die Verschweigung der Wahrheit oder gar die
Verhinderung ihres Durchdringens die stärkste Unterstützung des Bösen. Die
Wahrheitshehler und Wahrheitshinderer sind die Verräter und Verderber
der Völker, die Wahrheitskünder ihre Retter.

Darum aber ist es die grosse Aufgabe, die Wahrheit zu vertreten.
Darum ist das der Auftrag aller Propheten Gottes, dler Bahnbrecher der
Menschheit, aber auch aller Kleinen, aher Menschen, die im Lichte leben
wollen Darum ist es der Kern der Nachfolge Christi. Darum aber ist es
auch eine so schwere Sache. Darum ist es so, dass ein Wahrheitszeuge ein
Märtyrer whd: einer, der für die Wahrheit leidet.

II.
«Aber die Liebe? Die Liebe Christi?» — Ich antworte:
Zum ersten. Es braucht zu gar nichts so viel Liebe, wie zum Dienst

der Wahrheit. Zu nichts braucht es so viel Selbstverleugnung. Wie viel
bequemer ist es, mit der Wahrheit zurückzuhalten! Das tun wir denn
auch oft genug. Wir geben so oft der Wahrheit nicht die Ehre, reden nicht
das notwendige Wort der Wahrheit, weil wir dafür nicht eine Liebe
aufbringen, die dafür gross genug wäre, und darum nicht den Mut dazu, weil
ein falscher Friede uns wichtiger ist als die Menschen, welchen wir mit
der Wahrheit dienen sollten; wir geben der Wahrheit nicht die Ehre, weil
wir Gott nicht genug lieben, um ihm alles zu geben, auch den völligen,
unbedingten Dienst der Liebe. Geht mir weg mit einer Liebe, welche die
Wahrheit zudeckt! Die echte Liebe äussert sich im Dienst der Wahrheit.
Denn Wahrheit allein rettet. Alle wirklich grossen Helden der Liebe waren
auch Helden der Wahrheit. Man muss ja auch für die Liebe kämpfen, muss
für die Liebe mit dem Schwerte der Wahrheit Bahn schaffen Das Werk
der Kämpfer für die Sklaven, für die Gefangenen, für die Dhnen, für die
Geisteskranken, für die Kinder, für aüe, aüe Art von rettender Liebe, war
immer auch ein Kampf für die Wahrheit.

203



Lasset es euch sagen, ihr, denen gewisse Worte über gewisse Dinge
immer zu «scharf» sind: Ihr redet so, weil ihr nicht Liebe genug habt.
Hättet ihr mehr Liebe, dann empfändet ihr gewisse Dinge mit dem heiligen
Zorn der Liebe, und ihr fändet selbst jene Worte, die ihr jetzt an andern
tadelt. Ihr, die ihr diesen Mangel an Liebe verwerfet, ihr habt selbst zu
kalte und zu stumpfe, zu egoistische Herzen, darum fehlt es euch an der
Leidenschaft des Wortes der Liebe. Darum sehet ihr die Wahrheit der
Dinge nicht. Denn Wahrheit und Liebe gehören zusammen; man hat nicht
die eine ohne die andere.

Aber die Liebe Christi?
Ich frage: Hat die fleischgewordene Liebe Gottes nicht selbst erklärt:

«Ich bin dazu geboren und dazu in die Welt gekommen, dass ich von der
Wahrheit zeuge. Wer aus der Wahrheit ist, der höret meine Stimme»?
Und ist Christus etwa das Vorbild einer Milde, die keine Schärfe kennt?
Stehen nicht sogar in der Bergpredigt Worte, die Schwerter sind? Oder
habt ihr denn nie das Kapitel 23 des Matthäusevangeliums gelesen? Wo
hat je einer von uns solche Worte gebraucht? Ich kenne Leute, welche den
Mut aufbringen, dafür Jesus zu tadeln. Offen gestanden haben solche
Tadler mh nie grossen Eindruck gemacht. (Wie ich überhaupt wenig für
solche übrig habe, die christlicher sein sollen als Christus!) Diese scharfen,
für gewisse Leute allzuscharfen Worte Christi bedeuten die ewige
Luftreinigung der Welt. Sie stammen aus der Unbedingtheit der Wahrheit
Gottes. Und - o Wunder! - ohne sie könnten wir auch nicht an die
Unbedingtheit der Hebe Gottes glauben, die sich am Kreuze offenbart. Beide
Unbedingtheiten gehören zusammen, die der Wahrheit und die der Liebe.
Nur vereinigt gelten sie. Beide sind die Offenbarung der gleichen Wahrheit

Gottes. Und namentlich eins muss ich denen entgegenhalten, die
meinen, mit etwas weniger Schärfe und etwas mehr Milde würde man die
Menschen weniger reizen und sie eher bewegen, eine Sache anzunehmen:
Nichts ist falscher als die Meinung, die Wahrheit würde schon

angenommen, wenn sie bloss recht vertreten würde. Das gerade Gegenteil ist
richtig: sie wird angenommen, wenn sie nicht recht vertreten whd, wenn
sie verwässert, umgebogen, verschleiert wird, aber sie wird in dem Masse

gehasst und bekämpft, als sie recht vertreten wird. Auch die Wahrheit
als Liebe — gerade sie! Gewaltig steht vor uns die Tatsache, dass gerade
die höchste Liebe von den Menschen gekreuzigt worden ist. Und das
bedeutet: Hätte Jesus nur jene Liebe verkündet und vertreten, welche ihr
meint, ihr Milden, ihr Sanften, ihr stets Verstehenden und Entschuldigenden,

so wäre er freilich nicht gekreuzigt worden, hätte aber auch nicht das

Heil der Welt geschafft. Jesus ist wegen seiner Liebe gekreuzigt worden

- wegen seiner Liebe, die sich im Dienste der Wahrheit kundtat, die im
Dienste der Wahrheit sich vollendete. Und wie in diesem Sinne der Dienst
der Wahrheit sein höchster Dienst der Liebe war, so ist es auch der grösste
Dienst der Liebe seiner Jünger. Denn er ist zwar mehr als unser Vorbild,
gewiss, aber er ist und bleibt doch auch unser Vorbild.

Aus: «Neue Wege». Mai 1940

204


	Das Salz der Erde

