Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 7-8

Artikel: Das Salz der Erde

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Salz der Etrde

Ihr seid das Salz der Erde. Wenn aber das Salz faul
wird, womit soll dann gesalzen werden? Es taugt hinfort
zu nichts mehr, als dass es hinausgeschiittet und von
den Menschen zertreten werde. Matthius 5, 13.

Menschen, die schwere geistige Kimpfe fiihren, besonders solche, die
gegen starke, herrschende Michte angehen, miissen wohl regelmissig den
Vorwurf horen, dass sie zu «scharf» seien. Sie hitten, sagt man, in der
Sache nicht ganz Unrecht, aber sie miissten sich milder ausdriicken, der
gegnerischen Sache oder Person auch ihr Recht geben, zugeben, dass die
Gegner es auch gut meinten, dass ihre Sache auch einiges fiir sich anfithren
konne. Man ist geneigt, anzunehmen, die Ablehnung einer Sache stamme
von einem solchen Fehler in ihrer Vertretung her. Mit etwas mehr Missi-
gung, Freundlichkeit und Geduld hitte sie ganz anders vorwirts kommen
konnen. Man ist auch selbst imstande, die beste Sache abzulehnen, weil ihre
Vertreter sie zu «scharf» verfochten. «Nur nicht zu scharf sein! Die Liebe
walten lassen! Auch iiber den Bosewicht milde urteilen!» Das gilt nament-
lich auch als eine Forderung des Christentums. Vielleicht beruft man sich
dafiir auf Worte der Bergpredigt, auf die Stellen von der Vergebung, von
der Feindesliebe, vom Hinhalten des andern Backens, vielleicht auch auf
das dreizehnte Kapitel des ersten Korintherbriefes, und vor allem auf das
Kreuz.

Aber dieses Problem des geistigen Kampfes im engeren Sinne, das im
Zusammenhang mit einzelnen Sachen oder Personen besonders stark her-
vortreten mag, das Problem der «Schirfe» oder «Milde» in der Vertretung
der Wahrheit, allgemeiner gesagt: der Vertretung der Wahrheit iiberhaupt,
beschriankt sich nicht auf solche Situationen, sondern ist von umfassender
Art. Es ist im besonderen ein Hauptproblem der Nachfolge.

Es ist darum wohl geboten, iiber dieses Thema ein Wort zu sagen,
nicht zum erstenmal, aber vielleicht doch wieder auf neue Weise.

L

Was mir an jenen Losungen der «Milde» immer wieder am meisten
auffallt, ist ein gewisser Formalismus des Urteilens. Man achtet nicht in
erster Linie auf den Inhalr dessen, was einer sagt, sondern bloss auf die
Form, oder doch in erster Linie auf die Form. Ist die Form nicht so, wie
es einem richtig schiene, so verwirft man mehr oder weniger entschieden
auch den Inhalt. Da ist dber doch die Frage zu stellen: Kime es nicht
eigentlich auf den Inhalt an? Sollte nicht er die Hauptsache sein und nicht
die Form? Wenn man aber die Form so wichtig nimmt, muss dann nicht
der Verdacht entstehen, dass man den Inhalt zu wenig wichtig nimmt?
Man kénnte dem freilich entgegenhalten, dass man die Form gerade darum
so wichtig nehme, weil man den Inhalt wichtig nehme; denn man wolle
nicht, dass der wahre Inhalt durch eine falsche Form entwertet, vielleicht

201



entstellt werde. Gut. Das ist an sich richtig. Aber gibt es nicht doch, und
zwar sehr hiufig, jene Art, die vor allem auf die Form schaut? Und ist
hier nicht die Vermutung berechtigt, dass man damit der Wabrbeit aus-
weichen wolle? Ist diese Berufung auf die, wie man behauptet, falsche
Vertretung einer Sache nicht meistens bloss ein Vorwand? Mag an dieser
ganzen Haltung nicht auch die Seelenpest des Neutralismus mitschuldig
sein, der nur ja nicht Partei ergreifen, Posto fassen will, der immer allen
gleich Recht oder gleich Unrecht geben mochte und eine merkwiirdige, psy-
chologisch aber wohl zu verstehende Neigung zeigt, gerade das Schlechte und
die Schlechten in Schutz zu nehmen? Ist dieser Formalismus nicht eine der
vielen Schutzvorrichtungen, womit sich die Gesellschaft gegen die Wahrheit
wehrt? Ist er nicht ein Teil des Pharisiismus, welcher unser Leben durchzieht,
jener Geserzlichkeit, welche eben darin besteht, dass sie die Form iiber den
Inhalt stellt, oder, um den Ausdruck zu brauchen, den ein moderner Israelit
geprigt hat, der konventionellen Liige der Menschheit? Oder, um hoher
himauf zu greifen und tiefer in das Wesen der Sache einzudringen, eine
Form des Abkommens von der wnmittelbaren Wahrheit der Dinge, und
das heisst: von Gott?

Das zweite ist damit schon berithrt. Wenn man wissen will, ob eine
Ausserung wirklich zu «scharf» sei oder nicht, so miisste man dafiir einen
Massstab haben. Einen Massstab, nicht eine Schablone! Welches konnte
dieser Massstab sein? Doch nur einer: die Wabrhest. Es kime doch darauf
an, ob ein Ausdruck oder eine ganze Ausfilhrung der Wahrheit entspreche
oder nicht. Darauf allein miisste die Aufmerksamkeit gerichtet sein. Wer
aber ist Richter dariiber, was im einzelnen Falle Wahrheit ist oder nicht?

Hier stossen wir auf eine entscheidend wichtige Tatsache. Wenn es
sich um das Urteil iiber Sinn und Wert von Taten und Geschehnissen oder
iber das Wesen und Verhalten von Personen handelt — und nur das ist’s,
was fiir unser Problem in Frage steht —, dann kommt es darauf an, wer
dafiir den rechten Blick und die rechte Empfindung besitzt. Und nun ist
Tatsache, dass sowohl Recht als Unrecht in Menschen und Dingen jeweilen
nur von wenigen in ihrer ganzen Tragweite gesehen und empfunden wer-
den. Vielen, ja sogar den meisten, fehlt es dafiir an der Klarheit und Kraft
des Herzens, an dem Blick fiir Recht und Unrecht, Wahrheit und Trug,
an der Tiefe der Teilnahme, an der Stirke des Gefiihls der Verantwortlich-
keit, an der tiefen und reinen Verbundenheit mit dem Gott, der die Waht-
heit ist und uns zwingt, von der Wahrheit, die immer aus ihm stammt,
Zeugnis abzulegen. Und das ist doch der letzte Sinn all unseres Redens.
Davon sind die Wenigen durchdrungen, welche jeweilen — von Gott et-
leuchtet und gestirkt — die Wahrheit der Menschen und Dinge so klar
und stark empfinden, wie es der Sache entspricht. Ihr Reden (und Tun)
erscheint aber den andern als zu «scharf». Den Zeitgenossen — spiter aller-
dings erscheint es dann als selbstverstindlich, wenn nicht gar als zu schwach,
zu matt. SO war es, als man anfing, gegen die Sklaverei zu reden, gegen
die Prostitution, gegen den Alkoholismus, oder gar gegen diesen oder jenen
Gotzendienst im engeren Sinne des Wortes. Immer schien zuerst allzu-

202



scharf, was spiter selbstverstindlich wurde. Darum hiiten wir uns, allzu-
rasch zu erkliren, es seien Worte oder Taten zu «scharf». Wisst ihr das
denn so sicher? Ist es nicht vielleicht gerade die Wahrheit? Solltet ihr nicht
vielleicht lernen, die Wahrheit schirfer zu sehen, schirfer zu empfinden?

Die Wahrheit aber muss gesagt werden. Das ist der Auftrag aller
Propheten Gottes, aber auch aller Nachfolger Christi. Das — nichts anderes!
Sie sind Wabrbeitszengen oder sie sind nichts. Nicht umsonst heisst «Mar-
tyrer» auf deutsch «Zeuge», und das bedeutet: Wahrheitszeuge. Durch die
Wahrheit wird die Welt gerettet, nur durch sie. Die Liige ist in jeder Form,
und in den feinsten am allermeisten, die Verderberin. In allem, im Kleinen
wie im Grossen, im Leben des Einzelnen, wie in dem der Gemeinschaft.
Die Wahrheit vertreibt die Nebel des Truges. Die Wahrheit zerteile die
Siumpfe. Die Wahrheit schneidet die Eiterbeulen auf. Die Wahrheit ist
allméchtig. Es kommt nur darauf an, dass sie erkannt, gesagt und getan
wird. Sollte das heute nicht einleuchtender sein als je? Ist das Bose, das
sich heute bis zum Himmel tiirmt, nicht eine Trugmacht? Wiirde es nicht
in dem Augenblick zusammenstiirzen, wo der Blitz der Wahrheit es durch-
zuckte? Darum aber ist die Verschweigung der Wahrheit oder gar die Ver-
hinderung ihres Durchdringens die stirkste Unterstiitzung des Bosen. Die
Wahrheitshehler und Wahrheitshinderer sind die Verrdter und Verderber
der Volker, die Wahrheitskiinder ihre Retter.

Darum aber ist es die grosse Aufgabe, die Wahrheit zu vertreten.
Darum ist das der Auftrag aller Propheten Gottes, aller Bahnbrecher der
Menschheit, aber auch aller Kleinen, aller Menschen, die im Lichte leben
wollen. Darum ist es der Kern der Nachfolge Christi. Darum aber ist es
auch eine so schwere Sache. Darum ist es so, dass ein Wahrheitszeuge ein
Mirtyrer wird: einer, der fiir die Wahrheit Jeidez.

1L,

«Aber die Liebe? Die Liebe Christi?» — Ich antworte:

Zum ersten. Es brawcht zu gar wichts so viel Liebe, wie zum Dienst
der Wabrbeit. Zu nichts braucht es so viel Selbstverleugnung. Wie viel
bequemer ist es, mit der Wahrheit zuriickzuhalten! Das tun wir denn
auch oft genug. Wir geben so oft der Wahrheit nicht die Ehre, reden nicht
das notwendige Wort der Wahrheit, weil wir dafiir nicht eine Liebe auf-
bringen, die dafiir gross genug wire, und darum nicht den Mut dazu, weil
ein falscher Friede uns wichtiger ist als die Menschen, welchen wir mit
der Wahrheit dienen sollten; wir geben der Wahrheit nicht die Ehre, weil
wir Gott nicht genug lieben, um ihm alles zu geben, auch den volligen,
unbedingten Dienst der Liebe. Geht mir weg mit einer Liebe, welche die
Wahrheit zudeckt! Die echte Liebe dussert sich im Dienst der Wahrheit.
Denn Wahrheit allein rettet. Alle wirklich grossen Helden der Liebe waren
auch Helden der Wahrheit. Man muss ja auch fiir die Liebe kimpfen, muss
fiir die Liebe mit dem Schwerte der Wahrheit Bahn schaffen. Das Werk
der Kimpfer fiir die Sklaven, fiir die Gefangenen, fiir die Dirnen, fiir die
Geisteskranken, fiir die Kinder, fiir alle, alle Art von rettender Liebe, war
immer auch ein Kampf fiir die Wahrheit.

203



Lasset es euch sagen, ihr, denen gewisse Worte iiber gewisse Dinge
immer zu «scharf» sind: Ibr redet so, weil ibr micht Liebe genug habz.
Hiteet ihr mehr Liebe, dann empfindet ihr gewisse Dinge mit dem heiligen
Zorn der Liebe, und ihr findet selbst jene Worte, die ihr jetzt an andern
tadelr. Ihr, die ihr diesen Mangel an Liebe verwerfet, ihr habt selbst zu
kalte und zu stumpfe, zu egoistische Herzen, darum fehlt es euch an der
Leidenschaft des Wortes der Liebe. Darum sehet ihr die Wabrbesr der
Dinge nicht. Denn Wahrheit und Liebe gehbren zusammen; man hat nicht
die eine ohne die andere.

Aber die Liebe Christi?

Ich frage: Hat die fleischgewordene Liebe Gottes nicht selbst erklirt:
«Ich bin dazu geboren und dazu in die Welt gekommen, dass ich von: der
Wahrheit zeuge. Wer aus der Wahrheit ist, der horet meine Stimme»?
Und ist Christus etwa das Vorbild einer Milde, die keine Schirfe kennt?
Stehen nicht sogar in der Bergpredigt Worte, die Schwerter sind? Oder
habt ihr denn nie das Kapitel 23 des Matthdusevangeliums gelesen? Wo
hat je einer von uns solche Worte gebraucht? Ich kenne Leute, welche den
Mut aufbringen, dafiir Jesus zu ftadeln. Offen gestanden haben solche
Tadler mir nie grossen Eindruck gemacht. (Wie ich iiberhaupt wenig fiir
solche iibrig habe, die christlicher sein sollen als Christus!) Diese scharfen,
fiir gewisse Leute allzuscharfen Worte Christi bedeuten die ewige Luft-
reinigung der Welt. Sie stammen aus der Unbedingtheit der Wahrheit
Gottes. Und — o Wunder! — ohne sie konnten wir auch nicht an die Un-
bedingtheit der Liebe Gortes glauben, die sich am Kreuze offenbart. Beide
Unbedingtheiten gehoren zusammen, die der Wahrheit und die der Liebe.
Nur vereinigt gelten sie. Beide sind die Offenbarung der gleichen Wahr-
heit Gottes. Und namentlich eins muss ich denen entgegenhalten, die
meinen, mit etwas weniger Schirfe und etwas mehr Milde wiirde man die
Menschen weniger reizen und sie eher bewegen, eine Sache anzunehmen:
Nichts ist falscher als die Meinung, die Wahrheit wiirde schon ange-
nommen, wenn sie bloss recht vertreten wiirde. Das gerade Gegenteil ist
richtig: sie wird angenommen, wenn sie nicht recht vertreten wird, wenn
sie verwissert, umgebogen, verschleiert wird, aber ‘sie wird in dem Masse
gehasst und bekdmpft, als sie rechr vertreten wird. Auch die Wahrheit
als Liebe — gerade sie! Gewaltig steht vor uns die Tatsache, dass gerade
die hichste Liebe von den Menschen gekreuzigt worden ist. Und das be-
deutet: Hitte Jesus nur jene Liebe verkiindet und vertreten, welche ihr
meint, ihr Milden, ihr Sanften, ihr stets Verstehenden und Entschuldigen-
den, so wire er freilich nicht gekreuzigt worden, hitte aber auch nicht das
Heil der Welt geschafft. Jesus ist wegen seiner Liebe gekreuzigt worden
— wegen seiner Liebe, die sich im Dienste der Wabrbeit kundtat, die im
Dienste der Wahrheit sich vollendete. Und wie in diesem Sinne der Dienst
der Wahrheit sein hochster Dienst der Liebe war, so ist es auch der grisste
Dienst der Liebe seiner Jiinger. Denn er ist zwar mebr als unser Vorbild,
gewiss, aber er ist und bleibt doch axch unser Vorbild.

Aus: «Neue Wege». Mai 1940

204



	Das Salz der Erde

