Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 6

Artikel: Eine politische Himmelfahrtspredigt
Autor: Sonderegger, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine politische Himmelfahrtspredigt

«Durch einen Menschen ist die Siinde in die Welt gekommen und durch die
Siinde der Tod, und so ist der Tod auf alle Menschen iibergegangen, weil sie alle ge-
sindigt haben. Von Adam her herrscht der Tod. Adam, der ein Gegenbild des zu-
kiinftigen Adam, des Christus, ist. Wenn durch des einen Ubertretung die vielen
gestorben sind, so ist noch viel mehr Gottes Gnade und Gabe durch die Gnade des
einen Menschen Jesus Christus den vielen reichlich zuteil geworden. Also kam es
nun, wie es durch eines einzigen Ubertretung fiir alle Menschen zur Verurteilung
kam, so auch eines einzigen gerechte Tat fiir alle Menschen zur Gerechtsprechung,
die Leben gibt. Denn wie durch den Gehorsam des einen Menschen die vielen als
Siinder behandelt wurden, so werden auch durch den Gehorsam des einen die vielen
als Gerechte behandelt. Wo jedoch die Siinde grosser wurde, da erwies sich die
Gnade noch iiberschwenglicher, damit wie die Siinde herrschte im Tode, so auch die
Gnade herrsche durch d1e Gerechtigkeit zum ewigen Leben durch Jesus Christus,
unseren Herrn.» Romerbrief, Kap. 5, 12-21

Liebe Gemeinde,

Die Himmelfahrtsgeschichte, wie wir sie von der Sonntagsschule her
kennen und wie sie uns durch das 1. Kapitel der Apostelgeschichte bekannt
ist, berichtet, wie Jesus in seiner letzten Auferstehungserscheinung vor den
Jingern steht, mit ihnen spricht, sie segnet, vor ihnen in den Himmel
emporgehoben wird und wie eine Wolke ihn vor ihren Blicken verbirgt.
Diese Geschichte kommt uns heutzutage, um es in einem Wort zu sagen,
das wir im Dialekt brauchen, reichlich komisch und wohl auch etwas phan-
tastisch vor: eine irdische Gestalt fliegt in den Himmel hinauf.

Wir diirfen nicht vergessen, dass schon die ersten Christen, die tiber das
Geschehnis, das einigen von ihnen widerfahren war, nachdachten, die Him-
melfahrt mit der Thronerhebung Jesu zusammensahen: er hat sich zur
Rechten Gottes des Allmichtigen Vaters gesetzt. Diese Vorstellung ist denn
auch in das alte, sogenannte apostolische Glaubensbekenntnis, ins Credo,
hineingekommen: «Ich glaube an Jesus Christus, am dritten Tage von den
Toten auferstanden, aufgefahren gen Himmel, wo er sitzet zur Rechten
Gottes, des Allmichtigen Vaters.» «Christus sitzet auf dem Throne Gottes»,
das besagt nichts anderes als: er ist der Herrscher. In der Himmelfahrts-
erzahlung haben wir in einer Geschichte, in einem Erlebnis entfaltet, was
im dltesten und kiirzesten Glaubensbekenntnis der Christenheit in nur zwei
Worten ausgesagt war. Die zwei Worte sind uns erhalten im 1. Korinther,
Kapitel 12: «Kyrios Jesus». «Kyrios» heisst Herr. «Herr ist Jesus», das
meint Himmelfahrt. Dieses erste Glaubensbekenntnis der Christen war ein
durchaus politisches und damit ein eminent gefiahrliches Bekenntnis fiir die,
die es aussprachen. Denn das ganze romische Weltreich wusste damals, wo
der Kyrios sitzt, nimlich in Rom: der alte Herr, der Kaiser Tiberius, spiter
der jingere Herr, der Kaiser Caligula, schliesslich der wahnsinnige Herr,
der Kaiser Nero, und der andere wahnsinnige Herr, der Kaiser Domitian.
Und nun bekannten sich die Christen uberall in der rémischen Welt zu
Christus. Vom Euphrat bis nach Spanien, von der Nordsee bis zur Sahara
begannen Menschen zu bekennen, der Herr sitze gar nicht in Rom, sondern
zur Rechten Gottes. Der Herr sitzt auch nicht in Washington oder in

169



Moskau oder in Peking, er sitzt nicht in den Forschungslaboratorien unserer
Wissenschaft. Der Herr heisst nicht Einstein, nicht Newton noch Moebius,
sondern er heisst Jesus Christus. Er sitzt im Himmel «Himmel», gerade
religios, biblisch verstanden, ist eben kein Raumbegriff, sondern ein Herr-
schaftsbegriff und damit eine politische Sache,

Und nun wird Christus nicht diesen Herren, die wir eben nannten,
gegeniibergestellt, sondern kurz dem Menschen, Adam. Im Ro&merbrief,
Kapitel 5, und im 1. Korinther, Kapitel 15, redet Paulus von Adam und
von Christus, vom ersten und vom zweiten Menschen, zwei Heerfiihrern,
hinter denen zwei Menschheitsziige hergehen. Von zwei Aonen, zwei Zeit-
altern spricht hier die Bibel, dem Adamszeitalter und dem Christuszeitalter.
Die Bibel denkt in universaler Weite. Das hebriische Wort «Adam» be-
zeichnet nicht nur einen Namen, sondern ist Ausdruck fiir «Mensch».
Adam kann heissen: Mensch oder Menschheit oder Leute. Adam der Mensch,
der Ubertreter, die Uberschrift iiber unsere Menschheitsgeschichte. Adam,
Sinn respektive Unsinn unserer Weltgeschichte mit ihrer erschiitternden
Monotonie des Elendes, in der es scheinbar keinen echten Fortschritt gibt.
Adam, das Thema dieses Lebens in der Welt mit seinen unzihligen
Variationen. Adam, du, ich, von A bis Z der Siinder, hochmiitig und ver-
zweifelt, dumm und durchtrieben, faul und iiberwach, Manan und Frau,
Adam und Eva. Adam, dessen Weg immer wieder aus dem Paradies heraus-
fithrt, hinein in die Internationale der Angst. Adam, dessen Leben umstellt
ist von unzihligen Brennpunkten. Adam, der hin und her liuft von einer
Feuersbrunst zur andern: kaum ist er am Loschen, erschallt schon wieder
das Feuerhorn. Adam, von allen Kreaturen der Erde das Geschépf, das von
einer letzten, ungelosten Frage umzdunt ist. Paulus driickt es in unserem
Brief so aus: seit Adam, das heisst dort, wo Adam, dort wo der Mensch,
die Menschheit ist, dort herrscht der Tod. Der Tod — Bedringnis aller Be-
dringnisse, Inbegriff und Summe aller Ubel! Der Tod ist schon immer auf
dem Platz, wo der Mensch ist. Der Tod ist dabei.

Und nun sagt uns die Bibel, dass Gott sich dem Adam nicht beugt,
dass Gott vor dem Menschen, der das Adamszeichen an sich trigt, nicht
kapituliert. Gott anerkennt das Weitgesetz des Todes nicht. Das ist der Sinn
von Ostern: der Protest Gottes in seinem Sohn gegen den Tod seines Ge-
schopfes. Gott schafft in Jesus Christus, dem Gekreuzigten und Auferstan-
denen, eine neue Rechtslage, die Paulus so ausdriickt: «Also kam es nun,
wie es durch eines einzigen Ubertretung fiir alle Menschen zur Verurteilung
kam, so auch durch eines einzigen gerechte Tat fiir alle Menschen zur
Gerechtsprechung, die Leben gibt.» Fiir Paulus war Adam wahrscheinlich
eine historische Personlichkeit, fiir uns ist sie das nicht, sondern Adam gilt
genau nach der hebriischen Sprache fiir den Menschen schlechthin. Adam —
Tod, Christus — Leben! Ist das logisch? Paulus bemiiht sich nicht einmal,
die Logik dieses Gedankenganges aufzuzeigen, er versucht nicht, die Giiltig-
keit der Parallele, Adam gleich Tod, Christus gleich Leben, zu beweisen.
Diese Sache steht fiir ihn fest wie ein Axiom. Ein Axiom ist bekanntlich

170



ein Satz, den man nicht tiefer ergriinden kann und der doch fiir alle gile,
ohne den es zum Beispiel keine Mathematik gibe. In Adam der Tod, in
Christus aber das Leben! Das ist die Logik des Wortes Gottes. Fiir diese
Logik einzustehen, das war die Lebensaufgabe des Paulus, das ist die Lebens-
aufgabe der christlichen Gemeinde. Darin, liebe Freunde, besteht unsere
Sachlichkeit, dass wir zu dieser Sache, zur Logik der Verheissungen Gottes,
stechen und darum den zweiten Adam, Christus, unendlich viel wichtiger
nehmen als den ersten Adam, als uns. Das ist unsere Sachlichkeit, dass wir
um Christi willen den Menschen und die Sache der Menschheit nicht preis-
geben.

Christus, der Herr der neuen Menschheit! Wo aber ist denn diese neue
Menschheit? Nach dem Neuen Testament bestimmt dort, wo die Kirche
lebt. Sind wir die neue Menschheit? Vielleicht ist sie gezeichnet in dem,
was ich jetzt vorlesen will. In einer begeisterten Stunde ihres Lebens sagt
eine Romangestalt: «Ich weiss, es kommt eine Zeit, da die Menschen Wohl-
gefallen aneinander haben werden, da einer vor dem andern wie ein Stern
leuchten wird. Uber die Erde werden freie Menschen schreiten, gross in
ihrer Freiheit, offenen Herzens, und jedes Menschenherz wird rein sein vom
Neid und alle werden ohne Arg sein. Dann wird das ganze Leben nichts
anderes sein als ein einziges Dienen fiir den Menschen, und sein Bild wird
erhaben sein. Fiir den Freien sind alle Hohen erreichbar. Dann wird man
in Gerechtigkeit und Freiheit leben fir das Schone, und als die Besten
werden die gelten, die mit ihrem Herzen die Welt am weitesten umfangen,
die sie am stirksten lieben. Die Freiesten werden die Besten sein, in ihnen
ist die hochste Schonheit.» Das hat ein Kommunist geschrieben, Maxim
Gorki, in seinem grossartigen Roman «Die Mutter». Wo ist die neue
Menschheit? Finden wir sie im Folgenden? «Die Kirche stand bis auf ge-
ringe Ausnahmen immer auf der Seite des biirgerlichen Konservativismus.
Die Kirche zihlte zu den sogenannten haltenden Michten, das heisst sie
starrte auf die Unverbesserlichkeit der Welt und begniigte sich damit, die
Welt in ihrem Status quo zu erhalten. Und nun wundern wir uns, dass
andere sie statt unser verdindert und verbessert haben, dass sie in Rot ge-
macht haben, was wir auf Schwarz versaumt hatten. Wir miissen aber ehr-
lich zugeben, dass alle grossen Befreiungsakte der Neuzeit in Richtung auf
eine bessere Gerechtigkeit, etwa die Sklavenbefreiung im 18. Jahrhundert,
die Aufhebung der Leibeigenschaft im 19. Jahrhundert, die Losung der
sozialen Frage und die Emanzipation der Frau im 20. Jahrhundert, weithin
ohne die aktive Teilnahme der Kirche, ja oft gegen ihren ausdriicklichen
Willen vollbracht worden sind. Obwohl es sich in allen diesen Fillen um
klare Vollstreckungen des Evangeliums gehandelt hat.» Das schreibt kein
Kommunist, sondern ein protestantischer Theologe, Prof. Heinz Zahrnt, in
seinem grossen Werk, das vor zwei Jahren herausgekommen ist, «<Die Sache
mit Gott». Leider miissen wir bekennen, dass er historisch nichts verzeichnet
hat. Denken wir etwa an die Aufklirung! Die ist ja nicht gerade kirchlich
vollzogen worden. Die offiziellen Kirchen waren im grossen und ganzen
ihre Gegner, obschon die Aufklirung nicht denkbar ist ohne den Raum, in

171



welchem wihrend Jahrhunderten das Evangelium von Jesus Christus ge-
predigt worden ist.

Welches ist die neue Menschheit hinter dem zweiten Adam, hinter
Christus? Ist es unsere Volkskirche? Die Volkskirche steht noch. Hie und
da fragt man sich, warum sie eigentlich noch stehe, und zeitweise kommt
einem die dumpfe Antwort, vielleicht stehe sie nur wegen der Gleichgiiltig-
keit des Volkes gegeniiber seiner Kirche. Wenn ich die Kirchgasse hinunter-
schreite, an unserer Grossmiinsterkapelle vorbei und die zerfallene Treppe,
das zerfallene Gelinder und das zerfallene Gemiuer sehe, dann kommt mir
die Volkskirche in den Sinn. Das Betreten der Grossmiinsterkapelle ist
baupolizeilich verboten, weil man nie weiss, wann sie zusammenbricht oder
ein Stiick von der Decke herunterfillt. Die Grossmiinsterkapelle steht noch,
aber vieles ist zerfallen. Die Volkskirche steht noch, aber vieles ist zer-
fallen. Ich habe jetzt nicht von der Gemeinde Jesu Christi gesprochen.

Wir Christen haben viel, viel Vertrauen eingebiisst. Martin Luther King
wurde geachtet, wurde bewundert. Die Heilsarmee hat Kredit im Volk. Von
uns Christen hilt man im allgemeinen nicht mehr viel. Wir kommen den
andern unbeweglich vor, festgesetzt, festgelegt, wenig mutig, wenig wagend.
Nebenbei bemerkt, es gibt heute nonkonformistische Schriftsteller, die sich
ein Vermogen zusammengeschrieben haben und sich nicht entbloden, auf
der Biihne ausgerechnet die Heilsarmee licherlich zu machen. Nun sind sie
selbst reich geworden, sind etabliert und leben sehr sicher und schreiben
nonkonformistisch; aber sie schreiben gut. — Wir Christen stehen nicht gut
da. Wollen wir zur Antwort geben, sie hitten ja auch den Herrn Jesus ver-
achtet? Ist es wirklich unser Glaubenszeugnis, das Zeugnis unseres christ-
lichen Lebens, das man schief ansieht? Wer von uns wollte die Behauptung
wagen, nur die Bosartigen, die Gemeinen, die Liederlichen, nur die
Anormalen wiirden die Christen und die kirchlichen Leute nicht mehr
achten? ‘

Welches ist denn die neue Menschheit? Man wird vielleicht noch lange
von den Studenten reden und auf alle Fille iiber sie nachdenken miissen.
Wird vielleicht bei ihnen etwas von der neuen Menschheit sichtbar? Konnte
es sein, dass bei jenen jungen Menschen, die nicht zu den Dimmsten ge-
horen, iiber neue Moglichkeiten nachgedacht wird, iiber neue Moglich-
keiten einer rechten Demokratie bei Menschen, die sich vom Gewohnten
nicht blockieren lassen, wihrend wir vielleicht in der Gefahr stehen, gewisse
Dinge einfach nicht mehr zur Kenntnis zu nehmen, weil wir befangen sind
im bisherigen? Vielleicht mussten wir uns bewusst machen lassen, dass die
Zeitungen viel zu wichtig sind fiir das politische Dasein, fiir das Zusammen-
leben der Menschen, als dass sie von Geldmichten zusammengekauft wer-
den, und konzentriert sein diirften in den Hinden weniger Geldmagnaten;
uns bewusst machen, dass Pressemonopol und Meinungszentrum eine tief
undemokratische Angelegenheit sind. Vielleicht miissten wir uns sagen
lassen, dass die Demokratie so lange unfertig ist, als man zwar Gemeinde-
rite, Regierungsrite, Nationalrate wihlen und wegwihlen kann, nicht aber
Schiiisselmanner in Wirtschaft und Finanz. Wollen wir uns empdren iiber

172



die Jungen, die den Vorhang vor solchen Dingen wegziehen? Es hat mal
einer geschrieben, es war Gogol: «Du sollst dich nicht iiber den Spiegel
beklagen, wenn dein Maul schief ist.»

Vielleicht brawchen wir Ruhestorer, damit wir merken, dass es nicht
so weitergehen kann mit der Entwicklungspolitik der reichen Linder. Wenn
die Weltkirchenkonferenz in Uppsala ernst genommen sein will, wird sie
im kommenden Sommer zu dieser Sache ein gliltiges Wort sprechen miissen;
sie wird es auch tun! Was heisst christlicher Lebensstil in einer Welt, wo
zwei Drittel der Menschen unterernihrt sind und hungern und Tausende
von Kindern sterben? Was heisst christlicher Lebensstil in einer Welt, die
in Permanenz von der Ausrottung bedroht ist? Vielleicht brauchen wir
Ruhestorer, damit wir merken, wie sehr wir uns in einer vollig abgelaufenen
Weltzeit verirrt haben in eine verlogene Ruhe. Welches ist die neue
Menschheit? Nochmals ein Zitat aus einer unserer Zeitungen in Zirich:
«An der Universitit soll nicht nur gepaukt, sondern auch gedacht werden.
Der Chemiker soll nicht nur seine Elemente kennen und wissen, wie Gift-
gase hergestellt werden, sondern er soll auch iiber die moralischen Folgen
seines Tuns nachdenken konnen. Ebenso soll der Physiker nicht nur Atom-
bomben bauen, und der Biologe soll nicht nur wissen, wie man das Gehirn
eines Menschen steuern kann. Der Psychologe soll den Menschen nicht an
einen Arbeitsprozess anpassen, ohne dass er sich Gedanken dariiber gemacht
hat, ob die Arbeit, die er verrichtet, human sei. Und der Soziologe soll iiber-
legen, ob er seine Wissenschaft als Instrument in die Hinde des Herrschen-
den legen oder ob er mit seiner Wissenschaft der Befreiung des Beherrschten
dienen will.» Das hat ein Student von der Fortschrittlichen Studentenschaft
Ziirich geschrieben, in einem Artikel, in welchem er sich klar absetzt vom
Kommunismus. Wer darf hier die Tire schliessen? Wer diirfte hier nein
sagen?

Wir kommen zum Schluss: Jesus Christus der Herr der neuen Mensch-
heit. Christus gibt uns Menschen nicht auf. Wo wir das erkennen und nur
ein bisschen an unserem Glauben festhalten, da wird die Welt schon hoff-
nungsvoller und werden die Menschen schon besser. Adam — Christus, zwei
Heerfiihrer. Diese gehen nicht nebeneinander her, sondern der Christuszug
kommt gleichsam von hinten, von der Ewigkeit her iiber den Adamszug,
iiberholt ihn, nimmt ihn in sich auf und fithrt ihn mit sich zum Ziele
Gottes. Das erstaunlichste, das grossartigste Wort in unserem Text ist ein
ganz kleines, das Wortlein «alle». «Also kam es nun, wie es durch eines
einzigen Ubertretung fiir alle Menschen zur Verurteilung kam, so auch
durch eines einzigen gerechte Tat fiir alle Menschen zur Gerechtigkeit, die
Leben gibt»> Adam — Christus, Adamszeitalter — Christuszeitalter, Adams-
welt — Christuswelt, die beiden halten sich nicht die Waage. Die neue
Menschheit wird siegen, sie wird iiber alles siegen: «Wo die Siinde grisser
wurde, da erwies sich die Gnade noch tberschwenglicher.» Paulus braucht
hier im Griechischen ein Wort, das man eigentlich nur tbersetzen kann
mit «superiiberfliessen». So Uberfliesst, iberstromt der Wille Gottes zum Ja.
Dort ist die neue Menschheit, wo al/le miteingeschlossen sind, wo keine

Li3



Schranken gelten. «Da ist nicht Neger noch Weisser, da ist nicht Kommu-
nist noch Kapitalist, das ist nicht Schweizer noch Italiener, da ist nicht
Mann noch Frau, sondern sie sind alle einer in Christus Jesus», weil er Herr
ist Uber alle. Darum glauben wir an die Liebe und nicht an die Gleich-
giiltigkeit, darum glauben wir an die Einheit und nicht an die Trennung.
Uppsala wird bezeugen, dass die Kirche Jesu Christi nicht die Kirche des
Westens ist, sowenig wie die Kirche des Ostens, sondern die Gemeinschaft
der Menschen unter dem einen Herrn in der esmen Welt Gottes. Amen.

Hugo Sonderegger

Schicksale eines Bergtales

Womit ldsst es sich wohl rechtfertigen, in einer Zeitschrift wie den
«Neuen Wegen» von einem kleinen Tal von wenig mehr als zweihundert
Einwohnern zu berichten? Wohl nur dadurch, dass in solchem Miniatur-
spiegel sowohl Allgemeines als auch Besonderes zusammengefasst ist. Aus
diesem Grunde wohl haben sich die «Neuen Wege» schon im Januar 1952
mit dem hier gemeinten T#rbachtal im westlichen Berner Oberland befasst.

Die dort geschilderte Uberschwemmung vom 20. Juli 1948 hat sich als
Schicksalswende dieses Tales erwiesen. Innerhalb eines Jahrzehnts wurde
darauthin von den Genossenschaften des Tales und von der Gemeinde
Saanen unter Beistand der Instanzen von Kanton und Bund in dusserster
Kraftanstrengung das «Notwendende» getan. Als heitere Episode wird den
damaligen Turbachschiilern wohl lebenslang in Erinnerung bleiben, wie der
gestrenge Herr Regierungsrat Robert Grimm als bernischer Baudirektor die
Kinder in der Rathaushalle in Bern leutselig bewirtete und ihnen Mut zu-
sprach!

Fir die Durchfilhrung der geplanten umfassenden und staatlich be-
willigten Bachverbauung reichten allerdings die Krifte der Talleute nicht
mehr. Eine Kampfpause war geboten. Der Strassenbau und der dringendste
Bachverbau regten die Anlage eines weitverzweigten Wegnetzes an, das
allerdings bald wieder strapaziert wurde, weil die meisten jungen Berg-
bauern sich bezaubern liessen vom Rhythmus der verschiedenartigen Mo-
toren. (Schone Aufgabe fiir den jungen Verkehrsverein: Fusspfade anlegen!)
Die verbesserten Verbindungen mit der Umwelt, insbesondere die regel-
missigen Postautokurse, liessen mancherlei neue Arbeits- und Ausbildungs-
moglichkeiten in Sicht treten, die alsbald auch ausgeniitzt wurden.

Aber schon brach eine neue Heimsuchung iiber das Tal herein. Eine
Fohnsturmnacht wie die vom 7. auf den 8. November 1962 hatten auch die
Taliltesten noch nicht erlebt, und selbst die Chroniken wussten nichts Ahn-
liches zu berichten von diesem eher fohnabgewendeten Tal. An die siebzig
Meldungen von Gebdudeschiden im Turbach liefen in der Gemeinde-
schreiberei Saanen ein, und die Schutzwilder in der Talmitte waren Schlacht-
felder geworden. Als rechter Segen erwies sich nun die Elementarschaden-

174



	Eine politische Himmelfahrtspredigt

