
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 4

Artikel: Gedanken von Dietrich Bonhoeffer

Autor: Bonhoeffer, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken von Dietrich Bonhoeffer

Bleibt der Erde treu, trachtet nach dem, was auf Erden ist, das ist
zahllosen Menschen heiliges Anliegen - und wir begreifen ihren Eifer, wir
begreifen ihre Eifersucht, mit der sie Planen und Wirken und Streben
der Menschen an diese Erde ketten. Denn wir sind an diese Erde gekettet.
Sie ist der Ort, wo wh stehen und fallen. Was auf Erden geschieht, davon
whd Rechenschaft gefordert. Und wehe uns Christen, wenn wh da zu
Schanden werden, wenn es von dem Gottlosen am Ende heissen müsste:
Ei du frommer und getreuer Knecht, du bist über wenigem treu gewesen,

ich will dich über vieles setzen, gehe ein zu deines Herrn Freude

- weil er gewuchert hätte mit den Talenten, die ihm anvertraut. Während
es von uns Christen heissen müsste: und den unnützen Knecht werft in die
Finsternis hinaus, weil wh unser Talent verborgen hätten in der Erde — vor
lauter Trachten nach dem, was droben ist. Daran entscheidet sich heute
viel, ob wir Christen Kraft genug haben, der Weh zu bezeugen, dass wir
keine Träumer und Wolkenwandler sind. Dass wh nicht die Dinge kommen
und gehen lassen, wie sie sind, dass unser Glaube wirklich nicht das Opium
ist, das uns zufrieden sein lässt inmitten einer ungerechten Welt. Sondern
dass wh, gerade weü wir trachten nach dem, was droben ist, nur um so

hartnäckiger und zielbewusster protestieren auf dieser Erde. Protestieren mit
Worten und Taten, um jeden Preis voran zu führen. Muss es denn so sein,
dass das Christentum, das einstmals so revolutionär begonnen, nun für alle
Zeiten konservativ ist? Dass jede neue Bewegung ohne die Kirche sich
Bahn brechen muss, dass die Kirche immer erst zwanzig Jahre hinterher
einsieht, was eigentlich geschehen ist? Muss dem whklich so sein, dann müssen

wir uns nicht wundern, wenn auch für unsere Kirche wieder Zeiten
kommen werden, wo Märtyrerblut gefordert werden wird. Aber dieses Blut,
wenn wir dann whklich noch den Mut und die Treue haben, es zu vergies-
sen, wird nicht so unschuldig und leuchtend sein wie jenes der ersten Zeugen.

Auf unserem Blut läge grosse eigene Schuld: die Schuld des unnützen
Knechtes, der hinausgeworfen whd in die Finsternis. 1932

In der Liebe bleiben heisst Offenbarungen bekommen, etwas zu sehen
bekommen, was nur wenige sehen, nämlich die ausgestreckten, bittenden
Hände der anderen, die am Weg sind; und nun gar nicht anders können als

unter dem Einsatz von allem, was man hat, zu handeln, zu helfen, seinen
Dienst zu tun.

Das kann hier oder dort sein, entscheidend ist, dass man sich dort, wo
es ist, jederzeit von Gott unterbrechen lassen kann. Aber in der Liebe bleiben

kann man nur unwissend, wie das Auge nicht sich selbst sieht, so sieht
die Liebe nicht sich selbst. Wer von sich meint, dass er in der Liebe bleibe,
der ist nicht in der Liebe, denn er sieht sich selbst. Nur in der Blindheit
gegen sich selbst geht der, der in der Liebe bleibt, mh göttlicher Sicherheit
seinen Weg..., er glaubt alles, er hofft alles, er duldet, er vergibt alles...
Wenn es whklich alles ist, bis ans Ende - dann gibt es keine Enttäuschung,

101



keinen Zweifel, kein Aufhören, dann ist es wahr, dass die Liebe nimmer
aufhört, sondern von der Zeit zur Ewigkeit durchdringt. Wer in der Liebe
bleibt, geht nicht den vorgeschriebenen Weg der Vortrefflichkeit in der
Weh, sondern eigene, oft unverständliche, oft törichte Wege - es fehlt ihm
das letzte Stück Weltklugheit, das die Selbstsucht genannt wird - aber in
diesem törichten, wunderlichen Weg sieht der, der Augen hat zu sehen,
etwas leuchten von der Herrlichkeit Gottes selbst.

Nur einer ist in der Welt den Weg ganz gegangen. Er hat ihn ans Kreuz
geführt. Uns führt er durchs Kreuz, aber zum wahren Leben in Gott. 1932

Muss man nicht im Krieg das Leben zerstören? Eben darum weiss die
Khche nichts von einer Heiligkeit des Krieges. Hier wird mit entmenschten

Mitteln der Kampf ums Dasein geführt. Die Khche, die das Vaterunser
betet, ruft Gott nur um den Frieden an. 1931

Wie handelt der Christ im Krieg? Es gibt hier kein offenbares Gebot
Gottes. Niemals kann die Kirche Krieg und Waffen segnen. Niemals kann
der Christ an einem ungerechten Krieg teilhaben. Nimmt der Christ das

Schwert, so whd er Gott täglich um Vergebung der Sünde und um Frieden
anrufen. 1936

Wie stellt sich die Gemeinde zur ungerechten Obrigkeit? Die Gemeinde
tut das ihr vom Herrn aufgetragene Werk ohne Furcht. Sie gehorcht Gott
mehr als den Menschen. Sie leidet willig alle Strafe für ihre Verfolger. 1936

Aber ich weiss, wenn ich «vernünftiger» wäre, so müsste ich am nächsten

Tag ehrlicherweise meine ganze Theologie an den Nagel hängen. Als ich
anfing mit der Theologie, habe ich mh etwas anderes darunter vorgestellt

- doch vielleicht eine mehr akademische Angelegenheit. Es ist nun etwas

ganz anderes draus geworden. Aber ich glaube nun endlich zu wissen,
wenigstens einmal auf die richtige Spur gekommen zu sein - zum erstenmal

in meinem Leben. Und das macht mich oft sehr glücklich. Ich habe
nur immer Angst davor, dass ich aus lauter Angst vor der Meinung anderer
Menschen nicht weiter gehe, sondern stecken bleibe. Ich glaube zu wissen,
dass ich eigentlich erst innerlich klar und wirklich aufrichtig sein würde,
wenn ich mit der Bergpredigt whklich anfinge, Ernst zu machen. Hier sitzt
die einzige Kraftquelle, die den ganzen Zauber und Spuk einmal in die Luft
sprengen kann, bis von dem Feuerwerk nur ein paar ausgebrannte Reste
übrigbleiben. Die Restauration der Khche kommt gewiss aus einer Art
neuen Mönehtums, das mit dem alten nur die Kompromisslosigkeit eines
Lebens nach der Bergpredigt in der Nachfolge Christi gemeinsam hat. Ich
glaube, es ist an der Zeit, hierfür die Menschen zu sammlen.

Es gibt doch nun einmal Dinge, für die es sich lohnt, kompromisslos
einzutreten. Und mir scheint, der Friede und die soziale Gerechtigkeit, oder
eigentlich Christus, sei so etwas. 1935

Der Weg der Nachfolgenden ist schmal. Leicht geht man an ihm
vorüber, leicht verfehlt man ihn, leicht verliert man ihn, selbst wenn man ihn

102



schon beschritten hat. Er ist schwer zu finden. Der Weg ist wahrhaftig
schmal, der Absturz nach beiden Seiten bedrohlich: Zum Ausserordentlichen
gerufen sein, es tun, und doch nicht sehen und nicht wissen, dass man es

tut, - das ist ein schmaler Weg. Die Wahrheit Jesu bezeugen und bekennen
und doch den Feind dieser Wahrheit, seinen und unseren Feind, lieben mit
der bedingungslosen Liebe Jesu Christi - das ist ein schmaler Weg. Der
Verheissung Jesu glauben, dass die Nachfolgenden das Erdreich besitzen
werden und doch dem Feind wehrlos begegnen, lieber Unrecht leiden als

Unrecht tun — das ist ein schmaler Weg. Den anderen Menschen sehen und
erkennen in seiner Schwäche, in seinem Unrecht, und ihn niemals richten,
ihm die Botschaft ausrichten müssen und doch die Perlen niemals vor die
Säue werfen — das ist ein schmaler Weg. Es ist ein unerträglicher Weg.
Jeden Augenblick droht der Abfall. 1936

Nachfolgen heisst, bestimmte Schritte tun. Bereits der erste Schritt, der
auf den Ruf hin erfolgt, trennt den Nachfolgenden von seiner bisherigen
Existenz. So schafft sich der Ruf in die Nachfolge sofort eine neue Situation.
In der alten Situation bleiben und nachfolgen schliesst sich aus. 1936

Es sei hier die Frage gestellt, ohne sie schon zu beantworten, ob der
Mensch allein aus dem Letzten leben kann, ob der Glaube sozusagen zeitlich

ausgedehnt werden kann oder ob er nicht immer nur als das Letzte
einer Zeitspanne, vieler Zeitspannen im Leben wirklich wird... Wir fragen,
ob dieser Glaube täglich, stündlich realisierbar ist und sein soll oder ob
auch hier immer wieder die Länge des Vorletzten durchschritten werden

muss, um des Letzten willen. Wir fragen also nach dem Vorletzten im Leben
der Christen, ob es ein frommer Selbstbetrug sei, dieses zu leugnen, oder
ob es eine Schuld sei, es in seiner Weise ernst zu nehmen. Wir fragen damit
auch, ob das Wort, das Evangelium in die Zeit hinein ausgedehnt werden
kann, ob es also jederzeit in gleicher Weise gesagt werden darf, oder ob
auch hier sich Letztes von Vorletztem unterscheidet. Um es ganz deutlich
werden zu lassen: Warum entscheide ich mich gerade in ganz ernsten
Situationen, etwa angesichts eines durch einen Todesfall schwer Betroffenen,

oftmals für ein «vorletztes» Verhalten, also etwa zu einer durch Schweigen

bekundeten Gemeinschaft der Hilflosigkeit gegenüber so hartem
Geschehen, statt die mir an sich bekannten und zur Verfügung stehenden
Worte des biblischen Trostes auszusprechen, auch gerade Christen gegenüber?

Warum verschliesst sich mir oftmals der Mund, der das Letzte zum
Ausdruck bringen sollte und entschliesse ich mich zu einer durchaus
vorletzten menschlichen Solidarität? Ist es Misstrauen gegen die Macht des

letzten Wortes, ist es Menschenfurcht oder liegt sachliche Berechtigung
dieses solchen Verhaltens darin, dass das Wissen und Zur-Verfügung-haben
des Wortes, also sozusagen das geistliche Beherrschen der Situation nur den
Schein des Letzten trägt, in Wirklichkeit aber selbst etwas ganz Vorletztes
ist? Ist das bewusste Bleiben im Vorletzten nicht hie und da vielleicht der
echtere Hinweis auf das Letzte, das Gott zu seiner Zeit (freilich auch nur
durch Menschenmund) sagt? Whd also nicht gerade um des Letzten wil-

103



len das Vorletzte immer wieder einmal geboten sein und nicht mit belastetem,

sondern mit gutem Gewissen getan werden müssen? 1940/41

«Wahrhaftigkeit» heisst eben doch nicht, dass alles, was ist, aufgedeckt
whd. Gott selbst hat dem Menschen Kleider gemacht (Gen. 3, 21), das

heisst in statu corruptionis sollen viele Dinge im Menschen verhüllt bleiben,

und das Böse, wenn man es schon nicht ausrotten kann, soll jedenfalls
verhüllt werden; Biossstellung ist zynisch; und wenn der Zyniker sich auch
besonders ehrlich vorkommt oder als Wahrheitsfanatiker auftritt, so geht
er doch an der entscheidenden Wahrheit, nämlich, dass es seit dem Sündenfall

auch Verhüllung und Geheimnis geben muss, vorbei. 1943

Ich erkenne, dass ich «geistlich» viel reichere Zeiten gehabt habe. Aber
ich spüre, wie in mh der Widerstand gegen alles «Religiöse» wächst. Oft
bis zu einer instinktiven Abscheu — was sicher auch nicht gut ist. Ich bin
keine religiöse Natur. Aber an Gott, an Christus muss ich immerfort denken,
an Echtheit, an Leben, an Freiheit und Barmherzigkeit liegt mh sehr viel.
Nur sind mir die religiösen Einkleidungen so unbehaglich. 1942

Oft frage ich mich, warum mich ein «christlicher Instinkt» häufig mehr
zu den Religionslosen als zu den Religiösen zieht, und zwar durchaus nicht
in der Absicht der Missionierung, sondern ich möchte fast sagen «brüderlich».

Während ich mich den Religiösen gegenüber oft scheue, den Namen
Gottes zu nennen — weil er mir hier irgendwie falsch zu klingen scheint
und ich mir selbst etwas unehrlich vorkomme — kann ich den Religionslosen
gegenüber gelegentlich ganz ruhig und wie selbstverständlich Gott nennen.

1944

Die Bibel kennt unsere Unterscheidung von Äusserem und Innerem
nicht. Was soll sie eigentlich auch? Es geht ihr immer um den ganzen
Menschen, auch dort, wo, wie in der Bergpredigt, der Dekalog ins «Innerliche»

vorgetrieben wird. Dass eine gute «Gesinnung» an die Stelle des

Ganzen treten könne, ist völlig unbiblisch. Die Entdeckung der sogenannten
Innerlichkeit wird erst in der Renaissance (wohl bei Petrarca) gemacht.

Das «Herz» im biblischen Sinne ist nicht das Innerliche, sondern der ganze
Mensch, wie er vor Gott ist. Da der Mensch aber ebensosehr von «aussen»
nach «innen» wie von «innen» nach «aussen» lebt, ist die Meinung, ihn in
seinen intimen seelischen Hintergründen erst in seinem Wesen zu verstehen,

ganz abwegig.
Ich will also darauf hinaus, dass man Gott nicht noch an hgendeiner

allerletzten heimlichen Stelle hineinschmuggelt, sondern dass man die
Mündigkeit der Welt und des Menschen einfach anerkennt, dass man den
Menschen in seiner Weltlichkeit nicht «madig macht», sondern ihn an seiner
stärksten Stelle mit Gott konfrontiert. 1944

Vom Leiden. Es ist unendlich viel leichter, im Gehorsam gegen einen
menschlichen Befehl zu leiden als in der Freiheit eigenster verantwortlicher
Tat. Es ist unendlich viel leichter, in Gemeinschaft zu leiden als in Einsam-

104



keit. Es ist unendlich viel leichter, öffentlich und unter Ehren zu leiden als

abseits und in Schanden. Es ist unendlich viel leichter, durch den Einsatz
des leiblichen Lebens zu leiden als durch den Geist. Christus litt in Freiheit,
in Einsamkeit, abseits und in Schanden, an Leib und Geist, und seither
viele Christen mit ihm. 1942/43

Ich glaube, dass mir nichts Sinnloses widerfährt und dass es für uns
alle gut so ist, wenn es auch unseren Wünschen zuwiderläuft. Ich sehe in
meinem gegenwärtigen Dasein eine Aufgabe und hoffe nur, dass ich sie

erfülle. Von dem grossen Ziel her gesehen sind alle Entbehrungen und
versagten Wünsche geringfügig. 1944

Die Stunde des Todes ist dem Menschen bestimmt und sie whd ihn
überall finden, wo sich der Mensch auch hinwendet. Und wir müssen dafür
bereit sein. Aber «er weiss viel tausend Weisen, zu retten aus dem Tod,
ernährt und gibet Speisen zur Zeit der Hungersnot». Das wollen wir doch
nicht vergessen. 1944

Es wäre wohl nicht richtig zu sagen, dass wir gern sterben — obwohl
keinem jene Müdigkeit unbekannt ist, die man doch unter keinen Umständen

aufkommen lassen darf - dazu sind wir schon zu neugierig oder etwas
ernsthafter gesagt: wh möchten gern noch etwas vom Sinn unseres zerfahrenen

Lebens zu sehen bekommen. Wir heroisieren den Tod auch nicht,
dazu ist uns das Leben zu gross und teuer. Erst recht weigern wir uns, den
Sinn des Lebens in der Gefahr zu sehen, dafür sind wir nicht verzweifelt
genug und wissen wir zuviel von den Gütern des Lebens, dafür kennen wh
auch die Angst um das Leben zu gut und all die anderen zerstörenden
Wirkungen einer dauernden Gefährdung des Lebens. Noch lieben wir das

Leben, aber ich glaube, der Tod kann uns nicht mehr sehr überraschen.
Unseren Wunsch, er möchte uns nicht zufällig, jäh, abseits vom Wesentlichen,

sondern in der Fülle des Lebens und in der Ganzheit des Einsatzes
treffen, wagen wh uns seit den Erfahrungen des Krieges kaum mehr
einzugestehen. Nicht die äusseren Umstände, sondern wir selbst werden es

sein, die unseren Tod zu dem machen, was er sein kann, zum Tod in
freiwilliger Einwilligung. 1942/43

Zitate aus: Gesammelte Schriften, Band III und Band IV, I960 und 1961,
Chr.-Kaiser-Verlag
Nachfolge, 9. Auflage 1967, Chr.-Kaiser-Verlag, München
Ethik, 7. Auflage 1966, Chr.-Kaiser-Verlag, München
Widerstand und Ergebung, 11. Auflage 1962, Chr.-Kaiser-Verlag,
München
Gesammelte Schriften, Band III und IV, I960 und 1961 - Nachfolge,

9. Auflage 1967 - Ethik, 7. Auflage 1966 - Widerstand
und Erhebung, 11. Auflage 1962, Chr.-Kaiser-Verlag, München

105


	Gedanken von Dietrich Bonhoeffer

