Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 4

Artikel: Gedanken von Dietrich Bonhoeffer
Autor: Bonhoeffer, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken von Dietrich Bonhoeffer

Bleibt der Erde treu, trachtet nach dem, was auf Erden ist, das ist zahl-
losen Menschen heiliges Anliegen — und wir begreifen ihren Eifer, wir
begreifen ihre Eifersucht, mit der sie Planen und Wirken und Streben
der Menschen an diese Erde ketten. Denn wir sind an diese Erde gekettet.
Sie 7s¢ der Ort, wo wir stehen und fallen. Was auf Erden geschieht, davon
wird Rechenschaft gefordert. Und wehe uns Christen, wenn wir da zu
Schanden werden, wenn es von dem Gottlosen am Ende heissen miisste:
Ei du frommer und getreuer Knecht, du bist ilber wenigem treu gewe-
sen, ich will dich iiber vieles setzen, gehe ein zu deines Herrn Freude
— weil er gewuchert hitte mit den Talenten, die ihm anvertraut. Wihrend
es von uns Christen heissen miisste: und den unniitzen Knecht werft in die
Finsternis hinaus, weil wir unser Talent verborgen hitten in der Erde — vor
lauter Trachten nach dem, was droben ist. ... Daran entscheidet sich heute
viel, ob wir Christen Kraft genug haben, der Welt zu bezeugen, dass wir
keine Triumer und Wolkenwandler sind. Dass wir nicht die Dinge kommen
und gehen lassen, wie sie sind, dass unser Glaube wirklich nicht das Opium
ist, das uns zufrieden sein ldsst inmitten einer ungerechten Welt. Sondern
dass wir, gerade weil wir trachten nach dem, was droben ist, nur um so
bartnickiger und zielbewusster protestieren auf dieser Erde. Protestieren mit
Worten und Taten, um jeden Preis voran zu fithren. Muss es denn so sein,
dass das Christentum, das einstmals so revolutionir begonnen, nun fiir alle
Zeiten konservativ ist? Dass jede neue Bewegung ohne die Kirche sich
Bahn brechen muss, dass die Kirche immer erst zwanzig Jahre hinterher
einsieht, was eigentlich geschehen ist? Muss dem wirklich so sein, dann miis-
sen wir uns nicht wundern, wenn auch fiir unsere Kirche wieder Zeiten
kommen werden, wo Mirtyrerblut gefordert werden wird. Aber dieses Blut,
wenn wir dann wirklich noch den Mut und die Treue haben, es zu vergies-
sen, wird nicht so unschuldig und leuchtend sein wie jenes der ersten Zeu-
gen. Auf unserem Blut ldge grosse eigene Schuld: die Schuld des unniitzen
Knechtes, der hinausgeworfen wird in die Finsternis. 1932

In der Liebe bleiben heisst Offenbarungen bekommen, etwas zu sehen
bekommen, was nur wenige sehen, nimlich die ausgestreckten, bittenden
Hinde der anderen, die am Weg sind; und nun gar nicht anders konnen als
unter dem Einsatz von allem, was man hat, zu handeln, zu helfen, seinen
Dienst zu tun.

Das kann hier oder dort sein, entscheidend ist, dass man sich dort, wo
es ist, jederzeit von Gott unterbrechen lassen kann. Aber in der Liebe blei-
ben kann man nur unwissend, wie das Auge nicht sich selbst sieht, so sieht
die Liebe nicht sich selbst, Wer von sich meint, dass er in der Liebe bleibe,
der ist nicht in der Liebe, denn er sieht sich selbst. Nur in der Blindheit
gegen sich selbst geht der, der in der Liebe bleibt, mit gottlicher Sicherheit
seinen Weg..., er glaubt alles, er hofft alles, er duldet, er vergibt alles...
Wenn es wirklich alles ist, bis ans Ende — dann gibt es keine Enttiuschung,

101



keinen Zweifel, kein Aufhoren, dann ist es wahr, dass die Liebe nimmer
aufhort, sondern von der Zeit zur Ewigkeit durchdringt. Wer in der Liebe
bleibt, geht nicht den vorgeschriebenen Weg der Vortrefflichkeit in der
Welt, sondern eigene, oft unverstindliche, oft torichte Wege — es fehlt ihm
das letzte Stiick Weltklugheit, das die Selbstsucht genannt wird — aber in
diesem torichten, wunderlichen Weg sieht der, der Augen hat zu sehen,
etwas leuchten von der Herrlichkeit Gottes selbst.

Nur einer ist in der Welt den Weg ganz gegangen. Er hat ihn ans Kreuz
gefiihrt. Uns fiihet er durchs Kreuz, aber zum wahren Leben in Gott. 1932

Muss man nicht im Krieg das Leben zerstéren? Eben darum weiss die
Kirche nichts von einer Heiligkeit des Krieges. Hier wird mit entmensch-
ten Mitteln der Kampf ums Dasein gefiihrt. Die Kirche, die das Vaterunser
betet, ruft Gott nur um den Frieden an. 1931

Wie handelt der Christ im Krieg? Es gibt hier kein offenbares Gebot
Gottes. Niemals kann die Kirche Krieg und Waffen segnen. Niemals kann
der Christ an einem ungerechten Krieg teilhaben. Nimmt der Christ das
Schwert, so wird er Gott tiglich um Vergebung der Siinde und um Frieden
anrufen. 1936

Wie stellt sich die Gemeinde zur ungerechten Obrigkeit? Die Gemeinde
tut das ihr vom Herrn aufgetragene Werk ohne Furcht. Sie gehorcht Gott
mehr als den Menschen. Sie leidet willig alle Strafe fiir ihre Verfolger. 1936

Aber ich weiss, wenn ich «vernunftiger» wire, so miisste ich am nich-
sten Tag ehrlicherweise meine ganze Theologie an den Nagel hingen. Als ich
anfing mit der Theologie, habe ich mir etwas anderes darunter vorgestellt
— doch vielleicht eine mehr akademische Angelegenheit. Es ist nun etwas
ganz anderes draus geworden. Aber ich glaube nun endlich zu wissen,
wenigstens einmal auf die richtige Spur gekommen zu sein — zum ersten-
ma] in meinem Leben. Und das macht mich oft sehr gliicklich. Ich habe
nur immer Angst davor, dass ich aus lauter Angst vor der Meinung anderer
Menschen nicht weiter gehe, sondern stecken bleibe. Ich glaube zu wissen,
dass ich eigentlich erst innerlich klar und wirklich aufrichtig sein wiirde,
wenn ich mit der Bergpredigt wirklich anfinge, Ernst zu machen. Hier sitzt
die einzige Kraftquelle, die den ganzen Zauber und Spuk einmal in die Luft
sprengen kann, bis von dem Feuerwerk nur ein paar ausgebrannte Reste
tbrigbleiben. Die Restauration der Kirche kommt gewiss aus einer Art
neuen Monchtums, das mit dem alten nur die Kompromisslosigkeit eines
Lebens nach der Bergpredigt in der Nachfolge Christi gemeinsam hat. Ich
glaube, es ist an der Zeit, hierfiir die Menschen zu sammlen.

... Es gibt doch nun einmal Dinge, fiir die es sich lohnt, kompromisslos
einzutreten. Und mir scheint, der Friede und die soziale Gerechtigkeit, oder
eigentlich Christus, sei so etwas, 1935

Der Weg der Nachfolgenden ist schmal. Leicht geht man an ihm vor-
tiber, leicht verfehlt man ihn, leicht verliert man ihn, selbst wenn man ihn

102



schon beschritten hat. Er ist schwer zu finden. Der Weg ist wahrhaftig
schmal, der Absturz nach beiden Seiten bedrohlich: Zum Ausserordentlichen
gerufen sein, es tun, und doch nicht sehen und nicht wissen, dass man es
tut, — das ist ein schmaler Weg. Die Wahrheit Jesu bezeugen und bekennen
und doch den Feind dieser Wahrheit, seinen und unseren Feind, lieben mit
der bedingungslosen Liebe Jesu Christi — das ist ein schmaler Weg. Der
Verheissung Jesu glauben, dass die Nachfolgenden das Erdreich besitzen
werden und doch dem Feind wehrlos begegnen, lieber Unrecht leiden als
Unrecht tun — das ist ein schmaler Weg. Den anderen Menschen sehen und
erkennen in seiner Schwiche, in seinem Unrecht, und ihn niemals richten,
ihm die Botschaft ausrichten miissen und doch die Perlen niemals vor die

Sdue werfen — das ist ein schmaler Weg. Es ist ein unertriglicher Weg.
Jeden Augenblick droht der Abfall. 1936

Nachfolgen heisst, bestimmte Schritte tun. Bereits der erste Schritt, der
auf den Ruf hin erfolgt, trennt den Nachfolgenden von seiner bisherigen
Existenz. So schafft sich der Ruf in die Nachfolge sofort eine neue Situation.
In der alten Situation bleiben und nachfolgen schliesst sich aus. 1936

Es sei hier die Frage gestellt, ohne sie schon zu beantworten, ob der
Mensch allein aus dem Letzten leben kann, ob der Glaube sozusagen zeit-
lich ausgedehnt werden kann oder ob er nicht immer nur als das Letzte
einer Zeitspanne, vieler Zeitspannen im Leben wirklich wird... Wir fragen,
ob dieser Glaube tiglich, stindlich realisierbar ist und sein soll oder ob
auch hier immer wieder die Linge des Vorletzten durchschritten werden
muss, um des Letzten willen. Wir fragen also nach dem Vorletzten im Leben
der Christen, ob es ein frommer Selbstbetrug sei, dieses zu leugnen, oder
ob es eine Schuld sei, es in seiner Weise ernst zu nehmen. Wir fragen damit
auch, ob das Wort, das Evangelium in die Zeit hinein ausgedehnt werden
kann, ob es also jederzeit in gleicher Weise gesagt werden darf, oder ob
auch hier sich Letztes von Vorletztem unterscheidet. Um es ganz deutlich
werden zu lassen: Warum entscheide ich mich gerade in ganz ernsten
Situationen, etwa angesichts eines durch einen Todesfall schwer Betroffe-
nen, oftmals fiir ein «vorletztes» Verhalten, also etwa zu einer durch Schwei-
gen bekundeten Gemeinschaft der Hilflosigkeit gegeniiber so hartem
Geschehen, statt die mir an sich bekannten und zur Verfiigung stehenden
Worte des biblischen Trostes auszusprechen, auch gerade Christen gegen-
tiber? Warum verschliesst sich mir oftmals der Mund, der das Letzte zum
Ausdruck bringen sollte und entschliesse ich mich zu einer durchaus vor-
letzten menschlichen Solidaritit? Ist es Misstrauen gegen die Macht des
letzten Wortes, ist es Menschenfurcht oder liegt sachliche Berechtigung
dieses solchen Verhaltens darin, dass das Wissen und Zur-Verfiigung-haben
des Wortes, also sozusagen das geistliche Beherrschen der Situation nur den
Schein des Letzten trigt, in Wirklichkeit aber selbst etwas ganz Vorletztes
ist? Ist das bewusste Bleiben im Vorletzten nicht hie und da vielleicht der
echtere Hinweis auf das Letzte, das Gott zu seiner Zeit (freilich auch nur
durch Menschenmund) sagt? Wird also nicht gerade um des Letzten wil-

103



len das Vorletzte immer wieder einmal geboten sein und nicht mit belaste-
tem, sondern mit gutem Gewissen getan werden miissen? 1940/41

«Wahrhaftigkeit» heisst eben doch nicht, dass alles, was ist, aufgedeckt
wird. Gott selbst hat dem Menschen Kleider gemacht (Gen. 3, 21), das
heisst i statu corruptionis sollen viele Dinge im Menschen verhiillt blei-
ben, und das Bose, wenn man es schon nicht ausrotten kann, soll jedenfalls
verhiillt werden; Blossstellung ist zynisch; und wenn der Zyniker sich auch
besonders ehrlich vorkommt oder als Wahrheitsfanatiker auftritt, so geht
er doch an der entscheidenden Wahrheit, nimlich, dass es seit dem Siinden-
fall auch Verhiillung und Geheimnis geben muss, vorbei. 1943

Ich erkenne, dass ich «geistlich» viel reichere Zeiten gehabt habe. Aber
ich spiire, wie in mir der Widerstand gegen alles «Religitse» wichst. Oft
bis zu einer instinktiven Abscheu — was sicher auch nicht gut ist. Ich bin
keine religiose Natur. Aber an Gott, an Christus muss ich immerfort denken,
an Echtheit, an Leben, an Freiheit und Barmherzigkeit liegt mir sehr viel.
Nur sind mir die religiosen Einkleidungen so unbehaglich. 1942

Oft frage ich mich, warum mich ein «christlicher Instinkt» hiufig mehr
zu den Religionslosen als zu den Religidsen zieht, und zwar durchaus nicht
in der Absicht der Missionierung, sondern ich mochte fast sagen «briider-
lich». Wihrend ich mich den Religiosen gegeniiber oft scheue, den Namen
Gottes zu nennen — weil er mir hier irgendwie falsch zu klingen scheint
und ich mir selbst etwas unehrlich vorkomme — kann ich den Religionslosen
gegeniiber gelegentlich ganz ruhig und wie selbstverstindlich Gott nennen.

1944

Die Bibel kennt unsere Unterscheidung von Ausserem und Innerem
nicht. Was soll sie eigentlich auch? Es geht ihr immer um den ganzen
Menschen, auch dort, wo, wie in der Bergpredigt, der Dekalog ins «Inner-
liche» vorgetrieben wird. Dass eine gute «Gesinnung» an die Stelle des
Ganzen treten konne, ist vollig unbiblisch. Die Entdeckung der sogenann-
ten Innerlichkeit wird erst in der Renaissance (wohl bei Petrarca) gemacht.
Das «Herz» im biblischen Sinne ist nicht das Innerliche, sondern der ganze
Mensch, wie er vor Gott ist. Da der Mensch aber ebensosehr von «aussen»
nach «innen» wie von «innen» nach «aussen» lebt, ist die Meinung, ihn in
seinen intimen seelischen Hintergriinden erst in seinem Wesen zu verstehen,
ganz abwegig.

Ich will also darauf hinaus, dass man Gott nicht noch an irgendeiner
allerletzten heimlichen Stelle hineinschmuggelt, sondern dass man die Miin-
digkeit der Welt und des Menschen einfach anerkennt, dass man den Men-
schen in seiner Weltlichkeit nicht «madig macht», sondern ihn an seiner
stirksten Stelle mit Gott konfrontiert. 1944

Vom Leiden. Es ist unendlich viel leichter, im Gehorsam gegen einen
menschlichen Befehl zu leiden als in der Freiheit eigenster verantwortlicher
Tat. Es ist unendlich viel leichter, in Gemeinschaft zu leiden als in Einsam-

104



keit. Es ist unendlich viel leichter, 6ffentlich und unter Ehren zu leiden als
abseits und in Schanden. Es ist unendlich viel leichter, durch den Einsatz
des leiblichen Lebens zu leiden als durch den Geist. Christus litt in Freiheit,
in Einsamkeit, abseits und in Schanden, an Leib und Geist, und seither
viele Christen mit ihm. 1942/43

Ich glaube, dass mir nichts Sinnloses widerfahrt und dass es fiir uns
alle gut so ist, wenn es auch unseren Wiinschen zuwiderlduft. Ich sehe in
meinem gegenwirtigen Dasein eine Aufgabe und hoffe nur, dass ich sie
erfillle. Von dem grossen Ziel her gesehen sind alle Entbehrungen und ver-
sagten Wiinsche geringfiigig. 1944

Die Stunde des Todes ist dem Menschen bestimmt und sie wird ihn
iiberall finden, wo sich der Mensch auch hinwendet. Und wir miissen dafiir
bereit sein. Aber «er weiss viel tausend Weisen, zu retten aus dem Tod,
ernihrt und gibet Speisen zur Zeit der Hungersnot». Das wollen wir doch
nicht vergessen. 1944

Es wire wohl nicht richtig zu sagen, dass wir gern sterben — obwohl
keinem jene Miidigkeit unbekannt ist, die man doch unter keinen Umstin-
den aufkommen lassen darf — dazu sind wir schon zu neugierig oder etwas
ernsthafter gesagt: wir mochten gern noch etwas vom Sinn unseres zerfah-
renen Lebens zu sehen bekommen. Wir heroisieren den Tod auch nicht,
dazu ist uns das Leben zu gross und teuer. Erst recht weigern wir uns, den
Sinn des Lebens in der Gefahr zu sehen, dafiir sind wir nicht verzweifelt
genug und wissen wir zuviel von den Giitern des Lebens, dafiir kennen wir
auch die Angst um das Leben zu gut und all die anderen zerstorenden Wir-
kungen einer dauernden Gefihrdung des Lebens. Noch lieben wir das
Leben, aber ich glaube, der Tod kann uns nicht mehr sehr iiberraschen.
Unseren Wunsch, er mochte uns nicht zufillig, jah, abseits vom Wesent-
lichen, sondern in der Fiille des Lebens und in der Ganzheit des Einsatzes
treffen, wagen wir uns seit den Erfahrungen des Krieges kaum mehr ein-
zugestehen. Nicht die dusseren Umstinde, sondern wir selbst werden es
sein, die unseren Tod zu dem machen, was er sein kann, zum Tod in frei-
williger Einwilligung. 1942/43

Zitate aus: Gesammelte Schriften, Band III und Band IV, 1960 und 1961,
Chr.-Kaiser-Verlag
Nachfolge, 9. Auflage 1967, Chr.-Kaiser-Verlag, Miinchen
Ethik, 7. Auflage 1966, Chr.-Kaiser-Verlag, Miinchen
Widerstand und Ergebung, 11. Auflage 1962, Chr.-Kaiser-Verlag,
Miinchen
Gesammelte Schriften, Band IIT und IV, 1960 und 1961 — Nach-
folge, 9. Auflage 1967 — Ethik, 7. Auflage 1966 — Widerstand
und Erhebung, 11. Auflage 1962, Chr.-Kaiser-Verlag, Miinchen

105



	Gedanken von Dietrich Bonhoeffer

