
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 2

Artikel: Die Predigt des Evangeliums in der veränderten Welt : Referat auf einer
Tagung der Rheinischen Missionskonferenz in Düsseldorf : das
Evangelium für die Armen ; Die Verleugnung der Armen ; Die
Christenheit und die Verleugnung des Friedens ; Mission als O...

Autor: Rasker, Albert J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Predigt des Evangeliums in der veränderten Welt
Referat auf einer Tagung der Rheinischen Missionskonferenz in Düsseldorf

Das Evangelium für die Armen

Camillo Torres, ein junger katholischer Priester aus einer aristokratischen

Familie in Kolumbien, ein glänzender Theologe und Prediger, der
schon vor seinem dreissigsten Lebensjahr Professor an der Universität in
Bogota wurde, legte 1965 sein Priesterkleid ab, wurde Leiter einer
revolutionären «Vereinigten Front» und Kommandant in der Nationalen
Befreiungsarmee, die einen Guerillakrieg gegen die herrschenden Gruppen führte.
Einige Monate später — vor zwei Jahren wurde er in einem Gefecht mit
Regierungstruppen getötet.

Eine niederländische Zeitung meinte hierzu: «Unvermeidlich stellt sich
die Frage, was diesen eifrigen und brillanten Theologen dazu geführt hat,
statt der Botschaft von Frieden und Liebe, auf welche er sich einmal für sein
Leben verpflichtet hatte, sich dem revolutionären Guerillawerk von Mord
und Totschlag zu widmen.»

Die Zeitung findet auf diese Frage keine Antwort, sie schreibt nur:
«Vielleicht hat das Elend, in dem viele seines Volkes leben, sein Herz so

schwer gemacht, dass er in Verzweiflung den Kopf verlor — und sein
Leben.»

Der Methodistenpfarrer Emilio Castro aus Uruguay stellte vor drei Jahren

die Frage: «Wie kann es Frieden geben in der Welt, wenn in meinem
Kontinent, Lateinamerika, im Abstand von 42 Sekunden ein Kind Hungers
stirbt! »

In einem der Vorbereitungsbände der Weltkirchenkonferenz «Khche
und Gesellschaft», Genf 1966, erinnerte Professor Richard Shaull, auch aus
Lateinamerika stammend, daran, dass Israels Gott nach dem Zeugnis des
Alten Testaments derjenige ist, der das elende Volk bei seinem Recht erhält
und die Ausbeuter erniedrigt. Die Kirchen aber haben, so schreibt Professor
Cardenas aus Columbia, ein Unvermögen gezeigt, zu den nötigen
Veränderungen beizutragen; wenn sie sich jetzt auch auf die Seite des Fortschritts
gestellt haben, der Konservativismus bei den Katholiken und der Individualismus

bei den Protestanten wirkten lähmend; Religion sei deshalb für die
Gruppen, die nach sozialer Gerechtigkeit streben, in unseren Tagen nicht
weniger als im 19. Jahrhundert, eine unwichtige Sache.

Was wollen wir da noch mit unserer Mission?
Wenden wir uns einen Augenblick der Geschichte der christlichen Mission

zu. «Gleich wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch! » hat
der Auferstandene seinen Jüngern gesagt. Es ist gut, uns daran zu erinnern,
was dieses «Gleich wie» alles umfasst: es fängt im Lukasevangelium an mit
der Verkündigung der Frohen Botschaft an die Armen und geht dann weiter
den Weg des Kreuzes und der Auferstehung und ist erfüllt von der Erwartung

des Reiches des wahren Friedens, der wahren Gerechtigkeit und der
wahren Freiheit.

33



Die erste Gemeinde hat aus dem Bewusstsein gelebt, mit dieser
Botschaft und der daraus folgenden Tat in die Welt gesandt zu sein. Die
Gemeinden waren geachtet und geächtet; fremd in der Welt gaben sie der
Liebe doch gute Hoffnung; sie ertrugen die Verfolgung in der Erwartung
der Zukunft ihres Herrn und waren gerade deshalb eine Macht zur Erneuerung

menschlichen Lebens.
Seit der Bekehrung Kaiser Konstantins glaubte der Kaiser, seinem Glauben

auch politische Gestalt geben zu müssen; er war darin wohl beraten,
denn wie hätte er sonst ernsthaft Christ sein können! Aber dann wurde im
sogenannten Corpus Christianum jahrhundertelang der Sinn und der
Unsinn des theokratisehen Denkens und der theokratischen Missionsmethode
sichtbar. Die Mission wurde sogar eine militärische Sache; beinahe eineinhalb

Jahrtausende lang unterwarf sie sich in Christi Namen viele Völker der
Welt —¦ von den Sachsenkriegen Karls des Grossen bis in die katholische
und protestantische Kolonialzeit, welche bis vor wenigen Jahrzehnten
gedauert hat. War das wirklich der Weg des Evangeliums in die Welt?

Sicher haben die Eroberer ihr Unternehmen so verstanden, aber in ihrer
Ideologie und Praxis war die Vermischung des Evangeliums mit der Bosheit

und dem Egoismus des natürlichen Menschenherzens allzu offensichtlich

— und die Unterworfenen haben das sehr gut gespürt.
Gegen das Ende des 18. Jahrhunderts, als durch Aufklärung und

Französische Revolution wenigstens grundsätzlich das Ende des Corpus Christianum

gekommen war, entwickelte sich auch die Trennung zwischen Mission
und Kolonialpolitik: individualistische Mission auf der einen Seite —
Kolonialpolitik auf der anderen. Man pflegt das in unseren Tagen sehr zu
begrüssen, aber es war nicht nur ein Gewinn, denn die nunmehr auf sich selbst
gestellte Missionsarbeit wusste zu wenig davon, dass das Evangelium auch
und direkt mit der Änderung der Verhältnisse in der Welt zu tun hat.

Nach dem Zweiten Weltkrieg fanden die missionierenden Kirchen den
Mut, die Politik wieder ernst zu nehmen, und sie taten das erstens, indem
sie sich mit der Revolution der Entkolonisierung einverstanden erklärten,
und zweitens, indem sie die Selbständigkeit der Kirchen in den ehemaligen
Kolonien anerkannten und respektierten. Aber mehr: eine Periode, in
welcher man sich fragt, ob sie vergleichbar sei mit der Lage der Kirchen in den
ersten Jahrhunderten, stellte sich ein; das stimmt aber nicht, denn wir blieben

stehen unter der schweren Last unserer Vergangenheit. Die Welt hat
in der Kirche zu wenig mit einer Bewegung zu tun, die den Armen und
Elenden Hoffnung und Hilfe bietet, und zu viel mit einer Bewegung, von
welcher sie schlecht vergessen kann, dass sie allzusehr mit den Mächten der
Welt verbunden gewesen ist und dass ihr Konservativismus immer noch stärker

ist als der Mut zu ganz neuem Denken und ganz neuen Konsequenzen.

Die Verleugnung der Armen

Die Verquickung, die Osmose zwischen Evangelium und Heidentum
(v. Ruler) oder besser: zwischen Evangelium und dem unbekehrten
Menschenherzen hat, wie wh sahen, die Christenheit jahrhundertelang mehr

34



zu einem Objekt der Angst und der Abscheu als zu einem Zeichen der Hoffnung

in der Welt gemacht. Es ist wohl die Feststellung gemacht worden,
dass die christlichen Völker in ihrer relativ kurzen Geschichte mehr Blut
vergossen und Grausamkeiten verübt haben als alle anderen Völker
zusammen, solange die Weh besteht. Wir aber haben durch die theologische
Lehre vom gerechten Krieg bisher alle unsere Kriege — ohne Ausnahme
— zu rechtfertigen gewusst; es ist kein Krieg gewesen, gegen welchen die
Khchen oder die Theologie sich einmütig erhoben hätten, die causa für
injusta (ungerecht) und den modus für injustus erklärend.

Während aber das Christentum jeden Krieg zu rechtfertigen gewusst
hat, hat es sich gegen fast jede Revolution gewandt. Das will sagen: es

hat immer sich selbst und seinen status quo behauptet gegen jeden
umwälzenden Angriff sowohl von aussen als auch von innen. Bezeichnend
ist, dass nach dem Bauernkrieg und dem Aufstand der Wiedertäufer die
Bekenntnisschriften der Reformationskirchen alle ein Anathema (Verwerfung)

gegen diejenigen enthalten, die die bestehenden Regierungen und
Gesellschaftsordnungen umwerfen wollen. Als dann in späteren Jahrhunderten

echt säkulare Revolutionen entstanden wie die französische 1789 und
die russische 1917, hatte die Christenheit ein verstärktes Argument — oder
Alibi? — für ihre antirevolutionäre Gesinnung, nämlich im theoretischen
Atheismus dieser Bewegungen. Sie vergass aber dabei, dass diese

Bewegungen eine Gegenbewegung waren gegen den praktischen Atheismus,
welchen die Armen der Welt jahrhundertelang seitens der Christenheit hatten
erfahren müssen.

Merkwürdigerweise hat nun aber die Christenheit — mit nur wenigen
Ausnahmen — eine dritte Revolution, die der in unseren Jahren stattfindenden

Befreiung der kolonisierten Völker, als eine gute Sache angesehen.
Aber man übersah gerne dabei, dass sie auf den Schultern der beiden anderen

Revolutionen steht — der französischen und der russischen; mit den
Folgen der französischen hatte man sich zwar abgefunden und sie sogar in
die Programme christlicher Parteien verarbeitet, aber die russische ist für die
Christenheit ein Angsttraum geblieben: Wh wollen zwar die Befreiung
des Volkes und die Hilfe an die Armen, aber nur, wenn sie ihr Leben nach

unserem Modell einzurichten bereit sind!
Wh haben zu bedenken, dass Konterrevolution immer grausamer gewesen

ist als Revolution, und sie muss das wohl sein, weil sie sich gegen das Gefälle
der geschichtlichen Entwicklung stellt, weil sie Angst hat vor den radikalen

Änderungen, die fällig sind; man klammert sich an das, was ist, aus
Angst vor dem, was kommen könnte; der Mut, es mit Gott zu wagen, der
immer ein Neues machen will auf der Erde, bekommt keine politische
Gestalt, weder in der heutigen frommen noch in der verweltlichten Christenheit.

Daraus erklärt sich die Grausamkeit, mit welcher der Bauernaufstand
niedergeschlagen wurde; dadurch entstand in unserer Zeit der
Antikommunismus in seinen verschiedenen Erscheinungsformen, sagen wh zum
Beispiel: im Nationalsozialismus, im amerikanischen Vietnamkrieg und in der

35



präventiven Konterrevolution in Indonesien. Es ist interessant, zu bemerken,

und eine Warnung, dass die Inhumanität der konservativen Kräfte in
all diesen Fällen unvergleichlich viel grösser gewesen ist als die Inhumanität

der Revolutionen selber.

Die Christenheit und die Verleugnung des Friedens

Wie Sie wissen, wurden die ersten amerikanischen Atombomben geplant
für den Krieg gegen das nationalsozialistische Deutschland. Es gibt viele
gute Gründe, anzunehmen, dass der Einsatz der Atombomben auf
Hiroshima und Nagasaki strategisch unnötig war; der Sinn des Einsatzes war
vielmehr eine Warnung an das kommunistische Russland und somit weniger
das Ende des Zweiten als der Anfang des Dritten, zunächst noch kalten
Weltkrieges. Die Aufrüstung der USA mit Atomwaffen und Wasserstoffbomben,

von Dulles und Truman vorangetrieben und seitdem perfektioniert,
war eine Ausgeburt der Angst vor dem Kommunismus — und als Antwort
darauf hat die Sowjetunion eine ähnliche, obzwar nach amerikanischen
Angaben wesentlich geringere atomare Aufrüstung betrieben.

Die Sinnlosigkeit dieser Rüstung ergibt sich schon daraus, dass sie
dasjenige, was sie schützen soll, nur vernichten kann; der Vorrat dieser Waffen
umfasst bereits das 2 5 fache dessen, was nötig ist, um die ganze Menschheit
auszurotten («Overkill-Power»).

Dennoch geht diese Rüstung immer weiter. Für uns im Westen wie für
die Völker in Osteuropa ist es Anlass zu grösster Beunruhigung, dass die
Bundesrepublik im Geiste des Kalten Krieges auch für Europa eine niedrige
«Atomschwelle» und Planung einer atomaren Vorwärtsverteidigung
verlangt.

Heutzutage ist die ' antikommunistische Hysterie — dieser Ausdruck
stammt nicht von mh, sondern vom Weltkirchenrat, Evanston 1954 — in
bezug auf Russland fast verschwunden, um aber zur gleichen Zeit in der
Gestalt der Angst vor den Chinesen neu zu erwachen.

Es mag also für uns tröstlich sein, dass ein eventueher Atomkrieg in
Europa zurzeit wenig wahrscheinlich ist, im Weltmassstab ist es aber nicht
weniger gefährlich, dass die Drohung sich in Richtung China verlagert hat.
Der enorme Ring aus Militärbasen und Kriegsschiffen, welchen die USA
um China eingerichtet haben, umfasst auch Atomwaffen, so z. B. den
Flugzeugträger «Entreprise», der vom Nordatlantik in den Golf von Tonking
verlegt wurde und dessen Bombenflugzeuge in Nordvietnam operieren. Er
ist begleitet von 13 Atomunterseebooten, von denen einige mit Polaris-
raketen ausgestattet sind. Jede solche Polarisrakete trägt eine Wasserstoffbombe,

die 800mal stärker ist als die Hhoshima-Bombe. Der Krieg in Vietnam,

der sowieso dazu dienen soll, die südostasiatischen Staaten vom
Kommunismus und von freundschaftlichen Gefühlen für Kommunistisch-China
abzuschrecken, hat also die Möglichkeit einer Ausdehnung mit dem Einsatz

solcher Waffen durchaus in sich.
Nun ist man allgemein der Überzeugung, dass wir diese Waffen nicht

besitzen, um sie einzusetzen, sondern nur, um abzuschrecken. Aber beden-

36



ken wir wohl, es handelt sich um eine Abschreckung mit einer 25fachen
«Overkill-Power»! In solchem Gedankengang liegt ein Fehler; wenn nämlich

unser zu erwartender Gegner wirklich und effektiv abgeschreckt werden

soll, so handelt es sich nicht um den blossen Besitz von Atombomben,
wir müssen sie vielmehr in unsere Strategie einplanen, die aggressive
Vorwärtsverteidigung vorbereiten, Offiziere und Soldaten an diesen Waffen
ausbilden und ihnen die unentbehrliche ideologische Bereitschaft zum Einsatz

vermitteln. Vor dem Atomkrieg schrecken wir zwar noch zurück.
Aber wenn wir auch keine nuklearen Waffen einsetzen, müssen wir wenigstens

andere Waffen praktisch erproben, deren Auswirkung die Schrecklichkeit

derjenigen der kleineren Atombombe schon ziemlich nahesteht
oder vielleicht sogar übertrifft — wie in Vietnam, wo das reichste und
mächtigste Land der Welt sich seit Jahren anstrengt, ein kleines und armes
Volk zu unterwerfen, um sein Land in die eigene antikommunistische
Strategie einplanen zu können. Gegenwärtig kostet der Vietnamkrieg die USA
täglich 65 Millionen Dollar (280 Millionen Franken). Welche Ironie: wenn
diese Beiträge an die Bevölkerung ausgeteilt oder zu ihrem wirtschaftlichen
Aufbau verwendet würden, wären die Vietnamesen jetzt nach den USA das

wohlhabendste Volk der ganzen Welt.
Die westliche Ideologie geht davon aus, dass hier gekämpft wird gegen

den gottlosen und inhumanen Kommunismus für die Erhaltung des christlichen

Erbes und der Humanität. Was faktisch geschieht, ist, dass die Asiaten

in dem, was ihnen widerfährt, nur die scheusslichste Gottlosigkeit und
Inhumanität sehen können und dass sie zu ihrem Entsetzen gerade von
jener westlichen Nation, die einst den Antikolonialismus auf ihre Fahnen
geschrieben hatte, einen neuen Kolonialismus in einer schrecklicheren
Gestalt erleben, als jemals zuvor. Und wie diese Asiaten denken die anderen,
sogenannten farbigen Völker der Welt, die Afrikaner und die Lateinamerikaner:

alle Wirtschaftshilfe und alle Freiheitsversprechen und alle christliche

Mission können das nicht verhindern! Das Evangelium, das Christentum,

wird von den Armen der Welt nicht mehr erfahren als eine Verheissung

«zur Heilung der Völker» «eis Therapien toon ethnoon», Offenbarung

22, 2). Im Gegenteil!
Wenn wir nun aber ein Nein gegen diese Aufrüstung und gegen diesen

Vietnamkrieg sagen, sollten wir wissen, dass ein solches Nein durch ein Ja
getragen werden muss. Dieses Ja ist — politisch gesprochen — die Koexistenz.

Im Bericht des Weltkirchenrates von Evanston 1954 wurde das Wort
«Koexistenz» zwar vermieden, aber die Sache befürwortet, und wurden die
Kirchen aufgerufen, durch gegenseitige Besuche und durch den Dienst der
Versöhnung ein Beispiel zu geben. In ähnlichem Sinne sprach Papst
Johannes XXIII. davon, dass der wahre Friede nur bestehen kann auf der Basis

gegenseitigen Vertrauens. Er sprach sich dafür aus, dass die Beziehungen
der Völker nicht auf Angst, sondern auf Liebe gegründet sein sollten.

Politisch ist das eine kaum erfüllbare Forderung, weil Politik nun einmal

nur in Machtbegriffen gedacht werden kann. Aber das Evangelium
befreit uns von der Verzweiflung, die im Vertrauen auf unbeschränkte Macht

37



die einzige politische Möglichkeit sieht. Das Evangelium befreit uns zu
anderen Wegen und Mitteln, unserem Nächsten zu begegnen. Die Kirche
ist gerufen, aus der Verheissung des Evangeliums, aus Liebe und Vertrauen,
mitten in der Welt ökumenisch zu koexistieren und so den Völkern und
ihren Regierungen gleichsam exemplarisch Mut zum Experiment der
Koexistenz zu machen.

Dazu gehört vor allen Dingen, dass wh es wagen, mit dem Andern zu
verkehren in seinem Anderssein, auch in seinem uns befremdenden radikalen
Anderssein. Es gehört dazu, dass wir den Mythos, mit dem unsere Vorstellungen

vom Andern umgeben sind, durchschauen und den Mut finden zu
einer besseren, sachlichen Information. Damit haben einige, die als Christen
Russland besuchten in der Zeit des Kalten Krieges, schon einen Anfang
gemacht. Dazu gehört auch das politische Schuldbekenntnis. Bedenken wir,
wie sehr unsere wesentliche Angst vor einer russischen Aggression eine
Projektion sein könnte von unserem eigenen bösen Gewissen über das, was
Russland im Laufe der Jahrhunderte an westlicher Aggression hat erfahren
müssen; bedenken wir, dass jetzt unsere Angst vor der Aggressivität Chinas
gleichfalls Projektion unseres bösen Gewissens sein könnte über das, was
China namentlich in den letzten 150 Jahren an Erniedrigung und Beleidigung

vom Westen hat hinnehmen müssen.
Und wenn jetzt ein wesentlicher Teil der farbigen Welt, welche ebenfalls

eine Welt der Erniedrigten und Beleidigten ist, in China ein Beispiel
sieht, wie ein armes Volk ohne äussere Hilfe aus eigener Kraft aus seiner
Armut emporkommen kann, so sollten wir Christen unseren Freunden im
Westen sagen, dass wir mehr Grund haben, uns darüber zu freuen und
diesem Aufstieg wenigstens unsere Sympathie entgegenzubringen, als uns und
unsere Interessen dadurch bedroht zu fühlen.

Mission als Ort der politischen Bekehrung
Die Welt hungert nach Frieden, Glück, Liebe, Freiheit von Hunger,

Krankheit, Armut und Terror. Das ist das erste, das wh wissen sollten,
wenn wh Koexistenz üben wollen. Es kommt nicht in erster Linie auf
Koexistenz mit Ideologien an, sondern auf Koexistenz mit dem Menschen in
Not. Wenn die Christen nicht solidarisch sind mit den Hungernden, sind
sie solidarisch mit den Satten. Wenn die Christen nicht solidarisch sind mit
den Verworfenen der Erde, sind sie solidarisch mit den Ausbeutern. Einen
Zwischenweg gibt es nicht.

Es kann sich dabei, wie auf der Genfer Konferenz im Juli 1966 klar
geworden ist, um ganz praktische Fragen handeln, z. B. darum, dass vielen
Entwicklungsländern mehr geholfen wäre mit Stabilisierung der Rohstoffpreise

ihrer Produkte auf dem Weltmarkt als mit finanziellen Zuwendungen

unter dem Namen Entwicklungshilfe. Es ist schon manchmal gesagt
worden, dass die Unsicherheit und das allmähliche Sinken der Rohstoffpreise

ihnen mehr Schaden bringt, als alle Entwicklungshilfe ihnen genützt
hat. Wenn wir schon wegen unserer kolonialen Vergangenheit Grund zum
Schuldbekennen haben, so sollten wir bedenken, dass diese Schuld für unsere

38



Generation nicht so sehr eine ethische Schuld («culpa») als vielmehr eine
wirtschaftliche Schuld («debitum») ist; wir schulden diesen Völkern das

Aufgeben unseres Eigennutzes, damit auch sie endlich einmal eine lebenswerte,

menschliche Existenz aufbauen können. Das ist wohl das wenigste,
das wir ihnen schenken können. Es greift aber tief, denn es bedeutet die
Bereitschaft, unser liberales Gesellschaftssystem nicht länger so hoch zu
schätzen und es wenigstens von einigen entscheidenden Elementen der
sozialistischen Gesellschaft korrigieren zu lassen.

Die Christen sind lange genug militärisch und antirevolutionär gewesen;
es ist an der Zeit, dass sie es wagen, antimilitaristisch und revolutionär zu
sein. Wir müssen damit aufhören, Kriege zu rechtfertigen unter Berufung auf
ihre «causa justa» und ihren «modus Justus», die es nie oder äusserst selten

gegeben hat. Wir sollten statt dessen über die «causa justa» und den «modus

Justus» der Revolutionen nachdenken, und zwar nicht in dem Sinne, dass

man sie nachträglich, nach 100 oder 150 Jahren, rechtfertigt, wie man es

mit der Französischen Revolution gemacht hat, sondern so, dass man jetzt
am revolutionären Streben des Volkes nach Gerechtigkeit nicht nur Interesse,

sondern auch Anteil haben will.
Zu bedenken wäre, was Shaull im Vorbereitungsband zur Genfer

Konferenz «Kirche und Welt» 1966 sagt: «Revolutionen sind im Grunde für
Gerechtigkeit». Hannah Arend würde sagen: «für Freiheit».

Was wh soeben in Übereinstimmung mit der Genfer Konferenz von
1966 angedeutet haben, ist nichts weniger als ein Aufruf zu einem radikalen
Umdenken in der Christenheit, ein Aufruf zu einer neuen Reformation der
Kirche, die bereit wird, sich von überkommenen Traditionen zu lösen und
auf die radikalen Fragen unserer Zeit radikale Antworten zu geben.

So wie Bonhoeffer gesagt hat, dass die Kirche der Ort des Schuldbe-
kennens ist, so könnte es jetzt an der Zeit sein, zu sagen, dass die Kirche
der Ort ist, wo die politische Bekehrung («metanoia»), das politische und
wirtschaftliche Umdenken stattfindet. Denn wenn sie ernst damit macht,
dass das Reich Gottes nahe herbeigekommen ist, dann beinhaltet das auch
die Verkündigung neuer Hoffnung für die Armen der Erde, für die, die
da hungern nach Gerechtigkeit, die wir nicht auf zukünftiges oder
überirdisches Heil vertrösten, sondern denen wh jetzt auf dieser Erde zu ihrem
Recht verhelfen sollen. Weil es der Herr ist, der Recht schafft denen, die
Gewalt leiden, der die Hungrigen speist, der die Gefangenen erlöst.

Wenn wir uns dabei entfernen von den Ideen aus der überkommenen
christlichen Vergangenheit unserer kulturellen und politischen Vorstellungen

und uns denen des Marxismus nähern, so sollen wir uns nicht darum
Sorge machen, dass die Marxisten Atheisten sind — denn sind sie nicht
darum theoretische Atheisten geworden, weil wir so lange in unserer Praxis
gottlos gewesen sind?

In diesem Sinne darf die Mission ein Zurückfinden nach der rechten
Wehlichkeit des Evangeliums sein. Es ist Gott um diese Erde und um die
Menschlichkeit des menschlichen Lebens auf dieser Erde zu run!

Man redet heutzutage viel vom Verhältnis zwischen Mission und zwi-

39



schenkirchlicher Hilfe (Interchurch Aid), aber das eigentliche Problem könnte
damit noch umgangen sein. Es sollte etwas ganz Neues geschehen; wir
brauchen Mut zu neuen Perspektiven unseres Seins in dieser Welt. Und
da wird sich ein Wunder ereignen:

Erstens: Unser ganzes persönliches Problem, dass es uns eigentlich an
Glauben fehlt, wird weniger wichtig werden. Wenn wh uns senden lassen,

wie der Vater den Sohn sandte —- einfach in die Welt hinein, und in der

Freiheit des Evangeliums, frei von allen Banden der Vergangenheit sagen
und tun, was Er uns zu sagen und zu tun gibt, dann wird uns der Glaube
auf diesem Wege als Geschenk zufallen.

Zweitens: Wenn es uns nicht darum zu tun ist, die Völker für unseren
Glauben zu gewinnen, sondern nur darum, ihnen in ihren gerechten
Forderungen beizustehen im Namen unseres Herrn, dann braucht uns die Frage,
ob sie unseren Glauben annehmen werden, keine Sorge zu bereiten; die
können wh dem Herrn ruhig überlassen.

Aus diesem Grunde begann ich mit dem Leben und Tod des
lateinamerikanischen Priesters Camillo Torres. Nun am Schluss kann ich fragen:
hat er, indem er sein Priestergewand ablegte und sich zu den Guerillas
gesellte, seine Verpflichtung auf das Evangelium der Liebe verleugnet, oder
hat er sie in wahrem Sinne erfüllt? Und ist er darin nicht uns zu einem
Zeichen geworden, das wir nicht übersehen, zu einem Zeugnis, das wir nicht
überhören sollten? Wenn es uns zu tun ist um die rechte Predigt und das

rechte Bezeugen des Evangeliums in der sich verändernden Welt?
Albert J. Rasker

Mit freundlicher Zustimmung des Verfassers und Genehmigung des Verlages, der
«Stimme der Gemeinde» vom 1. Februar 1968 entnommen. Red.

In memoriam Lida Gustava Heymann

In herzlicher Dankbarkeit werden wir am 15. März 1968 — ihrem 100.

Geburtstag — einer grossen Führerin gedenken, die viele Frauen in Deutschland

und im Ausland, wo immer lebendiger, weltoffener Geist, weltweiter,
kraftvoller und beharrlich selbstloser Einsatz für Gerechtigkeit und Freiheit,
für Frieden und Menschenwürde am Werk sind, entscheidend beeinflusst hat.

Lida Gustava Heymann schliesst ihre Memoiren mit dem Ausruf «Die
Welt ist schön! » Ist sie schön? War sie schön zu den Lebzeiten Lida Gustava
Heymanns (1868 bis 1943)? Sie war Optimistin, es ist wahr. Aber sie

unterlag nicht der Selbsttäuschung, der viele Optimisten anheimfallen. Im
Gegenteil: sie besass ein feines Unterscheidungsvermögen, einen Scharfsinn,
der sie stets abwägen liess und um den viele ihrer Freunde sie beneideten;
denn ihnen eignete nicht der Mut zu sich selbst, den Lida Gustava Heymann
in grossem Masse besass, der Mut, sich zu ihren Ansichten und Entscheidungen

zu bekennen; denn ihnen fehlte die innere Sicherheit, auf die Lida
Gustava sich stets verlassen konnte. Diese Zentralkraft gab ihr die Würde

40


	Die Predigt des Evangeliums in der veränderten Welt : Referat auf einer Tagung der Rheinischen Missionskonferenz in Düsseldorf : das Evangelium für die Armen ; Die Verleugnung der Armen ; Die Christenheit und die Verleugnung des Friedens ; Mission als Ort der politischen Bekehrung

