Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)
Heft: 2
Artikel: Die Predigt des Evangeliums in der veranderten Welt : Referat auf einer

Tagung der Rheinischen Missionskonferenz in Disseldorf : das
Evangelium fur die Armen ; Die Verleugnung der Armen ; Die
Christenheit und die Verleugnung des Friedens ; Mission als O...

Autor: Rasker, Albert J.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141413

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Predigt des Evangeliums in der verinderten Welt

Referat auf einer Tagung der Rheinischen Missionskonferenz in Diisseldorf

Das Evangelium fir die Armen

Camillo Torres, ein junger katholischer Priester aus einer aristokrati-
schen Familie in Kolumbien, ein glinzender Theologe und Prediger, der
schon vor seinem dreissigsten Lebensjahr Professor an der Universitit in
Bogota wurde, legte 1965 sein Priesterkleid ab, wurde Leiter einer revolu-
tiondren «Vereinigten Front» und Kommandant in der Nationalen Befrei-
ungsarmee, die einen Guerillakrieg gegen die herrschenden Gruppen fiihrte.
Einige Monate spater — vor zwei Jahren wurde er in einem Gefecht mit
Regierungstruppen getotet.

Eine niederlindische Zeitung meinte hierzu: «Unvermeidlich stellt sich
die Frage, was diesen eifrigen und brillanten Theologen dazu gefiihrt hat,
statt der Botschaft von Frieden und Liebe, auf welche er sich einmal fiir sein
Leben verpflichtet hatte, sich dem revolutioniren Guerillawerk von Mord
und Totschlag zu widmen.»

Die Zeitung findet auf diese Frage keine Antwort, sie schreibt nur:
«Vielleicht hat das Elend, in dem viele seines Volkes leben, sein Herz so
schwer gemacht, dass er in Verzweiflung den Kopf verlor — und sein
Leben.»

Der Methodistenpfarrer Emilio Castro aus Uruguay stellte vor drei Jah-
ren die Frage: «Wie kann es Frieden geben in der Welt, wenn in meinem
Kontinent, Lateinamerika, im Abstand von 42 Sekunden ein Kind Hungers
stitbt!»

In einem der Vorbereitungsbinde der Weltkirchenkonferenz «Kirche
und Gesellschaft», Genf 1966, erinnerte Professor Richard Shaull, auch aus
Lateinamerika stammend, daran, dass Israels Gott nach dem Zeugnis des
Alten Testaments derjenige ist, der das elende Volk bei seinem Recht erhilt
und die Ausbeuter erniedrigt. Die Kirchen aber haben, so schreibt Professor
Cardenas aus Columbia, ein Unvermogen gezeigt, zu den ndtigen Verin-
derungen beizutragen; wenn sie sich jetzt auch auf die Seite des Fortschritts
gestellt haben, der Konservativismus bei den Katholiken und der Individualis-
mus bei den Protestanten wirkten lihmend; Religion sei deshalb fiir die
Gruppen, die nach sozialer Gerechtigkeit streben, in unseren Tagen nicht
weniger als im 19. Jahrhundert, eine unwichtige Sache.

Was wollen wir da noch mit unserer Mission?

Wenden wir uns einen Augenblick der Geschichte der christlichen Mis-
sion zu. «Gleich wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch!» hat
der Auferstandene seinen Jiingern gesagt. Es ist gut, uns daran zu erinnern,
was dieses «Gleich wie» alles umfasst: es fingt im Lukasevangelium an mit
der Verkiindigung der Frohen Botschaft an die Armen und geht dann weiter
den Weg des Kreuzes und der Auferstehung und ist erfiillt von der Erwar-
tung des Reiches des wahren Friedens, der wahren Gerechtigkeit und der
wahren Freiheit.

33



Die erste Gemeinde hat aus dem Bewusstsein gelebt, mit dieser Bot-
schaft und der daraus folgenden Tat in die Welt gesandt zu sein. Die Ge-
meinden waren geachtet und geichtet; fremd in der Welt gaben sie der
Liebe doch gute Hoffnung; sie ertrugen die Verfolgung in der Erwartung
der Zukunft ihres Herrn und waren gerade deshalb eine Macht zur Erneue-
rung menschlichen Lebens.

Seit der Bekehrung Kaiser Konstantins glaubte der Kaiser, seinem Glau-
ben auch politische Gestalt geben zu miissen; er war darin wohl beraten,
denn wie hitte er sonst ernsthaft Christ sein konnen! Aber dann wurde im
sogenannten Corpus Christianum jahrhundertelang der Sinn und der Un-
sinn des theokratischen Denkens und der theokratischen Missionsmethode
sichtbar. Die Mission wurde sogar eine militdrische Sache; beinahe einein-
halb Jahrtausende lang unterwarf sie sich in Christi Namen viele Volker der
Welt — von den Sachsenkriegen Karls des Grossen bis in die katholische
und protestantische Kolonialzeit, welche bis vor wenigen Jahrzehnten ge-
dauert hat. War das wirklich der Weg des Evangeliums in die Welt?

Sicher haben die Eroberer ihr Unternehmen so verstanden, aber in ihrer
Ideologie und Praxis war die Vermischung des Evangeliums mit der Bos-
heit und dem Egoismus des natiirlichen Menschenherzens allzu offensicht-
lich — und die Unterworfenen haben das sehr gut gespiirt.

Gegen das Ende des 18. Jahrhunderts, als durch Aufklirung und Fran-
z0sische Revolution wenigstens grundsitzlich das Ende des Corpus Christia-
num gekommen war, entwickelte sich auch die Trennung zwischen Mission
und Kolonialpolitik: individualistische Mission auf der einen Seite — Kolo-
nialpolitik auf der anderen. Man pflegt das in unseren Tagen sehr zu be-
griissen, aber es war nicht nur ein Gewinn, denn die nunmehr auf sich selbst
gestellte Missionsarbeit wusste zu wenig davon, dass das Evangelium auch
und direkt mit der Anderung der Verhilmisse in der Welt zu tun hat.

Nach dem Zweiten Weltkrieg fanden die missionierenden Kirchen den
Mut, die Politik wieder ernst zu nehmen, und sie taten das erstens, indem
sie sich mit der Revolution der Entkolonisierung einverstanden erkldrten,
und zweitens, indem sie die Selbstandigkeit der Kirchen in den ehemaligen
Kolonien anerkannten und respektierten. Aber mehr: eine Periode, in wel-
cher man sich fragt, ob sie vergleichbar sei mit der Lage der Kirchen in den
ersten Jahrhunderten, stellte sich ein; das stimmt aber #ichz, denn wir blie-
ben stehen unter der schweren Last unserer Vergangenheit. Die Welt hat
in der Kirche zu wenig mit einer Bewegung zu tun, die den Armen und
Elenden Hoffnung und Hilfe bietet, und zu viel mit einer Bewegung, von
welcher sie schlecht vergessen kann, dass sie allzusehr mit den Michten der
Welt verbunden gewesen ist und dass ihr Konservativismus immer noch stir-
ker ist als der Mut zu ganz neuem Denken und ganz neuen Konsequenzen,

Die Verlengnung der Armen

Die Verquickung, die Osmose zwischen Evangelium und Heidentum
(v. Ruler) oder besser: zwischen Evangelium und dem unbekehrten Men-
schenherzen hat, wie wir sahen, die Christenheit jahrhundertelang mehr

34



zu einem Objekt der Angst und der Abscheu als zu einem Zeichen der Hoff-
nung in der Welt gemacht. Es ist wohl die Feststellung gemacht worden,
dass die christlichen Volker in ihrer relativ kurzen Geschichte mehr Blut
vergossen und Grausamkeiten verilbt haben als alle anderen Volker zu-
sammen, solange die Welt besteht. Wir aber haben durch die theologische
Lehre vom gerechten Krieg bisher alle unsere Kriege — ohne Ausnahme
— zu rechtfertigen gewusst; es ist kein Krieg gewesen, gegen welchen die
Kirchen oder die Theologie sich einmiitig erhoben hidtten, die causa fiir
injusta (ungerecht) und den modus fiir injustus erkldrend.

Wihrend aber das Christentum jeden Krieg zu rechtfertigen gewusst
hat, hat es sich gegen fast jede Revolution gewandt. Das will sagen: es
hat immer sich selbst und seinen status quo behauptet gegen jeden
umwilzenden Angriff sowohl von aussen als auch von innen. Bezeichnend
ist, dass nmach dem Bauernkrieg und dem Aufstand der Wiedertiufer die
Bekenntnisschriften der Reformationskirchen alle ein Anathema (Verwer-
fung) gegen diejenigen enthalten, die die bestehenden Regierungen und
Gesellschaftsordnungen umwerfen wollen. Als dann in spiteren Jahrhun-
derten echt sikulare Revolutionen entstanden wie die franzosische 1789 und
die russische 1917, hatte die Christenheit ein verstirktes Argument — oder
Alibi? — fiir ibre antirevolutionire Gesinnung, nimlich im theoretischen
Atheismus dieser Bewegungen. Sie vergass aber dabei, dass diese Bewe-
gungen eine Gegenbewegung waren gegen den praktischen Atheismus, wel-
chen die Armen der Welt jahrhundertelang seitens der Christenheit hatten
erfahren miissen.

Merkwiirdigerweise hat nun aber die Christenheit — mit nur wenigen
Ausnahmen — eine dritte Revolution, die der in unseren Jahren stattfin-
denden Befreiung der kolonisierten Volker, als eine gute Sache angesehen.
Aber man ibersah gerne dabei, dass sie auf den Schultern der beiden ande-
ren Revolutionen steht — der franzosischen und der russischen; mit den
Folgen der franzosischen hatte man sich zwar abgefunden und sie sogar in
die Programme christlicher Parteien verarbeitet, aber die russische ist fiir die
Christenheit ein Angsttraum geblieben: Wir wollen zwar die Befreiung
des Volkes und die Hilfe an die Armen, aber nur, wenn sie ihr Leben nach
unserem Modell einzurichten bereit sind!

Wir haben zu bedenken, dass Konterrevolution immer grausamer gewesen
ist als Revolution, und sie muss das wohl sein, weil sie sich gegen das Gefille
der geschichtlichen Entwicklung stellt, weil sie Angst hat vor den radika-
len Anderungen, die fillig sind; man klammert sich an das, was ist, aus
Angst vor dem, was kommen konnte; der Mut, es mit Gott zu wagen, der
immer ein Neues machen will auf der Erde, bekommt keine politische Ge-
stalt, weder in der heutigen frommen noch in der verweltlichten Christen-
heit.

Daraus erklirt sich die Grausamkeit, mit welcher der Bauernaufstand
niedergeschlagen wurde; dadurch entstand in unserer Zeit der Antikom-
munismus in seinen verschiedenen Erscheinungsformen, sagen wir zum Bei-
spiel: im Nationalsozialismus, im amerikanischen Vietnamkrieg und in der

35



priventiven Konterrevolution in Indonesien. Es ist interessant, zu bemer-
ken, und eine Warnung, dass die Inhumanitit der konservativen Krifte in
all diesen Fillen unvergleichlich viel grosser gewesen ist als die Inhumani-
tt der Revolutionen selber.

Die Christenbeit und die Verlengnung des Friedens

Wie Sie wissen, wurden die ersten amerikanischen Atombomben geplant
fir den Krieg gegen das nationalsozialistische Deutschland. Es gibt viele
gute Griinde, anzunchmen, dass der Einsatz der Atombomben auf Hiro-
shima und Nagasaki strategisch unnétig war; der Sinn des Einsatzes war
vielmehr eine Warnung an das kommunistische Russland und somit weniger
das Ende des Zweiten als der Anfang des Dritten, zunichst noch kalten
Weltkrieges. Die Aufriistung der USA mit Atomwaffen und Wasserstoff-
bomben, von Dulles und Truman vorangetrieben und seitdem perfektioniert,
war eine Ausgeburt der Angst vor dem Kommunismus — und als Antwort
darauf hat die Sowjetunion eine dhnliche, obzwar nach amerikanischen An-
gaben wesentlich geringere atomare Aufriistung betrieben.

Die Sinnlosigkeit dieser Riistung ergibt sich schon daraus, dass sie das-
jenige, was sie schiitzen soll, nur vernichten kann; der Vorrat dieser Waffen
umfasst bereits das 25fache dessen, was notig ist, um die ganze Menschheit
auszurotten («Overkill-Power»).

Dennoch geht diese Riistung immer weiter. Fir uns im Westen wie fir
die Volker in Osteuropa ist es Anlass zu grosster Beunruhigung, dass die
Bundesrepublik im Geiste des Kalten Krieges auch fiir Europa eine niedrige
«Atomschwelle» und Planung einer atomaren Vorwirtsverteidigung ver-
langt.

Heutzutage ist die antikommunistische Hysterie — dieser Ausdruck
stammmt nicht von mir, sondern vom Weltkirchenrat, Evanston 1954 — in
bezug auf Russland fast verschwunden, um aber zur gleichen Zeit in der
Gestalt der Angst vor den Chinesen neu zu erwachen.

Es mag also fiir uns trostlich sein, dass ein eventueller Atomkrieg in
Europa zurzeit wenig wahrscheinlich ist, im Weltmassstab ist es aber nicht
weniger gefihrlich, dass die Drohung sich in Richtung China verlagert hat.
Der enorme Ring aus Militirbasen und Kriegsschiffen, welchen die USA
um China eingerichtet haben, umfasst auch Atomwaffen, so z. B. den Flug-
zeugtrager «Entreprise», der vom Nordatlantik in den Golf von Tonking
verlegt wurde und dessen Bombenflugzeuge in Nordvietnam opetieren. Er
ist begleitet von 13 Atomunterseebooten, von denen einige mit Polaris-
raketen ausgestattet sind. Jede solche Polarisrakete trigt eine Wasserstoff-
bombe, die 800mal stirker ist als die Hiroshima-Bombe. Der Krieg in Viet-
nam, der sowieso dazu dienen soll, die siidostasiatischen Staaten vom Kom-
munismus und von freundschaftlichen Gefihlen fiir Kommunistisch-China
abzuschrecken, hat also die Moglichkeit einer Ausdehnung mit dem Ein-
satz solcher Waffen durchaus in sich.

Nun ist man allgemein der Uberzeugung, dass wir diese Waffen nicht
besitzen, um sie einzusetzen, sondern nur, um abzuschrecken. Aber beden-

36



ken wir wohl, es handelt sich um eine Abschreckung mit einer 25fachen
«Overkill-Power»! In solchem Gedankengang liegt ein Fehler; wenn nim-
lich unser zu erwartender Gegner wirklich und effektiv abgeschreckt wer-
den soll, so handelt es sich nicht um den blossen Besitz von Atombomben,
wir miissen sie vielmehr in unsere Strategie einplanen, die aggressive Vor-
wirtsverteidigung vorbereiten, Offiziere und Soldaten an diesen Waffen
ausbilden und ihnen die unentbehtliche ideologische Bereitschaft zum Ein-
satz vermitteln. Vor dem Atomkrieg schrecken wir zwar noch zuriick.
Aber wenn wir auch keine nuklearen Waffen einsetzen, miissen wir wenig-
stens andere Waffen praktisch erproben, deren Auswirkung die Schreck-
lichkeit derjenigen der kleineren Atombombe schon ziemlich nahesteht
oder vielleicht sogar iibertrifft — wie in Vietnam, wo das reichste und
michtigste Land der Welt sich seit Jahren anstrengt, ein kleines und armes
Volk zu unterwerfen, um sein Land in die eigene antikommunistische Stra-
tegie einplanen zu konnen. Gegenwirtig kostet der Vietnamkrieg die USA
taglich 65 Millionen Dollar (280 Millionen Franken). Welche Ironie: wenn
diese Beitrige an die Bevolkerung ausgeteilt oder zu ihrem wirtschaftlichen
Aufbau verwendet wiirden, wiren die Vietnamesen jetzt nach den USA das
wohlhabendste Volk der ganzen Welt.

Die westliche Ideologie geht davon aus, dass hier gekimpft wird gegen
den gottlosen und inhumanen Kommunismus fiir die Erhaltung des christ-
lichen Erbes und der Humanitit. Was faktisch geschieht, ist, dass die Asia-
ten in dem, was ihnen widerfihrt, nur die scheusslichste Gottlosigkeit und
Inhumanitit sehen konnen und dass sie zu ihrem Entsetzen gerade von
jener westlichen Nation, die einst den Antikolonialismus auf ibre Fahnen
geschrieben hatte, einen neuen Kolonialismus in einer schrecklicheren Ge-
stalt erleben, als jemals zuvor. Und wie diese Asiaten denken die anderen,
sogenannten farbigen Volker der Welt, die Afrikaner und die Lateinameri-
kaner: alle Wirtschaftshilfe und alle Freiheitsversprechen und alle christ-
liche Mission konnen das nicht verhindern! Das Evangelium, das Christen-
tum, wird von den Armen der Welt nicht mehr erfahren als eine Verheis-
sung «zur Heilung der Volker» «eis Therapien toon ethnoon», Offenba-
rung 22, 2). Im Gegenteil!

Wenn wir nun aber ein Nein gegen diese Aufriistung und gegen diesen
Vietnamkrieg sagen, sollten wir wissen, dass ein solches Nein durch ein Ja
getragen werden muss. Dieses Ja ist — politisch gesprochen — die Koexi-
stenz. Im Bericht des Weltkirchenrates von Evanston 1954 wurde das Wort
«Koexistenz» zwar vermieden, aber die Sache befiirwortet, und wurden die
Kirchen aufgerufen, durch gegenseitige Besuche und durch den Dienst der
Versohnung ein Beispiel zu geben. In dhnlichem Sinne sprach Papst Jo-
hannes XXIII. davon, dass der wahre Friede nur bestehen kann auf der Ba-
sis gegenseitigen Vertrauens. Er sprach sich dafiir aus, dass die Beziehungen
der Volker nicht auf Angst, sondern auf Liebe gegriindet sein sollten.

Politisch ist das eine kaum erfiillbare Forderung, weil Politik nun ein-
mal nur in Machtbegriffen gedacht werden kann. Aber das Evangelium be-
freit uns von der Verzweiflung, die im Vertrauen auf unbeschrinkte Macht

&7



die einzige politische Moglichkeit sieht. Das Evangelium befreit uns zu
anderen Wegen und Mitteln, unserem Nichsten zu begegnen. Die Kirche
ist gerufen, aus der Verheissung des Evangeliums, aus Liebe und Vertrauen,
mitten in der Welt dkumenisch zu koexistieren und so den Volkern und
ihren Regierungen gleichsam exemplarisch Mut zum Experiment der Ko-
existenz zu machen.

Dazu gehort vor allen Dingen, dass wir es wagen, mit dem Andern zu
verkehren in seinem Anderssein, auch in seinem uns befremdenden radikalen
Anderssein. Es gehort dazu, dass wir den Mythos, mit dem unsere Vorstel-
Iungen vom Andern umgeben sind, durchschauen und den Mut finden zu
einer besseren, sachlichen Information. Damit haben einige, die als Christen
Russland besuchten in der Zeit des Kalten Krieges, schon einen Anfang
gemacht. Dazu gehort auch das politische Schuldbekenntnis. Bedenken wir,
wie sehr unsere wesentliche Angst vor einer russischen Aggression eine Pro-
jektion sein konnte von unserem eigenen bosen Gewissen iber das, was
Russland im Laufe der Jahrhunderte an westlicher Aggression hat erfahren
miissen; bedenken wir, dass jetzt unsere Angst vor der Aggressivitit Chinas
gleichfalls Projektion unseres bosen Gewissens sein konnte iiber das, was
China namentlich in den letzten 150 Jahren an Erniedrigung und Beleidi-
gung vom Westen hat hinnehmen miissen.

Und wenn jetzt ein wesentlicher Teil der farbigen Welt, welche eben-
falls eine Welt der Erniedrigten und Beleidigten ist, in China ein Beispiel
sieht, wie ein armes Volk ohne #dussere Hilfe aus eigener Kraft aus seiner
Armut emporkommen kann, so sollten wir Christen unseren Freunden im
Westen sagen, dass wir mehr Grund haben, uns dariiber zu freuen und die-
sem Aufstieg wenigstens unsere Sympathie entgegenzubringen, als uns und
unsere Interessen dadurch bedroht zu fithlen.

Mission als Ort der politischen Bekebrung

Die Welt hungert nach Frieden, Gliick, Liebe, Freiheit von Hunger,
Krankheit, Armut und Terror. Das ist das erste, das wir wissen sollten,
wenn wir Koexistenz iiben wollen. Es kommt nicht in erster Linie auf Ko-
existenz mit Ideologien an, sondern auf Koexistenz mit dem Menschen in
Not. Wenn die Christen nicht solidarisch sind mit den Hungernden, sind
sie solidarisch mit den Satten. Wenn die Christen nicht solidarisch sind mit
den Verworfenen der Erde, sind sie solidarisch mit den Ausbeutern. Einen
Zwischenweg gibt es nicht.

Es kann sich dabei, wie auf der Genfer Konferenz im Juli 1966 klar
geworden ist, um ganz praktische Fragen handeln, z. B. darum, dass vielen
Entwicklungslindern mehr geholfen wire mit Stabilisierung der Rohstoff-
preise ihrer Produkte auf dem Weltmarkt als mit finanziellen Zuwendun-
gen unter dem Namen Entwicklungshilfe. Es ist schon manchmal gesagt
worden, dass die Unsicherheit und das allmihliche Sinken der Rohstoff-
preise ihnen mehr Schaden bringt, als alle Entwicklungshilfe ihnen geniitzt
hat. Wenn wir schon wegen unserer kolonialen Vergangenheit Grund zum
Schuldbekennen haben, so sollten wir bedenken, dass diese Schuld fiir unsere

38



Generation nicht so sehr eine ethische Schuld («culpa») als vielmehr eine
wirtschaftliche Schuld («debitum») ist; wir schulden diesen Volkern das
Aufgeben unseres Eigennutzes, damit auch sie endlich einmal eine lebens-
werte, menschliche Existenz aufbauen konnen. Das ist wohl das wenigste,
das wir ihnen schenken konnen. Es greift aber tief, denn es bedeutet die
Bereitschaft, unser liberales Gesellschaftssystem nicht linger so hoch zu
schitzen und es wenigstens von einigen entscheidenden Elementen der sozia-
listischen Gesellschaft korrigieren zu lassen.

Die Christen sind lange genug militdrisch und antirevolutionir gewesen;
es ist an der Zeit, dass sie es wagen, antimilitaristisch und revolutiondr zu
sein. Wir miissen damit aufhoren, Kriege zu rechtfertigen unter Berufung auf
ihre «causa justa» und ihren «modus justus», die es nie oder dusserst selten
gegeben hat. Wir sollten statt dessen iiber die «causa justa» und den «modus
justus» der Revolutionen nachdenken, und zwar nicht in dem Sinne, dass
man sie nachtriglich, nach 100 oder 150 Jahren, rechtfertigt, wie man es
mit der Franzosischen Revolution gemacht hat, sondern so, dass man jetzt
am revolutionidren Streben des Volkes nach Gerechtigkeit nicht nur Inter-
esse, sondern auch Anteil haben will.

Zu bedenken wire, was Shaull im Vorbereitungsband zur Genfer Kon-
ferenz «Kirche und Welt» 1966 sagt: «Revolutionen sind im Grunde fiir
Gerechtigkeit». Hannah Arend wiirde sagen: «fiir Fretheit».

Was wir soeben in Ubereinstimmung mit der Genfer Konferenz von
1966 angedeutet haben, ist nichts weniger als ein Aufruf zu einem radikalen
Umdenken in der Christenheit, ein Aufruf zu einer neuen Reformation der
Kirche, die bereit wird, sich von iiberkommenen Traditionen zu losen und
auf die radikalen Fragen unserer Zeit radikale Antworten zu geben.

So wie Bonhoeffer gesagt hat, dass die Kirche der Ort des Schuldbe-
kennens ist, so konnte es jetzt an der Zeit sein, zu sagen, dass die Kirche
der Ort ist, wo die politische Bekehrung («metanoia»), das politische und
wirtschaftliche Umdenken stattfindet. Denn wenn sie ernst damit macht,
dass das Reich Gottes nahe herbeigekommen ist, dann beinhaltet das auch
die Verkiindigung neuer Hoffnung fiir die Armen der Erde, fiir die, die
da hungern nach Gerechtigkeit, die wir nicht auf zukiinftiges oder iiber-
irdisches Heil vertrosten, sondern denen wir jetzt auf dieser Erde zu ihrem
Recht verhelfen sollen. Weil es der Herr ist, der Recht schafft denen, die
Gewalt leiden, der die Hungrigen speist, der die Gefangenen erlost.

'~ Wenn wir uns dabei entfernen von den Ideen aus der iiberkommenen
christlichen Vergangenheit unserer kulturellen und politischen Vorstellun-
gen und uns denen des Marxismus nihern, so sollen wir uns nicht darum
Sorge machen, dass die Marxisten Atheisten sind — denn sind sie nicht
darum theoretische Atheisten geworden, weil wir so lange in unserer Praxis
gottlos gewesen sind?

In diesem Sinne darf die Mission ein Ziruckfinden nach der rechten
Weltlichkeit des Evangeliums sein. Es ist Gott um diese Erde und um die
Menschlichkeit des menschlichen Lebens auf dieser Erde zu tun!

Man redet heutzutage viel vom Verhiltnis zwischen Mission und zwi-

39



schenkirchlicher Hilfe (Interchurch Aid),aber das eigentliche Problem kénnte
damit noch umgangen sein. Es sollte etwas ganz Neues geschehen; wir
brauchen Mut zu neuen Perspektiven unseres Seins in dieser Welt. Und
da wird sich ein Wunder ereignen:

Erstens: Unser ganzes personliches Problem, dass es uns eigentlich an
Glauben fehlt, wird weniger wichtig werden. Wenn wir uns senden lassen,
wie der Vater den Sohn sandte — einfach in die Welt hinein, und in der
Freiheit des Evangeliums, frei von allen Banden der Vergangenheit sagen
und tun, was Er uns zu sagen und zu tun gibt, dann wird uns der Glaube
auf diesem Wege als Geschenk zufallen.

Zweitens: Wenn es uns nicht darum zu tun ist, die Volker fiir unseren
Glauben zu gewinnen, sondern nur darum, ihnen in ihren gerechten Forde-
rungen beizustehen im Namen unseres Herrn, dann braucht uns die Frage,
ob sie unseren Glauben annehmen werden, keine Sorge zu bereiten; die
konnen wir dem Herrn ruhig iiberlassen.

Aus diesem Grunde begann ich mit dem Leben und Tod des latein-
amerikanischen Priesters Camillo Torres. Nun am Schluss kann ich fragen:
hat er, indem er sein Priestergewand ablegte und sich zu den Guerillas
gesellte, seine Verpflichtung auf das Evangelium der Liebe verleugnet, oder
hat er sie in wahrem Sinne erfillc? Und ist er darin nicht uns zu einem
Zeichen geworden, das wir nicht iibersehen, zu einem Zeugnis, das wir nicht
tberhoren sollten? Wenn es uns zu tun ist um die rechte Predigt und das
rechte Bezeugen des Evangeliums in der sich verindernden Welt?

Albert J. Rasker

Mit freundlicher Zustimmung des Verfassers und Genehmigung des Verlages, der
«Stimme der Gemeinde» vom 1. Februar 19068 entnommen. Red.

In memoriam Lida Gustava Heymann

In herzlicher Dankbarkeit werden wir am 15. Mdrz 1968 — ihrem 100.
Geburtstag — einer grossen Fiihrerin gedenken, die viele Frauen in Deutsch-
land und im Ausland, wo immer lebendiger, weltoffener Geist, weltweiter,
kraftvoller und beharrlich selbstloser Einsatz fiir Gerechtigkeit und Freiheit,
tiir Frieden und Menschenwiirde am Werk sind, entscheidend beeinflusst hat.

Lida Gustava Heymann schliesst ihre Memoiren mit dem Ausruf «Die
Welt ist schon!» Isz sie schon? War sie schon zu den Lebzeiten Lida Gustava
Heymanns (1868 bis 1943)? Sie war Optimistin, es ist wahr. Aber sie
unterlag nicht der Selbsttduschung, der viele Optimisten anheimfallen. Im
Gegenteil: sie besass ein feines Unterscheidungsvermogen, einen Scharfsinn,
der sie stets abwigen liess und um den viele ihrer Freunde sie beneideten;
denn ihnen eignete nicht der Mut zu sich selbst, den Lida Gustava Heymann
in grossem Masse besass, der Mut, sich zu ihren Ansichten und Entschei-
dungen zu bekennen; denn ihnen fehlte die innere Sicherheit, auf die Lida
Gustava sich stets verlassen konnte. Diese Zentralkraft gab ihr die Wiirde

40



	Die Predigt des Evangeliums in der veränderten Welt : Referat auf einer Tagung der Rheinischen Missionskonferenz in Düsseldorf : das Evangelium für die Armen ; Die Verleugnung der Armen ; Die Christenheit und die Verleugnung des Friedens ; Mission als Ort der politischen Bekehrung

