
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 1

Artikel: Der Weg vom Unglauben zum Glauben

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Am 28. Juli 1868, also vor 100 Jahren, wurde in Tamins im Bündnerland

Leonhard Ragaz
geboren.

Die Juli/August-Doppelnummer der «Neuen Wege» wird seinem
Gedächtnis gewidmet sein.

Wir möchten diesen Jahrestag mit der bedeutsamen Betrachtung «Der
Weg vom Unglauben zum Glauben» von L. Ragaz, die er für das Januarheft
1943 geschrieben hat, einleiten und sie unseren Lesern zur besinnlichen
Lektüre anempfehlen.

Der Weg vom Unglauben zum Glauben

1.

Die Geschichte der Verklärung Christi und der Heilung des epileptischen

Knaben, welche uns die Evangelien berichten,1 ist von unerschöpflichem

Reichtum an Bedeutung und von immer neuer Aktualität. Aus ihr
hebt sich das Gespräch Jesu mit dem Vater des kranken Knaben heraus. Der
Vater spricht zu Jesus: «Wenn du etwas vermagst, so erbarme dich und hilf
uns.» Jesus antwortet ihm: «Wenn du etwas vermagst? Alles ist möglich
dem, der da glaubt.» Darauf schreit der Vater, ihm fast ins Wort fallend,
auf: «Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben.» Diese Antwort des Vaters
mit dem Blick in den Kampf zwischen Glauben und Unglauben in seiner
Seele ist, wenn wh so sagen dürfen, merkwürdig modern.

Und sie verdient, an den Anfang dieses Jahres 1943 gestellt zu werden,
das so viel Entscheidung in seinem Schosse trägt. Wir haben schon in unserer
letzten Betrachtung, der über das kommende Licht, darauf hingewiesen, dass

wir im Angesicht der heutigen Weltlage, sowohl ihrer Gefahr, als auch ihrer
Verheissung, kein wichtigeres Gebet hätten, als die Bitte, welche die Jünger2
an Jesus richteten: «Herr, mehre uns (wörtlich: lege uns zu) den Glauben.»
Dabei ist, um dies von vornherein klarzustellen, selbstverständlich nicht das

gemeint, an was man immer noch zu denken pflegt, sobald von «Glauben»
die Rede ist, der Credo-Glaube, der theoretisch die Existenz Gottes oder allerlei

Sätze über Gott und Christus bejaht, sondern der Glaube, den ohne
Ausnahme Jesus meint, wenn er von «Glauben» an Gott spricht: die Zuversicht
zu Gott, zu seiner Macht und seiner Treue, zu seiner Willigkeit, zu helfen
und zu retten, zu seinem Sieg über alle Mächte der Weh und der Hölle.

Ohne solchen Glauben sind wir der Lage, die gerade dieses neue Jahr auf
eindringlichste Weise offenbart, nicht gewachsen. Er allein ermöglicht jene
Überwindung der Furcht, die wir im Angesicht dieser Lage empfinden könnten,

er allein aber auch die Fähigkeit, die Verheissung aufzunehmen, die auch
darin liegt — die vor allem darin liegt!

1 Matthäus 17, Markus 9, Lukas 9
2 Lukas 17, 5



Das gilt freilich nicht nur für diese besondere Lage, sondern für die ganze
menschliche Existenz, und nicht nur für die Gemeinschaften, sondern auch
für die Einzelnen. Die Wahl besteht bloss zwischen diesen zwei Haltungen:
Furcht oder gar Angst (die sich auch als Tollkühnheit verkleiden kann) oder
Glauben. Ein Drittes gibt es nicht.

Das ist ein ganz fundamentaler Sachverhalt. Alles hängt davon ab, ob wir
Glauben haben oder nicht: die Überwindung der Furcht oder gar Angst vor
dem Kommenden und die Ergreifung der Verheissung, und das heisst auch
der Aufgabe, die sie steht. Es hängt davon das ganze Schicksal unserer
heutigen Welt ab. Es hängt davon ab, das Sckicksal der Schweiz. Es

hängt davon ab dein Schicksal, lieber Leser, und meines, und zwar im
allgemeinen, besonders aber auch für den Weg durch die Dinge, die nun kommen
werden. Und nicht nur dein Schicksal hängt davon ab, der Gewinn oder Verlust

der Verheissung und Berufung, sondern auch die ganze Haltung, das

ganze Tun. Auch jede gute und grosse Sache ruht für ihr Gelingen auf dem
Glauben. Je besser sie ist, je höher sie ist, desto weniger ist sie selbstverständlich.

Sie fordert jenen Glauben, den der Hebräerbrief1 Kapitel 10 und 11

beschreibt, der eine gewisse Zuversicht dessen ist, was man hofft, ein Nicht-
zweifeln an dem, was man nicht sieht. Alles hängt, für das Ganze wie für den
Einzelnen, davon ab, wie die Wahl zwischen der Furcht oder gar Angst und
dem Glauben getroffen wird, noch einfacher gesagt, ob wh Glauben haben
oder nicht.

Und da stehen wir nun vor der Tatsache, dass wir, summarisch gesprochen,

nicht Glauben haben. Dieser Sachverhalt ist es, auf den, in unserer
Erzählung, auch Jesus stösst und der ihn zu den heftigen Scheltworten
bewegt: «O du ungläubiges Geschlecht! Wie lange noch muss ich bei euch
sein? Wie lange noch muss ich euch ertragen?» Nicht nur die Masse hat den
Glauben nicht, auch die Jünger haben ihn nicht, sie, die nun schon so lange
unter seinem Einfluss stehen, die so viel an ihm und mit ihm erlebt haben,
das ihren Glauben felsenfest hätte machen sollen — auch sie haben nicht
Glauben, sonst hätten sie den kranken Knaben selbst heilen können; auch
sie versagen vor einer konkreten Probe des Glaubens.

Es ist die Erfahrung, die wir auch machen, und die auch für uns ein
Gegenstand schmerzlicher Erregung und gelegentlich schroffer Anklage werden
kann. Da ist unser ganzes christliches und kirchliches Wesen, all unser
Reden und Denken über Gott, Christus, BibeL Reich Gottes auf die Voraussetzung

des Glaubens gegründet — und doch, wie wenig treffen wir, wenn
es darauf ankommt, Glauben an! Welche Verlegenheit, welche Schwäche,
welche Feigheit, wenn man Glauben haben sollte, sei's für die Aufgabe und
den Kampf des individuellen Lebens, sei's für eine grosse und gute Sache!

Vielleicht hat man noch das Minimum von Glauben, das nötig ist, um etwas
Vorhandenes, einst aus dem Glauben Entstandenes, festzuhalten, aber nicht
das Minimum des Glaubens, um einen Schritt vorwärts ins Unbekannte zu

tun, in das «was man nicht sieht». Welch eine gewaltige Möglichkeit bietet
sich dem heutigen Geschlecht, einen Schritt in eine neue Welt hinein zu tun,
welch eine herrliche Verheissung steigt aus dem Zusammenbruch einer Weh



auf! Es ist nur Eins nötig, damit diese Möglichkeit ergriffen, diese Verheissung

erfüllt werde: der Glaube. Alles wäre möglich, alles, wenn wir glaubten.
Aber wo ist der Glaube?

So steht es mit unserem Glauben. Weil aber die Seele, wie nach dem alten
Worte die ganze Natur, einen horror vacui hat, eine Scheu vor dem Leeren,
so stellt sich da, wo nicht echter Glaube lebt, Glaube an den wirklichen Gott,
falscher Glaube ein: wenn nicht grober, so doch feiner Aberglaube, Glaube an
allerlei Götter und Götzen, grober und gröbster Glaube an allerlei Schwindel,
sei's kulturellen, sei's politischen, Glaube an allerlei Humbug, an allerlei ganzen

oder halben Scharlatanismus und ihre Vertreter — wie heute deutlich
genug vor Augen liegt.

2.

Wie soll für diese Not Hilfe kommen? Gibt es überhaupt eine?
E>as Erste, was uns helfen kann, ist, dass wir die Not einsehen. Das tut

jener Vater. Er ruft leidenschaftlich aus: «Ich glaube, Herr, hilf meinem
Unglauben!» Das bedeutet wohl zunächst: «Hilf mir, trotzdem ich noch
zwischen Glauben und Unglauben schwanke, trotzdem mein Glaube schwach
ist — hilf mir dennoch! » Aber wh dürfen wohl das Wort auch in dem Sinne
verstehen: «Hilf mir von meinem Unglauben, verwandle ihn in Glauben! »

Und es wird ihm geholfen. Weil er so denkt und so redet.
Damit taucht das grosse, viele Menschen quälende Problem auf, ob man

denn Glauben haben könne, wenn man halt — keinen habe? Ob Glaube
geboten, gemacht werden könne? «Glaube» sagen sie, «ist doch etwas, was man
nicht machen, nicht erzwingen kann. Ich kann nun einmal nicht glauben, so

gern ich es möchte. Ich bin nun einmal keine gläubige Natur! Wie soll ich
es denn anstellen, um zum Glauben zu gelangen? Ist Glaube nicht eine Gabe,
ein Wunder?

Ich antworte: Doch, er ist eine Gabe, ein Wunder. Das ist durchaus
zuzugestehen. Jeder wirklich Glaubende empfindet so. Zu machen, zu erzwingen

ist Glaube nicht, sicher nicht. In diesem Sinne gilt das Apostelwort: «Der
Glaube ist nicht jedermanns Sache.»1

Aber nur in diesem Sinne! Denn zu jener Antwort muss sofort eine
zweite kommen: Der Glaube ist ein Wunder, gewiss — aber ein Wunder, das

jedermann zukommen soll und kann. Jedermann, ohne Ausnahme. Auch dir!
Auch einem ganz ungläubigen Geschlecht, damit es die Verheissung aufnehmen

kann, die ihm gegeben ist. Auch dir, du ganz besonders durch Unglauben

gelähmte Schweiz! Es ist nur Zweierlei nötig: die Einsicht in die Not des

Unglaubens, der Wille, aus ihm herauszukommen, und dazu — das ist das

Zweite — die Bitte: «Herr, hilf meinem Unglauben», die Bitte um den
Glauben. Es können auch Menschen für andere diese Bitte tun. Das hat
besondere Verheissung. Es können Einzelne, oder es kann eine «kleine Herde»
für ein ganzes Geschlecht sie tun — sie können um dieses ringen in «Gebet
und Fasten» (wie Jesus sagt), und dann kann das Wunder des Glaubens über

1 2. Thessalonicher, 3, 2



unser ganzes Geschlecht kommen, wie es über den einzelnen «Ungläubigen»
kommen kann. Mit anderen Worten: Was wir vor allem nötig haben, für
uns selbst, für andere Einzelne, für unser ganzes Volk, ja unser ganzes
Geschlecht, das ist das Gebet um den Heiligen Geist, das grosse Verheissung hat.

Der Glaube ist ein Wunder, aber dieses Wunder ist möglich — für
jedermann — für alle. Das ist eine gewaltige und trostvolle Tatsache.

Der Glaube, sagen wir, ist eine Gabe. Gewiss. Aber wir fahren fort: Der
Glaube ist auch eine Aufgabe.

Das hat einen doppelten Sinn. Einmal den: Du kannst den Glauben, den
du als Gabe empfangen hast, nicht behalten, wenn du ihn nicht im Denken
und Tun bewährst. Ein Glaube, den man bloss als Schmuck des Lebens, als

Luxus, als Genuss gehobener Stunden oder als Thema für das Nachdenken
hat, wird versagen, sobald es einmal Ernst gilt. Er wird verwelken, wie
Blumen, die man bloss als Strauss benützt. Mit dem bekannten Gleichnis
gesprochen: Ein vergrabenes Pfund ist ein verlorenes Pfund. «Wer da hat —

und das, was er hat, recht verwendet —, dem wird gegeben, dass er die Fülle
habe, wer aber nicht hat — das heisst: das, was er hat, nicht recht verwendet
— dem wird auch genommen werden was er hat.» Jede Kraft, die nicht
geübt wird, schwindet, aber in der Übung wächst die Kraft. Jede Tat, die du
aus Mangel an Glauben unterlassen hast, schwächt deinen Glauben, jede Tat,
die du im Glauben gewagt hast, stärkt deinen Glauben. Zum Glauben gehört
der Gehorsam.

Aber dieser Zusammenhang zwischen Glauben und Tun hat noch einen
andern Sinn. Er ist eine Antwort auf die skeptische Frage, ob denn Glaube
«gemacht» werden könne. Wir sagen, bei einem früheren Anlass
Ausgeführtes wiederholend: Solltest du denn wirklich gar keinen Glauben haben?
Das ist unmöglich. Dann könntest du überhaupt nicht leben. Denn ein
Leben ohne Glauben ist im Seelischen ebenso unmöglich, als im Physischen ein
Leben ohne Sauerstoff. Wie man zwar zur Not eine Weile mit sehr wenig
Sauerstoff leben kann, wenn auch nur dürftig leben, so kann man mit einem
Minimum von Glauben zur Not auch eine Weile leben, obgleich nur dürftig
leben; aber ganz ohne Glauben kann niemand leben. Glauben und Leben sind
im letzten Grunde Eins. Du musst, um zu leben, an — das Leben glauben.
Du musst an einen Sinn des Lebens glauben, das heisst: einen positiven Sinn.
Und damit du an einen Sinn des Lebens glauben kannst, musst du an einen
Sinn der Welt glauben, und zwar an einen positiven Sinn. Ohne solchen
Glauben wärest du nicht lebendig, sondern tot. Du magst dir dieser Voraussetzung

deines Lebens und Tuns nicht bewusst sein, dennoch ist sie die

Voraussetzung desselben. Nun denn, sagen wir, so wissen wir dir Rat für die
Frage nach der Möglichkeit des Glaubens: Lebe aus dem Glauben, den du
hast. Sei gehorsam, wo dieser Glaube dir gebietet. Jeder Akt eines solchen
Gehorsams wird deinen Glauben mehren. Du wirst seiner immer mehr
bewusst werden. Er wird stärker werden, heller, reifer. Er wird in die Höhe,
in die Tiefe, in die Breite wachsen. Du wirst zuletzt «die Fülle haben», freilich

nie als trägen Besitz, aber als eine dir immer und immer völliger zuteil
werdende Gabe.



Das entspricht auch der Meinung Jesu. Es ist mir immer aufgefallen, dasS

Jesus von seinen Jüngern nicht ohne weiteres einen gewaltigen, einen
sozusagen quantitativ grossen Glauben fordert. Nein, wenn er nur so gross ist wie
ein Senfkorn — und wie klein ist doch ein Senfkorn: hast du schon einmal
eins gesehen? —, so kann er schon Berge versetzen, und nichts ist ihm
unmöglich.1 Auch mit unserm schwachen Glauben, der zur grösseren Hälfte
«Unglaube» ist, können wir, wenn wir treu sind, Unglaubliches erleben.

Das ist der erste Rat für den, welcher Glauben haben, und das heisst: im
Glauben stärker werden möchte.

Der zweite aber ist vielleicht noch wichtiger. Er ist eine Anwendung des

Gesichtspunktes, von dem aus für uns alle Probleme erst ins rechte Licht
kommen, der des Reiches Gottes. Die Meinung ist: Wir dürfen auch den
Glauben oder, wie wir nun lieber sagen wollen, das Glauben und das Trachten

nach dem Glauben, nicht isoliert betrachten und behandeln, nicht als eine
Sache für sich oder im rein privaten Lebensbezirk, sondern nur im
Zusammenhang mit dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit und im Trachten
darnach. Das rein individuelle, oder besser: private Ringen um den Glauben
bleibt leicht im leeren Raum gefangen und führt nur tiefer ins Nichts. Der
Glaube ist nun einmal etwas, was Gott — aus guten Gründen, möchte ich
sagen, wenn man davon so menschlich reden darf — nicht bloss dem menschlichen

Ego gibt, sondern nur für seine Sache, die immer auch die Sache des

Bruders ist, nur für das Reich und seine Gerechtigkeit. Darum kommst du
mit dem Suchen im leeren Raum der Psychologie zu nichts — kommst nicht
zu Gott und einem rechten Glauben, höchstens zu allerlei Opium und
Morphium der Religion. Aber erfasse, wenn auch zuerst nur an einem Zipfel,
eine gute und grosse Sache, setze dich mit ganzer Seele daran, nicht bloss mit
halber, und du wirst erfahren, dass du auf dem Wege des Glaubens bist, dass

deine Fähigkeit, zu glauben, wächst, stark, zähe wird, dass du vom Reiche
Gottes zu Gott gelangst und von Gott zum Reiche Gottes. Es gilt auch hierin
die oberste aller Regeln: «Trachtet zuerst nach dem Reiche Gottes und seiner
Gerechtigkeit, so wird euch auch solches zufallen!» Diese Weisung gilt in
unserm Falle, im Sinne einer fundamentalen Revolution, von dem ganzen
heutigen Christentum: es wird aus seinem heutigen Unglauben, den es

vorläufig allerdings auch nicht einmal einsieht und beklagt, wie jener Vater es

tut, zu einem lebendigen, starken, alle Dämonen überwindenden und die
Welt erlösenden Glauben nicht durch Mammutbände von Dogmatik
gelangen, die höchstens Credo-Glauben erzeugen, sondern durch das Trachten
nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit — und wär's auch nur ein
erstes Anfassen an einem Zipfel desselben.

Das ist der Weg zum Glauben, für uns Einzelne, für unser Volk, für
unser Christentum, für unser Geschlecht.

3.

Hier müssen wir aber einem Einwand Rede stehen. Wenn wir von Glauben

reden, so meinen wohl immer wieder gewisse Menschen, dass wir damit
1 Vgl. Matthäus 17. 20, 21. Lukas 17. 5-6



Unnüchternes wollen, irgendeine Phantastik, irgendeinen Selbstbetrug. Sie
wollen ihrerseits nüchterne Leute sein. Darum können sie den Glauben nicht
brauchen. Sie wollen Realisten sein. Darum wollen sie sich jedenfalls eines
allzu kühnen Glaubens enthalten und lieber auf jener Landstrasse gehen,
deren Breite das einnimmt, was man Vernunft nennt und was dem Werktag
und ernsthaften Tun dient, während dem Glauben ein Nebenweg reserviert
bleibt, besonders zum Spazierengehen, etwa am Sonntag. «Soll man denn
nicht mit der Wirklichkeit rechnen? Soll man sich selbst betrügen? Soll man
sich in Schwärmerei einlassen? Ist der Vorwurf des Unglaubens nicht
ungerecht?»

So sprechen — oder denken doch — mehr oder weniger bewusst auch
solche, die sich nicht einfach zu den Ungläubigen zählen. Vollends ist es eine
weitverbreitete Meinung, dass es von einer überragenden Gescheitheit zeuge,
wenn man seine Skepsis zur Schau stehe. Wie viele machen aus solcher
Skepsis sozusagen einen Beruf.

Was antworten wir darauf?
Wir antworten: Es handelt sich um einen schweren Irrtum.
Einen von doppelter Art.
Einmal: Nichts ist falscher, als den Glauben, den wir meinen, als eine

Art von Schwärmerei za betrachten. Er ist vielmehr die grösste Nüchternheit.
Er wird von Gott aus nüchtern. Echter Glaube ist aufs tiefste mit der Wahrheit

verbunden — er zieh auf die Wahrheit, die letzte, wahrhafte Wahrheit.
Das zeigt die höchste Verkörperung des Glaubens, der Prophet: er ist immer
ein Kämpfer für die Wahrheit. Er ist der Nüchterne, von Gott aus Nüchterne,

wo die andern betrunken sind, von der Welt betrunken. Die Propheten

Israels, diese «Narren», sehen mit voller Klarheit auch die politische
Wirklichkeit, während die Politiker, Militär und Priester, sich für Realisten
haltend, in Verblendung und Schwärmerei befangen sind. Sie werden darob
freilich zu Märtyrern, aber Märtyrer heisst: «Wahrheitszeuge». Gott ist die
Wahrheit. Er ist die Wirklichkeit. Sein scharfes Licht vertreibt allen Irrtum
und alle Lüge. Jesus ist der König der Wahrheit, die Gegenmacht aber ist der
«Vater der Lüge». Der Unglaube führt im leeren Räume ganz von selbst
zum Reiche der Götzen und Dämonen, diese aber sind der Trug. Nichts ist
realistischer als echter Glaube. Er allein hat es mit der Wirklichkeit zu tun.
Nichts ist klarblickender, auch für die weltliche Wirklichkeit, als echter
Glaube.

Darum ist es auch durch und durch unwahr, dass die Haltung der Skepsis
eine geistige Überlegenheit beweise. Gewiss gibt es eine berechtigte, ja
gebotene Skepsis. Gerade für den Glauben: wer ist, im grossen Sinne, gegen den
wehlichen und den religiösen Trug skeptischer als der Prophet? Er, nicht
der Aufklärer, vertritt die sieghafte Wahrheit. Ein Pascal hat den Jesuitismus
ins Herz getroffen, nicht ein Voltaire. Gewiss steht echter Zweifel mit dem
Glauben in einer organischen und notwendigen Verbindung. Aber Skepsis
allein, Skepsis als Haltung, als Metier, ist eine geistig minderwertige Art.
Denn sie führt ja völlig ins Leere. Man kann von blosser Skepsis ja nicht

6



einen Tag leben. Skepsis ganz ohne Glauben wäre Erstickungstod der Seele.

Reine Skepsis wäre Nihilismus, und Nihilismus ist Tod.
Darum aber gibt es auch keine reine Skepsis, wie es keinen reinen

Nihilismus gibt. Darum lebt der Skeptiker doch von einem Glauben, sogar
von dem Glauben, den er bekämpft, jedenfalls von einem Glauben. Mit
anderen Worten: Der Skeptiker ist bloss ein Parasit, ein Schmarotzer, er lebt
von einer Pflanze, die er zerstört, und das ist keine grossartige Haltung!

Mit diesem Stichwort von Parasiten- oder Schmarotzertum gelangen wir
zu einem Letzten, das uns im Zusammenhang mit diesem Problem des Glaubens

am Herzen liegt, einem Doppelten.
Zum Ersten. Es gibt auch eine edlere Form solchen Schmarotzertums:

das sind die, welche, vor die Frage des Glaubens gestellt, der Entscheidung
aus dem Wege gehen. Die Entscheidung ist ihnen zu banal. Sie wollen sich
eine solche stets vorbehalten. Sie wollen frei bleiben, wie sie sagen. Sie wollen,

wie sie auch sagen, Suchende bleiben, und damit — das ist doch oft,
nicht immer, auch die Meinung — Überlegene. Aber damit werden sie halt
doch zu Parasiten. Denn inzwischen leben auch sie von einem Glauben, den
sie nicht durch ihre Haltung stützen und stärken, sondern eher schwächen
und lähmen. Oft leben sie bloss vom Gegensatz zu einem lebendigen Glauben.

Sie selbst könnten nicht leben und wirken ohne einen Glauben. Sie
leben von denen, die einen Glauben haben und dafür bezahlen. Ist das nicht
eigentlich eine beschämende Existenz? Kein Mensch, der es verdient, geistig
geehrt zu werden, kein Mensch, der im Ernst auf eigenen Füssen stehen will,
kommt um die grosse Entscheidung des Glaubens herum. Wer aber dieses

Ausweichen vor der Entscheidung versucht, bezahlt eis mit einer Unsicherheit

des innersten Lebens; er verliert zuletzt noch den Glauben, den er hat
und verfällt zu weiterer Strafe — man hat dafür reichlich Beispiele! —
irgendeinem massiven Schwindel religiöser oder irreligiöser Art.

Es muss aber in diesem Zusammenhang noch etwas Allgemeines gesagt
Werden. Es muss gefragt werden: Du, der du behauptest, nun einmal nicht
glauben zu können, willst du denn wirklich Glauben haben? Im Ernste?
Willst du auch den Preis des Glaubens bezahlen? Oder hast du im Grunde
Angst davor, dass ein ernsthafter Glaube dich zu stark engagieren könnte,
dass er Konsequenzen haben könnte, die du scheust? Willst du nicht lieber
im Halben leben, damit dir nicht nur Gott, sondern auch die Welt zugänglich

bleibt? Prüfe dich wohl! Und wisse, dass nur dem, der sie mit ganzem
Ernste sucht, mit «Gebet und Fasten», das heisst, mit tiefster Konzentration
der Seele, Gott und der Glaube geschenkt werden. Denn freilich gilt auch für
diese Frage die, nicht banal, sondern als tiefe und umfassende Grundordnung
des Lebens zu verstehende Verheissung: «Bittet, so wird euch gegeben;
suchet, so werdet ihr finden; klopfet an, so wird euch aufgetan.» Sie gilt
unbedingt!

«Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben! » Es wird, wenn wir so
sprechen, geholfen, im Ganzen und im Einzelnen, unserem Volke, unserem
Geschlechte und uns selbst. Aber freilich nicht so, dass der Kampf in uns und in
der Welt zwischen Glauben und Unglauben ganz und gar aufgehoben würde.



Das wäre auch gar nicht zu wünschen; denn der Glaube lebt doch auch von
dem Kampf mit dem Unglauben. Und wehe, wenn er zu einem in dem Sinne
sicheren Besitz würde, dass er spräche: «Ich glaube; ich glaube ohne jede
Möglichkeit des Zweifels; ich bin in allem und immer fest ein Glaubender.
Ich habe einen Vorrat für viele Jahre! » Der plötzliche Verlust dieses Besitzes
wäre seine sichere Strafe. Gerade der echte Glaube muss auch mit der Demut
des Glaubens verbunden sein. Er muss immer auch von seiner Unzulänglichkeit

und Schwäche wissen. Er muss immer nach der Quelle streben, die
mehr und mehr gewährt. Er muss immer auch von der Hand in den Mund
leben, vom täglichen Brot der Seele. Er muss immer von Gott leben, nicht
von sich selbst. Nur das ewige Schwanken muss einmal aufhören. Nur die
Entscheidung muss einmal fallen. Nur der feste Boden, der Felsengrund,
muss einmal gefunden sein.

In diesem Sinne aber bleibt es auch ein unendlich trostvolles Wort: «Ich
glaube, Herr, hilf meinem Unglauben! » Leonhard Ragaz

Der Muschik als der Neger der russischen Revolution

Die historische Aufgabe, der sich die besten aus der sowjetischen Jugend
gegenübersehen, ist, unter dem Sozialismus der Freiheit eine Gasse zu bahnen.
Das wird eine doppelte Revolution erfordern, eine des Gedankens und eine
der Tat. Die erstere muss mit allen Ausflüchten und Banalitäten der Partei
seit dem 20. Kongress ein Ende machen und überhaupt eine Gesamtüberprüfung

des kommunistischen Systems vornehmen, wobei weder Lenin noch
Marx hinter der Szene bleiben dürften. AUe Idole müssen umgeworfen, aüe

geheiligten Dogmen der Kritik unterworfen werden. Öffnet die Fenster, fegt
die Spinnweben weg. Das wird die sowjetischen Errungenschaften von den
krebsartigen Missbildungen trennen, die Russland immer noch als Diktatur
weiterbestehen lassen, in der weder Arbeiter noch Bauern frei sprechen dürfen.

Für die amerikanische Jugend bietet unsere Rassenkrise eine neue
Perspektive, von der aus sie die Wurzeln dessen erkennen können, was der 20.

Kongress «Persönlichkeitskult» nannte. Wir lernen aus bitterer Erfahrung,
welche ungeheuren Kosten einer Gesellschaft durch Sklaverei und ihre Folgen

aufgebürdet werden. Vielleicht die eindrucksvollste Tatsache, die zum
Verständnis der russischen Wirklichkeit hilft, ist, dass vor einem Jahrhundert

die Mehrheit des russischen Volkes kaum mehr als Sklaven waren. Der
Muschik war Russlands Neger. Beide Sklavenbefreiungen etwa zur gleichen
Zeit. Der Erlass Alexanders II. kam 2 Jahre vor dem Lincolns. Beide liessen
die, die befreit werden sollten, in einem Fegefeuer zwischen Leibeigenschaft
und Freiheit. Weder Russland noch Amerika lieferten die 40 acres und ein
Maultier. Der befreite Muschik, wie der befreite Neger, blieben der Herrenrasse

ausgeliefert. All das Schlimme, das man dem Neger nachredet, wurde
auch von dem Muschik behauptet, und in Amerika tragen 10 Prozent noch
die Spuren solcher Kennzeichnung.

8


	Der Weg vom Unglauben zum Glauben

