Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 62 (1968)

Heft: 1

Artikel: Der Weg vom Unglauben zum Glauben
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Am 28. Juli 1868, also vor 100 Jahren, wurde in Tamins im Biindnerland

Leonhard Ragaz
geboren.

Die Juli/August-Doppelnummer der «Neuen Wege» wird seinem Ge-
ddchtnis gewidmet sein.

Wir mochten diesen Jahrestag mit der bedeutsamen Betrachtung «Der
Weg vom Unglauben zum Glauben» von L. Ragaz, die er fiir das Januarheft
1943 geschrieben hat, einleiten und sie unseren Lesern zur besinnlichen
Lektiire anempfehlen.

Der Weg vom Unglauben zum Glauben

i

Die Geschichte der Verklirung Christi und der Heilung des epilepti-
schen Knaben, welche uns die Evangelien berichten,! ist von unerschopfli-
chem Reichtum an Bedeutung und von immer neuer Aktualitit. Aus ihr
hebt sich das Gesprdch Jesu mit dem Vater des kranken Knaben heraus. Der
Vater spricht zu Jesus: «Wenn du etwas vermagst, so erbarme dich und hilf
uns.» Jesus antwortet ihm: «Wenn du etwas vermagst? Alles ist moglich
dem, der da glaubt.» Darauf schreit der Vater, ihm fast ins Wort fallend,
auf: «Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben.» Diese Antwort des Vaters
mit dem Blick in den Kampf zwischen Glauben und Unglauben in seiner
Seele ist, wenn wir so sagen diirfen, merkwiirdig modern.

Und sie verdient, an den Anfang dieses Jahres 1943 gestellt zu werden,
das so viel Entscheidung in seinem Schosse trigt. Wir haben schon in unserer
letzten Betrachtung, der iiber das kommende Licht, darauf hingewiesen, dass
wir im Angesicht der heutigen Weltlage, sowohl ihrer Gefahr, als auch ihrer
Verheissung, kein wichtigeres Gebet hirten, als die Bitte, welche die Jiinger?
an Jesus richteten: «Herr, mehre uns (wortlich: lege uns zu) den Glauben.»
Dabei ist, um dies von vornherein klarzustellen, selbstverstindlich nicht das
gemeint, an was man immer noch zu denken pflegt, sobald von «Glauben»
die Rede ist, der Credo-Glaube, der theoretisch die Existenz Gottes oder aller-
lei Sdtze iiber Gott und Christus bejaht, sondern der Glaube, den ohne Aus-
nahme Jesus meint, wenn er von «Glauben» an Gott spricht: die Zaversicht
zu Gozt, zu seiner Macht und seiner Treue, zu seiner Willigkeit, zu helfen
und zu retten, zu seinem Sieg iiber alle Michte der Welt und der Holle.

Ohne solchen Glauben sind wir der Lage, die gerade dieses neue Jahr auf
eindringlichste Weise offenbart, nicht gewachsen. Er allein ermdglicht jene
Uberwindung der Furchz, die wir im Angesicht dieser Lage empfinden konn-
ten, er allein aber auch die Fihigkeit, die Verbeissung aufzunehmen, die auch
darin liegt — die vor allem darin liegt!

1 Matthius 17, Markus 9, Lukas 9
2 Lukas 17, 5



Das gilt freilich nicht nur fiir diese besondere Lage, sondern fiir die ganze
menschliche Existenz, und nicht nur fiir die Gemeinschaften, sondern auch
fiir die Einzelnen. Die Wahl besteht bloss zwischen diesen zwei Haltungen:
Furcht oder gar Angst (die sich auch als Tollkiihnheit verkleiden kann) oder
Glauben. Ein Drittes gibt es nicht.

Das ist ein ganz fundamentaler Sachverhalt. Alles hingt davon ab, ob wir
Glauben haben oder nicht: die Uberwindung der Furcht oder gar Angst vor
dem Kommenden und die Ergreifung der Verheissung, und das heisst auch
der Auwufgabe, die sie stellt. Es hingt davon das ganze Schicksal unserer
heutigen Welt ab. Es hingt davon ab, das Sckicksal der Schweiz. Es
hingt davon ab dein Schicksal, lieber Leser, und meines, und zwar im allge-
meinen, besonders aber auch fiir den Weg durch die Dinge, die nun kommen
werden. Und nicht nur dein Schicksal hingt davon ab, der Gewinn oder Ver-
lust der Verheissung und Berufung, sondern auch die ganze Haltung, das
ganze Tun. Auch jede gute und grosse Sache ruht fiir ihr Gelingen auf dem
Glauben. Je besser sie ist, je hoher sie ist, desto weniger ist sie selbstverstind-
lich. Sie fordert jenen Glauben, den der Hebrierbrief! Kapitel 10 und 11 be-
schreibt, der eine gewisse Zuversicht dessen ist, was man hofft, ein Nicht-
zweifeln an dem, was man nicht sieht. Alles hingt, fiir das Ganze wie fiir den
Einzelnen, davon ab, wie die Wahl zwischen der Furcht oder gar Angst und
dem Glauben getroffen wird, noch einfacher gesagt, ob wir Glauben haben
oder nicht.

Und da stehen wir nun vor der Tatsache, dass wir, summarisch gespro-
chen, nicht Glauben haben. Dieser Sachverhalt ist es, auf den, in unserer
Erzihlung, auch Jesus stGsst und der ihn zu den hefrigen Scheltworten be-
wegt: «O du ungldubiges Geschlecht! Wie lange noch muss ich bei euch
sein? Wie lange noch muss ich euch ertragen?» Nicht nur die Masse hat den
Glauben nicht, auch die Jiinger haben ihn nicht, sie, die nun schon so lange
unter seinem Einfluss stehen, die so viel an ihm und mit ihm erlebt haben,
das ihren Glauben felsenfest hitte machen sollen — auch sie haben nicht
Glauben, sonst hitten sie den kranken Knaben selbst heilen konnen; auch
sie versagen vor einer konkreten Probe des Glaubens.

Es ist die Erfahrung, die wir auch machen, und die auch fiir uns ein Ge-
genstand schmerzlicher Erregung und gelegentlich schroffer Anklage werden
kann, Da ist unser ganzes christliches und kirchliches Wesen, all unser Re-
den und Denken iiber Gott, Christus, Bibel, Reich Gottes auf die Voraus-
setzung des Glaubens gegriindet — und doch, wie wenig treffen wir, wenn
es darauf ankommt, Glauben an! Welche Verlegenheit, welche Schwiche,
welche Feigheit, wenn man Glauben haben sollte, sei’s fiir die Aufgabe und
den Kampf des individuellen Lebens, sei’s fiir eine grosse und gute Sache!
Vielleicht hat man noch das Minimum von Glauben, das nétig ist, um etwas
Vorhandenes, einst aus dem Glauben Entstandenes, festzuhalten, aber nicht
das Minimum des Glaubens, um einen Schritt vorwirts ins Unbekannte zu
tun, in das «was man nicht sieht». Welch eine gewaltige Moglichkeit bietet
sich dem heutigen Geschlecht, einen Schritt in eine neue Welt hinein zu tun,
welch eine herrliche Verheissung steigt aus dem Zusammenbruch einer Welt

2



auf! Es ist nur Eins nétig, damit diese Moglichkeit ergriffen, diese Verheis-
sung erfiillt werde: der Glaube. Alles wire méglich, alles, wenn wir glaubten.
Aber wo ist der Glaube?

So steht es mit unserem Glauben. Weil aber die Secle, wie nach dem alten
Worte die ganze Natur, einen horror vacui hat, eine Scheu vor dem Leeren,
so stellt sich da, wo nicht echter Glaube lebt, Glaube an den wirklichen Gott,
falscher Glaube ein: wenn nicht grober, so doch feiner Aberglaube, Glaube an
allerlei Gotter und Gotzen, grober und grobster Glaube an allerlei Schwindel,
sei’s kulturellen, sei’s politischen, Glaube an allerlei Humbug, an allerlei gan-
zen oder halben Scharlatanismus und ihre Vertreter — wie heute deutlich ge-
nug vor Augen liegt.

2.

Wie soll fiir diese Not Hilfe kommen? Gibt es iiberhaupt eine?

Das Erste, was uns helfen kann, ist, dass wir die Not esmseben. Das tut
jener Vater. Er ruft leidenschaftlich aus: «Ich glaube, Herr, hilf meinem Un-
glauben!» Das bedeutet wohl zunichst: «Hilf mir, trotzdem ich noch zwi-
schen Glauben und Unglauben schwanke, trotzdem mein Glaube schwach
ist — hilf mir dennoch!» Aber wir diirfen wohl das Wort auch in dem Sinne
verstehen: «Hilf mir von meinem Unglauben, verwandle ihn in Glauben!»
Und es wird ihm geholfen. Weil er so denkt und so redet.

Damit taucht das grosse, viele Menschen quilende Problem auf, ob man
denn Glauben haben kénne, wenn man halt — keinen habe? Ob Glaube ge-
boten, gemacht werden konne? «Glaube» sagen sie, «ist doch etwas, was man
nicht machen, nicht erzwingen kann. Ich kann nun einmal nicht glauben, so
gern ich es méchte. Ich bin nun einmal keine gldubige Natur! Wie soll ich
es denn anstellen, um zum Glauben zu gelangen? Ist Glaube nicht eine Gabe,
ein Wunder?

Ich antworte: Doch, er ist eine Gabe, ein Wunder. Das ist durchaus zu-
zugestehen. Jeder wirklich Glaubende empfindet so. Zu machen, zu erzwin-
gen ist Glaube nicht, sicher nicht. In diesem Sinne gilt das Apostelwort: «Der
Glaube ist nicht jedermanns Sache.»’

Aber nur in diesem Sinne! Denn zu jener Antwort muss sofort eine
zweite kommen: Der Glaube ist ein Wunder, gewiss — aber ein Wunder, das
jedermann zukommen soll und kann. Jedermann, ohne Ausnahme. Auch dir!
Auch einem ganz ungldubigen Geschlecht, damit es die Verheissung aufneh-
men kann, die ihm gegeben ist. Auch dir, du ganz besonders durch Unglau-
ben geldahmte Schweiz! Es ist nur Zweierlei notig: die Esnsicht in die Not des
Unglaubens, der Wille, aus ihm herauszukommen, und dazu — das ist das
Zweite — die Bitte: «Herr, hilf meinem Unglauben», die Bitte um den
Glauben. Es konnen auch Menschen fiir andere diese Bitte tun. Das hat be-
sondere Verheissung. Es konnen Einzelne, oder es kann eine «kleine Herde»
fir ein ganzes Geschlecht sie tun — sie konnen um dieses ringen in «Gebet
und Fasten» (wie Jesus sagt), und dann kann das Wunder des Glaubens iiber

1 2. Thessalonicher, 3, 2



unser ganzes Geschlecht kommen, wie es iiber den einzelnen «Unglaubigen»
kommen kann. Mit anderen Worten: Was wir vor allem nétig haben, fiir
uns selbst, fiir andere Einzelne, fiir unser ganzes Volk, ja unser ganzes Ge-
schlecht, das ist das Gebet um den Heiligen Geist, das grosse Verheissung hat.

Der Glaube ist ein Wunder, aber dieses Wunder ist moglich — fiir je-
dermann — fiir alle. Das ist eine gewaltige und trostvolle Tatsache.

Der Glaube, sagen wir, ist eine Gabe. Gewiss. Aber wir fahren fort: Der
Glaube ist auch eine Axfgabe.

Das hat einen doppelten Sinn. Einmal den: Du kannst den Glauben, den
du als Gabe empfangen hast, nicht behalten, wenn du ihn nicht im Denken
und Tun bewdibrst. Ein Glaube, den man bloss als Schmuck des Lebens, als
Luxus, als Genuss gehobener Stunden oder als Thema fiir das Nachdenken
hat, wird versagen, sobald es einmal Ernst gilt. Er wird verwelken, wie Blu-
men, die man bloss als Strauss beniitzt. Mit dem bekannten Gleichnis ge-
sprochen: Ein vergrabenes Pfund ist ein verlorenes Pfund. «Wer da hat —
und das, was er hat, recht verwendet —, dem wird gegeben, dass er die Fiille
habe, wer aber nicht hat — das heisst: das, was er hat, nicht recht verwendet
— dem wird auch genommen werden was er hat.» Jede Kraft, die nicht ge-
bt wird, schwindet, aber in der Ubung wiichst die Kraft. Jede Tat, die du
aus Mangel an Glauben unterlassen hast, schwicht deinen Glauben, jede Tat,
die du im Glauben gewagt hast, stirkt deinen Glauben. Zum Glauben gehort
der Gehorsam.

Aber dieser Zusammenhang zwischen Glauben und Tun hat noch einen
andern Sinn. Er ist eine Antwort auf die skeptische Frage, ob denn Glaube
«gemacht» werden konne. Wir sagen, bei einem fritheren Anlass Ausge-
fiihrtes wiederholend: Solltest du denn wirklich gar keinen Glauben haben?
Das ist unmdglich. Dann kénntest du iiberhaupt nicht leben. Denn ein Le-
ben ohne Glauben ist im Seelischen ebenso unmdglich, als im Physischen ein
Leben ohne Sauerstoff. Wie man zwar zur Not eine Weile mit sehr wenig
Sauerstoff leben kann, wenn auch nur diirftig leben, so kann man mit einem
Minimum von Glauben zur Not auch eine Weile leben, obgleich nur diirftig
leben; aber ganz ohne Glauben kann niemand leben. Glauben und Leben sind
im letzten Grunde Eins. Du musst, um zu leben, an — das Leben glaxben.
Du musst an einen Szzz des Lebens glauben, das heisst: einen positiven Sinn.
Und damit du an einen Sinn des Lebens glauben kannst, musst du an einen
Sinn der Welt glauben, und zwar an einen positiven Sinn. Ohne solchen
Glauben wiirest du nicht lebendig, sondern tot. Du magst dir dieser Voraus-
setzung deines Lebens und Tuns nicht bewusst sein, dennoch ist sie die Vor-
aussetzung desselben. Nun denn, sagen wir, so wissen wir dir Rat fiir die
Frage nach der Moglichkeit des Glaubens: Lebe aus dem Glauben, den du
hast. Sei geborsam, wo dieser Glaube dir gebietet. Jeder Akt eines solchen
Gehorsams wird deinen Glauben mehren. Du wirst seiner immer mehr be-
wusst werden. Er wird stirker werden, heller, reifer. Er wird in die Hohe,
in die Tiefe, in die Breite wachsen. Du wirst zuletzt «die Fiille haben», frei-
lich nie als trigen Besitz, aber als eine dir immer und immer volliger zuteil
werdende Gabe.

4



Das entspricht auch der Meinung Jesz. Es ist mir immer aufgefallen, dass
Jesus von seinen Jiingern nicht ohne weiteres einen gewaltigen, einen sozu-
sagen quantitativ grossen Glauben fordert. Nein, wenn er nur so gross ist wie
cin Senfkorn — und wie klein ist doch ein Senfkorn: hast du schon einmal
eins geschen? —, so kann er schon Berge versetzen, und nichts ist ihm un-
moglich." Auch mit unserm schwachen Glauben, der zur grosseren Hilfte
«Unglaube» ist, konnen wir, wenn wir treu sind, Unglaubliches etleben.

Das ist der erste Rat fiir den, welcher Glauben haben, und das heisst: im
Glauben stirker werden mochte, |

Der zweite aber ist vielleicht noch wichtiger. Er ist eine Anwendung des
Gesichtspunktes, von dem aus fiir uns alle Probleme erst ins rechte Licht
kommen, der des Reiches Goites. Die Meinung ist: Wir diirfen auch den
Glauben oder, wie wir nun lieber sagen wollen, das Glauben und das Trach-
ten nach dem Glauben. nicht ésoliert betrachten und behandeln, nicht als eine
Sache fiir sich oder im rein privaten Lebensbezirk, sondern nur im Zusam-
menhang mit dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit und im Trachten
darnach. Das rein individuelle, oder besser: private Ringen um den Glauben
bleibt leicht im leeren Raum gefangen und fithrt nur tiefer ins Nichts. Der
Glaube ist nun einmal etwas, was Gott — aus guten Griinden, mochte ich
sagen, wenn man davon so menschlich reden darf — nicht bloss dem mensch-
lichen Ego gibt, sondern nur fiir sefne Sache, die immer auch die Sache des
Bruders ist, nur fiir das Reich und seine Gerechtigkeit: Darum kommst du
mit dem Suchen im leeren Raum der Psychologie zu nichts — kommst nicht
zu Gott und einem rechten Glauben, hichstens zu allerlei Opium und Mor-
phium der Religion. Aber erfasse, wenn auch zuetst nur an einem Zipfel,
eine gute und grosse Sache, setze dich mit ganzer Seele daran, nicht bloss mit
halber, und du wirst erfahren, dass du auf dem Wege des Glaubens bist, dass
deine Fahigkeit, zu glauben, wichst, stark, zihe wird, dass du vom Reiche
Gottes zu Gott gelangst und von Gott zum Reiche Gottes. Es gilt auch hierin
die oberste aller Regeln: «Trachtet zuerst nach dem Reiche Gottes und seiner
Gerechtigkeit, so wird euch auch solches zufallen!» Diese Weisung gilt in
unserm Falle, im Sinne einer fundamentalen Revolution, von dem ganzen
heutigen Christentum: es wird aus seinem heutigen Unglauben, den es vor-
laufig allerdings auch nicht einmal einsieht und beklagt, wie jener Vater es
tut, zu einem lebendigen, starken, alle Dimonen iiberwindenden und die
Welt erlosenden Glauben nicht durch Mammutbidnde von Dogmatik ge-
langen, die hochstens Credo-Glauben erzeugen, sondern durch das Trachten
nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit — und wir’s auch nur ein
erstes Anfassen an einem Zipfel desselben.

Das ist der Weg zum Glauben, fiir uns Einzelne, fiir unser Volk, fiir
unser Christentum, fiir unser Geschlecht.

3
Hier mussen wir aber einem Einwand Rede stehen. Wenn wir von Glau-
ben reden, so meinen wohl immer wieder gewisse Menschen, dass wir damit

1 Vgl. Matthius 17. 20, 21. Lukas 17. 5-6



Unniichternes wollen, irgendeine Phantastik, irgendeinen Selbstbetrug. Sie
wollen ihrerseits niichterne Leute sein. Darum kénnen sie den Glauben nicht
brauchen. Sie wollen Realisten sein. Darum wollen sie sich jedenfalls eines
allzu kithnen Glaubens enthalten und lieber auf jener Landstrasse gehen,
deren Breite das einnimmt, was man Vernunft nennt und was dem Werktag
und ernsthaften Tun dient, wihrend dem Glauben ein Nebenweg reserviert
bleibt, besonders zum Spazierengehen, etwa am Sonntag. «Soll man denn
nicht mit der Wirklichkeit rechnen? Soll man sich selbst betriigen? Soll man
sich in Schwirmerei einlassen? Ist der Vorwurf des Unglaubens nicht unge-
recht?»

So sprechen — oder denken doch — mehr oder weniger bewusst auch
solche, die sich nicht einfach zu den Ungldubigen zihlen. Vollends ist es eine
weitverbreitete Meinung, dass es von einer iiberragenden Geschestheit zeuge,
wenn man seine Skepsis zur Schau stelle. Wie viele machen aus solcher
Skepsis sozusagen einen Beruf.

Was antworten wir darauf?

Wir antworten: Es handelt sich um einen schweren Irrzum.

Einen von doppelter Art.

Einmal: Nichts ist falscher, als den Glauben, den wir meinen, als eine
Art von Schwirmerei zu betrachten. Er ist vielmehr die grosste Nichternheit.
Er wird von Gott aus niichtern. Echter Glaube ist aufs tiefste mit det Wahr-
heit verbunden — er zielt auf die Wahrheit, die letzte, wahrhafte Wahrheit.
Das zeigt die hochste Verkorperung des Glaubens, der Prophet: er ist immet
ein Kdmpfer fir die Wahrheit. Er ist der Niichterne, von Gott aus Niich-
terne, wo die andern betrunken sind, von der Welt betrunken. Die Prophe-
ten Israels, diese «Narren», sehen mit voller Klarheit auch die politische
Wirklichkeit, wihrend die Politiker, Militir und Priester, sich fiir Realisten
haltend, in Verblendung und Schwirmerei befangen sind. Sie werden darob
freilich zu Mirtyrern, aber Mirtyrer heisst: «Wahrheitszeuge». Gott ist die
Wahrheit. Er ist die Wirklichkeit. Sein schatfes Licht vertreibt allen Irrtum
und alle Liige. Jesus ist der Konig der Wahrheit, die Gegenmacht aber ist der
«Vater der Liige». Der Unglaube fuhrt im leeren Raume ganz von selbst
zum Reiche der Gotzen und Ddmonen, diese aber sind der Trug. Nichts ist
realistischer als echter Glaube. Er allein hat es mit der Wirklichkeit zu tun.
Nichts ist klarblickender, auch fiir die weltliche Wirklichkeit, als echter
Glaube.

Darum ist es auch durch und dutch unwahr, dass die Haltung der Skepsis
eine geistige Uberlegenheit beweise. Gewiss gibt es eine berechtigte, ja ge-
botene Skepsis. Gerade fiir den Glauben: wer ist, im grossen Sinne, gegen den
weltlichen und den religiosen Trug skeptischer als der Prophet? Er, nicht
der Aufklarer, vertritt die sieghafte Wahrheit. Ein Pascal hat den Jesuitismus
ins Herz getroffen, nicht ein Volaire, Gewiss steht echter Zweifel mit dem
Glauben in einer organischen und notwendigen Verbindung. Aber Skepsis
allein, Skepsis als Haltung, als Metier, ist eine geistig minderwertige Art.
Denn sie fithre ja vollig ins Leere. Man kann von blosser Skepsis ja nicht

6



einen Tag leben. Skepsis ganz ohne Glauben wire Erstickungstod der Seele.
Reine Skepsis wire Nihilismus, und Nihilismus ist Tod.

Darum aber gibt es auch keine reine Skepsis, wie es keinen reinen
Nihilismus gibt. Darum lebt der Skeptiker doch von einem Glauben, sogar
von dem Glauben, den er bekimpft, jedenfalls von einem Glauben. Mit
anderen Worten: Der Skeptiker ist bloss ein Parasit, ein Schmarotzer, er lebt
von einer Pflanze, die er zerstort, und das ist keine grossartige Haltung!

Mit diesem Stichwort von Parasiten- oder Schmarotzertum gelangen wir
zu einem Letzten, das uns im Zusammenhang mit diesem Problem des Glau-
bens am Herzen liegt, einem Doppelten.

Zum Ersten. Es gibt auch eine edlere Form solchen Schmarotzertums:
das sind die, welche, vor die Frage des Glaubens gestellt, der Entscheidung
aus dem Wege gehen. Die Entscheidung ist ihnen zu banal. Sie wollen sich
eine solche stets vorbehalten. Sie wollen fre: bleiben, wie sie sagen. Sie wol-
len, wie sie auch sagen, Suchende bleiben, und damit — das ist doch oft,
nicht immer, auch die Meinung — Uberlegene. Aber damit werden sie halt
doch zu Parasiten. Denn inzwischen leben auch sie von einem Glauben, den
sie nicht durch ihre Haltung stiitzen und stdrken, sondern eher schwichen
und lihmen. Oft leben sie bloss vom Gegensatz zu einem lebendigen Glau-
ben. Sie selbst konnten nicht leben und wirtken ohne einen Glauben. Sie
leben von denen, die einen Glauben haben und dafiir bezahlen. Ist das nicht
eigentlich eine beschimende Existenz? Kein Mensch, der es verdient, geistig
geehrt zu werden, kein Mensch, der im Ernst auf eigenen Fiissen stehen will,
kommt um die grosse Entscheidung des Glaubens herum. Wer aber dieses
Ausweichen vor der Entscheidung versucht, bezahlt es mit einer Unsicher-
heit des innersten Lebens; er verliert zuletzt noch den Glauben, den er hat
und verfillt zu weiterer Strafe — man hat dafiir reichlich Beispiele! —
irgendeinem massiven Schwindel religidser oder irreligioser Art.

Es muss aber in diesem Zusammenhang noch etwas Allgemeines gesagt
werden. Es muss gefragt werden: Du, der du behauptest, nun einmal nicht
glauben zu konnen, willst du denn wirklich Glauben haben? Im Ernste?
Willst du auch den Preis des Glaubens bezahlen? Oder hast du im Grunde
Angst davor, dass ein ernsthafter Glaube dich zu stark engagieren konnte,
dass er Konsequenzen haben konnte, die du scheust? Willst du nicht lieber
im Halben leben, damit dir nicht nur Gott, sondern auch die Welt zuging-
lich bleibt? Priife dich wohl! Und wisse, dass nur dem, der sie mit ganzem
Ernste sucht, mit «Gebet und Fasten», das heisst, mit tiefster Konzentration
der Seele, Gott und der Glaube geschenkt werden. Denn freilich gilt auch fiir
diese Frage die, nicht banal, sondern als tiefe und umfassende Grundordnung
des Lebens zu verstehende Verheissung: «Bittet, so wird euch gegeben;
suchet, so werdet ihr finden; klopfet an, so wird euch aufgetan.» Sie gilt
unbedingt!

«Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben!» Es wird, wenn wir so spre-
chen, geholfen, im Ganzen und im Einzelnen, unserem Volke, unserem Ge-
schlechte und uns selbst. Aber freilich nicht so, dass der Kampf in uns und in
der Welt zwischen Glauben und Unglauben ganz und gar aufgehoben wiirde.

7



Das wire auch gar nicht zu wiinschen; denn der Glaube lebt doch auch von
dem Kampf mit dem Unglauben. Und wehe, wenn er zu einem in dem Sinne
sicheren Besitz wiirde, dass er spriche: «Ich glaube; ich glaube ohne jede
Moglichkeit des Zweifels; ich bin in allem und immer fest ein Glaubender.
Ich habe einen Vorrat fiir viele Jahre!» Der plotzliche Verlust dieses Besitzes
wire seine sichere Strafe. Gerade der echte Glaube muss auch mit der Demut
des Glaubens verbunden sein. Er muss immer auch von seiner Unzulinglich-
keit und Schwiche wissen. Fr muss immer nach der Quelle streben, die
mehr und mehr gewihrt. Er muss immer auch von der Hand in den Mund
leben, vom tiglichen Brot der Seele. Er muss immer von Gozt leben, nicht
von sich selbst. Nur das ewige Schwanken muss einmal aufhéren. Nur die
Entscheidung muss einmal fallen. Nur der feste Boder, der Felsengrund,
muss einmal gefunden sein.

In diesem Sinne aber bleibt es auch ein unendlich trostvolles Wort: «Ich
glaube, Herr, hilf meinem Unglauben!» Leonhard Ragaz

Der Muschik als der Neger der russischen Revolution

Die historische Aufgabe, der sich die besten aus der sowjetischen Jugend
gegeniibersehen, ist, unter dem Sozialismus der Freiheit eine Gasse zu bahnen.
Das wird eine doppelte Revolution erfordern, eine des Gedankens und eine
der Tat. Die erstere muss mit allen Ausfliichten und Banalititen der Partei
seit dem 20. Kongress ein Ende machen und iiberhaupt eine Gesamtiiberprii-
fung des kommunistischen Systems vornehmen, wobei weder Lenin noch
Marx hinter der Szene bleiben diirften. Alle Idole miissen umgeworfen, alle
geheiligten Dogmen der Kritik unterworfen werden. Offnet die Fenster, fegt
die Spinnweben weg. Das wird die sowjetischen Errungenschaften von den
krebsartigen Missbildungen trennen, die Russland immer noch als Diktatur
weiterbestehen lassen, in der weder Arbeiter noch Bauern frei sprechen diir-
fen.

Fiir die amerikanische Jugend bietet unsere Rassenkrise eine neue Pet-
spektive, von der aus sie die Wurzeln dessen erkennen konnen, was der 20.
Kongress «Personlichkeitskult» nannte. Wir lernen aus bitterer Erfahrung,
welche ungeheuren Kosten einer Gesellschaft durch Sklaverei und ihre Fol-
gen aufgebiirdet werden. Vielleicht die eindrucksvollste Tatsache, die zum
Verstindnis der russischen Wirklichkeit hilft, ist, dass vor einem Jahrhun-
dert die Mehrheit des russischen Volkes kaum mehr als Sklaven waren. Der
Muschik war Russlands Neger. Beide Sklavenbefreiungen etwa zur gleichen
Zeit. Der Erlass Alexanders II. kam 2 Jahre vor dem Lincolns. Beide liessen
die, die befreit werden sollten, in einem Fegefeuer zwischen Leibeigenschaft
und Freiheit. Weder Russland noch Amerika lieferten die 40 acres und ein
Maultier. Der befreite Muschik, wie der befreite Neger, blieben der Herren-
rasse ausgeliefert. All das Schlimme, das man dem Neger nachredet, wurde
auch von dem Muschik behauptet, und in Amerika tragen 10 Prozent noch
die Spuren solcher Kennzeichnung.

8



	Der Weg vom Unglauben zum Glauben

