
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 61 (1967)

Heft: 11

Artikel: Reformation 1967! : Siebzehn Bischöfe der Dritten Welt geben eine
Erklärung ab zur Frage der sozialen Revolution ; Gewisse Revolutionen
sind nötig ; Das Geschehen, das die "Mächtigen vom Stuhl stösst und
die Erniedrigten erhöht" ; Nicht passiv auf die B...

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reformation 1967

Siebzehn Bischöfe der Dritten Welt geben eine Erklärung ab zur Frage
der sozialen Revolution

Am 31. August hat die Zeitschrift «Témoignage Chrétien» einen drei volle Seiten
umfassenden Text veröffentlicht, den 17 katholische Bischöfe aus Lateinamerika, Afrika
und Asien unterzeichnet haben. Die «Informations Catholiques Internationales»
bemerken dazu in ihrer Ausgabe 296 vom 15. September 1967, dass diese Erklärung
sicherlich eine erhebliche Nachwirkung haben wird und geben eine Zusammenfassung
des Inhalts, die wir nachstehend in Übersetzung bringen.

«Die Völker der Dritten Welt bilden das Proletariat der gegenwärtigen
Menschheit. Sie werden ausgebeutet von den Grossen und in ihrer Existenz
selber bedroht durch diejenigen, die sich allein das Recht anmassen, weil sie
die Stärkeren sind, auch die Richter und die Polizisten der materiell weniger
reichen Völker zu sein.»

An die Adresse dieser Völker der Dritten Welt wollen die 17 Bischöfe
«einige ermutigende Worte» richten. Ihre lange Botschaft stützt sich auf
Beiträge, die auf dem Konzil gegeben wurden (so die des Patriarchen Maximos,

des Monsignore Hakim, Mgr. Franic u. a.), auf die Konzilskonstitution
«Gaudium et Spes», auf die Enzykliken Pacem in Terris und Populorum
Progressio. Aber sie behandelt die brennenden Fragen, wie die der Revolution,

in einer sehr viel direkteren und bisweilen viel klareren Sprache.

Entscheidend an dieser Botschaft ist, dass sie den nach Freiheit und
Gerechtigkeit dürstenden Völkern deutlich macht, dass sie nicht zu befürchten
haben, dass die Kirche ihrem legitimen Kampf Widerstand leiste. Es heisst:

1. Die Kirche verurteilt nicht jede Revolution
2. Die Kirche kann Revolutionen, die der Gerechtigkeit dienen, nur be¬

jahen, wenn nicht sogar wollen
3. Die Kirche weiss, dass es oftmals die Reichen sind und nicht die

Armen, die den Klassenkampf ausgelöst haben.

Gewisse Revolutionen sind nötig
«In der gegenwärtigen Entwicklung der Welt», schreiben die Bischöfe,

«entstanden Revolutionen oder entstehen neu aus der Lage. Das ist nicht
überraschend. Alle gegenwärtig an der Macht befindlichen Systeme sind in
einer mehr oder weniger lange zurückliegenden Zeit aus einer Revolution
entstanden, das heisst, aus dem Bruch mit einem System, das nicht mehr das

allgemeine Wohl sicherte und aus der Errichtung einer neuen Ordnung, die
für dieses Wohl besser sorgen konnte. Nicht alle Revolutionen sind
notwendigerweise gut. Es gibt solche, die nur eine Palastrevolte sind und nur bei
einer Auswechslung der Unterdrücker des Volkes landen. Einige schaffen
mehr Böses als Gutes, ,bewhken neue Ungerechtigkeiten' (Populorum
Progressio). Der Atheismus und der Kollektivismus, mit dem gewisse soziale

Bewegungen sich meinten verbinden zu müssen, enthalten grosse Gefahren für

320



die Menschheit. Aber die Geschichte zeigt, dass einige Revolutionen notwendig

waren, sich von ihrer vorübergehenden Religionsfeindschaft gelöst und
gute Früchte getragen haben. Niemand bestreitet heute, dass die Revolution,
die sich 1789 in Frankreich abgespielt hat, die Sicherung der Menschenrechte
ermöglicht hat. Eine Reihe unserer Völker haben auf der Basis solcher tiefen
Umwälzungen ihr Leben gestalten müssen oder müssen es heute tun.»

«Die Kirche weiss, dass das Evangelium die erste und radikale Revolution
fordert, die den Namen Bekehrung trägt.» Diese Bekehrung hat «eine
Beziehung zur Gemeinschaft, die für die ganze Gesellschaft von schwerwiegender

Bedeutung ist... Auch das Evangelium ist immer, sichtbar oder unsichtbar,

durch die Kirche oder ausserhalb der Kirche, das kräftigste Ferment tiefer
Umwandlungen in der Menschheit seit zwanzig Jahrhunderten gewesen.»

Ohne Zweifel ist die Kirche auf ihrer historischen Pilgerschaft auf dieser
Erde praktisch immer verbunden «mit dem System», das zu einer gegebenen
Zeit «das allgemeine Wohl oder wenigstens eine gewisse gesellschaftliche
Ordnung sichert». Verbunden — ja, aber «keinesfalls mit einem System
verheiratet, welches auch immer es sei und vor allem nicht mit dem internationalen

Imperialismus des Geldes».

Schon die Lehre des II. Vatikanums löst die Kirche von diesem Imperialismus

des Geldes. Seit dem Konzil «erheben sich energische Stimmen, die
verlangen, dass man mit dieser zeitweiligen Verbindung von Kirche und
Geld Schluss mache... Wir haben selber die Pflicht, unsere Lage auf diesem
Gebiet ernsthaft zu überprüfen und die Kirche von jeder Knechtschaft in
bezug auf die internationale Grossfinanz zu befreien.»

Das Geschehen, das «die Mächtigen vom Stuhl stösst und die
Erniedrigten erhöht»

Wenn die Christen und ihre hierarchischen Leiter es nicht fertig bringen,
sich von den Privilegien oder dem Geld selber zu befreien, «und zwar gerne
und aus Liebe, sollten wir wenigstens in den Ereignissen, die uns zu solchem

Opfer zwingen, die Hand des Herrn erkennen, die uns auf den rechten Weg
bringen will, wie man Kinder zurechtbringt».

Indem sie sich hüten, über diejenigen zu urteilen, die unter diesen oder
jenen Umständen geglaubt haben, einer Revolution durch Flucht oder
Emigration aus dem Wege gehen zu müssen, glauben die Bischöfe, dass «es
falsch ist für die Christen, die Solidarität mit ihrem Land und ihrem Volk in
der Stunde der Prüfung preiszugeben, vor allen Dingen, wenn die Christen
reich sind und in Wirklichkeit nur fliehen, um ihren Reichtum und ihre
Privilegien zu retten... Was uns Priester und Bischöfe angeht, so haben wir
eine noch dringendere Pflicht an Ort und SteUe zu bleiben, denn wir sind die
Stellvertreter des Guten Hirten, der anders als die Mietlinge am Tage der
Gefahr nicht flieht, sondern in der Mitte der Herde bleibt, sein Leben für
die Seinen zu geben.»

Es gehört sich nicht nur, nicht die Solidarität aufzugeben und nicht zu

321



fliehen, sondern «die Christen und ihre Hirten müssen darüber hinaus die
Hand des Allmächtigen in den Ereignissen erkennen können, durch die von
Zeit zu Zeit die Mächtigen von ihren Thronen gestossen und die Erniedrigten

erhöht und die Reichen mit leeren Händen weggeschickt, aber die
Hungernden gesättigt werden».

Noch genauer: Wenn «die Kirche seit einem Jahrhundert gewissen
Notwendigkeiten für bestimmte Entwicklung Rechnung getragen hat und den
Kapitalismus mit seinem Kreditsystem bei legalen Zinsen und andere Methoden

geduldet hat, die sehr wenig der Moral der Propheten und des Evangeliums

entsprechen... kann sie sich nur freuen, wenn sie in der Menschheit ein
anderes gesellschaftliches System auftauchen sieht, das weniger von dieser
Moral entfernt ist... Wir sollten der Vergesellschaftung gegenüber alles
andere tun als schmollend dastehen, sondern ihr mit Freuden zustimmen als zu
einer Form des sozialen Lebens, die unserer Zeit besser angemessen ist und
dem Evangelium mehr entspricht.»

Nicht passiv auf die Bekehrung der Reichen warten

In dem letzten Teil ihrer Botschaft ermutigen die Bischöfe die
unterdrückten Völker, ihre eigene Befreiung selber in die Hand zu nehmen.

«Das Volk der Armen und die Armen der Völker, unter die der Barmherzige

uns gesteUt hat als Hirten einer kleinen Schar, wissen aus Erfahrung, dass

sie sich mehr auf sich selber und ihre eigene Kraft verlassen müssen als auf
die Hilfe der Reichen. Gewiss, einige reiche Völker oder einige Reiche in den
Völkern geben unseren Völkern eine anzuerkennende Hilfe, aber es wäre
eine Illusion, passiv auf eine freiwillige Bekehrung all derer zu warten, von
denen unser Vater Abraham uns sagt, «dass sie nicht einmal auf jemanden
hören, der von den Toten aufersteht» (Luc. 15, 31). Es ist zuallererst Sache

der armen Völker und der Armen in den Völkern, selber für ihren eigenen
Fortschritt zu sorgen.»

Man kann sich nicht auf das Evangelium berufen, um eine Welt zu
verteidigen oder zu dulden, die zwischen Reichen und Armen aufgeteilt ist.

«Nein, Gott will nicht, dass es Reiche gibt, die von den Gütern dieser Welt
durch Ausbeutung der Armen profitieren.»

Es ist Sache der Armen, zu lernen und sich zusammenzuschliessen, um
den Reichen Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Es ist Sache der öffentlichen

Gewalt, «jene gerechte Teilung vorzunehmen, die nicht freiwillig
durchgeführt wurde». Das gleiche gilt für die Völker, unter denen «unglücklicherweise

keine wirkliche Weltregierung Gerechtigkeit unter den Völkern
herstellen und die Güter gleichmässig verteilen kann». Eine solche Weltregierung

muss gefordert und eingerichtet werden.

Die Bischöfe, die diese Botschaft unterschrieben haben, sind nicht für den

Klassenkampf, aber sie verlangen von den Reichen, dass sie ihn beenden.

«Die Regierungen müssen sich daran machen, diesen Klassenkampf zu beenden,

der, im Gegensatz zu dem, was man gewöhnlich sagt, oft genug von den

322



Reichen entfesselt wurde und den sie gegen die Arbeiter weiterführen,
indem sie diese durch unzureichende Löhne und unmenschliche Arbeitsbedingungen

ausbeuten. Es ist ein unterirdischer Krieg, den das Geld seit langem
heimtückisch in der ganzen Weh führt und durch den es ganze Völker zu
Tode bringt. Es ist an der Zeit, dass die armen Völker, unterstützt und
geführt durch ihre rechtmässigen Regierungen, wirksam ihr Lebensrecht
verteidigen. »

Das vorstehend in Auszügen wiedergegebene Dokument trägt die folgenden

Unterschriften:

Helder Camara, Erzbischof von Recife, Brasilien
Jean Baptiste Da Mota e Albuquerque, Erzbischof von Vitoria, Brasilien
Luis Gonzaga Fernandes, Bischof in Vitoria, Brasilien
Georges Mercier, Bischof von Laghouat, Sahara, Algerien
Michel Darmancier, Bischof von Wallis und Futuna, Ozeanien
Amand Hubert, Apostolischer Vikar, Heliopolis, Ägypten
Angel Cuniberti, Apostolischer Vikar in Florencia, Kolumbien
Severino Marino de Agular, Bischof von Pesqueira, Brasilien
Frank Franic, Bischof von Split, Jugoslawien
Francisco Austrogesilo de Mesquita, Bischof von Afogados de Ingazeira,
Brasilien
Grégoire Haddad, melchitischer Bischof in Beirut, Libanon
Manuel Pereira Da Costa, Bischof von Campina Grande, Brasilien
Charles Van Melckebeke, Bischof von Ning Hsia (China), Apostolischer
Visitator in Singapur
Antonio Batista Fragosa, Bischof von Crateus, Brasilien
Etienne Loosdregt, Bischof von Vientiane, Laos

Jacques Grent, Bischof von Tuai, Maluku, Indonesien
David Picao, Bischof von Santos, Brasilien

Aus «Junge Kirche», Oktober 1967

Monthly Review, September 1967

Warum kulturelle Revolution

«Die chinesische Kulturrevolution wird 100 Jahre dauern», sagen die
Chinesen, als ob sie uns darauf gefasst machen woUten, dass uns noch lange
erstaunliche Nachrichten aus ihrem Lande erreichen werden. Wirklich, nach
der Lawine von Überraschungen des Jahres 1966 waren wir in einem
gewissen Grade immunisiert gegen Überraschungen aus Peking. Selbst die
Tagespresse, die immer auf der Jagd nach Schlagworten ist, redet in ihren
Kommentaren zur Kulturrevolution nicht mehr von Bürgerkrieg oder
Ähnlichem. Der Schutt ist nun zum guten Teil beseitigt, und wenn es auch noch

323


	Reformation 1967! : Siebzehn Bischöfe der Dritten Welt geben eine Erklärung ab zur Frage der sozialen Revolution ; Gewisse Revolutionen sind nötig ; Das Geschehen, das die "Mächtigen vom Stuhl stösst und die Erniedrigten erhöht" ; Nicht passiv auf die Bekehrung der Reichen warten

