
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 61 (1967)

Heft: 11

Artikel: Die Reformation muss weitergehen

Autor: Bartsch, H.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Reformation muss weitergehen

Gedenktage sind gefährlich. Sie wenden unseren Blick nach rückwärts, in
die Vergangenheit, und sie lassen diese Vergangenheit als ein vollkommenes
Ideal erscheinen, dem wir nur nacheifern müssen. Ein Ruf, wieder zu
gewinnen, was wir in jener Vergangenheit hatten, ist das einzige, was Gedenktage

uns geben können. «Was du ererbt von deinen Vätern, erwirb es, um es

zu besitzen.» Das mag bei politischen Gedenktagen durchaus sinnvoU sein,

wenn jenes Ereignis eine Verheissung umschloss, an deren Erfüllung der

Gedenktag immer wieder neu mahnt. So mag es mit dem 14. Juli für die
Franzosen und mit dem 4. Juli für die Amerikaner sein. Es ist der Tag der
Befreiung, und sein Gedenken muss immer neu die Frage stellen, ob diese

Befreiung auch heute noch Wirklichkeit ist.

Aber für die Christen ist ein Blick in die Vergangenheit allein ohne Sinn.
Wir können uns an keine Zeit in der Geschichte der Kirche erinnern, die uns
derart ein Ideal bietet, dem wir nur nacheifern müssen. Mit dem Fortschreiten
der Geschichte verlieren vielmehr jene Ereignisse der Vergangenheit ihre
Bedeutung, und wir können sie nicht ins Gedächtnis zurückrufen, als seien
sie für unsere Zeit in gleicher Weise gültig. Was an jenem 31. Oktober 1517
in Wittenberg wirklich geschah, ist heute nicht einmal unumstritten, und
abgesehen davon ist Luthers Protest gegen das Ablasswesen für uns heute ohne
Bedeutung; denn es gibt ein solches Ablasswesen heute nicht mehr. Aber
auch, wenn wir den Thesenanschlag in grösserem Zusammenhang sehen,

um dann den Reichstag in Augsburg und das dort vorgelegte Bekenntnis der
evangelischen Stände als entscheidend und unsere Kirche bestimmend zu
sehen, müssen wir erkennen, dass es erheblicher Arbeit der Auslegung bedarf,
um uns heute deutlich zu machen, was die Confessio Augustana bedeutet.
Und die lapidaren Sätze von der Rechtfertigung allein aus Gnaden, allein
durch Jesus Christus und allein durch den Glauben haben heute kaum noch
die gleiche Bedeutung wie vor 450 Jahren. Sie erstarrten zu Lehrsätzen und
wurden die Ursache für Lehrstreitigkeiten, die sich in ihrer Schärfe kaum von
dem Vorgehen der Inquisition unterschieden. Irrlehrer wurden verurteilt und
Hexen verbrannt, als wäre niemals die Freiheit eines Christenmenschen
proklamiert worden.

Das Gedenken an die Reformation vor 450 Jahren begeht die evangelische

Christenheit heute in einer Situation, die sie in einer Krise antrifft,
wie sie schwerer kaum jemals zuvor festzustellen war. Dabei sollen wir nicht
einmal zuerst an den Gegensatz zwischen der Bekenntnisbewegung und der

sogenannten modernen Theologie denken. Dieser Gegensatz wird darum
wieder vergehen, weil dennoch beide Seiten etwas gemeinsam haben, das stärker

ist als der Gegensatz: Beide Seiten mühen sich um das Verstehen der

Bibel. Der tiefere Grund für die Krise des Christentums liegt an einem
anderen Punkt. In der Zeit der Aufklärung hat es schon einmal Pfarrer gegeben,

die das Wesen unseres Glaubens aufzulösen schienen und sratt dessen

über die Nützlichkeit des Kartoffelanbaus predigten. Sie sind heute nur noch

313



Kuriositäten unserer Kirchengeschichte. Und auf der anderen Seite konnte
im 17. Jahrhundert ein evangelischer Prediger seines Amtes enthoben werden,
weil er predigte, dass Christus während der drei Tage, als er im Grabe lag,
nicht mehr Mensch gewesen sei. Scheinen uns diese Streitigkeiten heute
abwegig, dass wir sie nur belächeln können, so erkennen wir daran, dass sie

wirkungslos blieben. Sie konnten die Kirche ebensowenig spalten, wie es
diesen Streitigkeiten heute gelingen wird. Wir dürfen mehr Zutrauen zu der
Kraft des Wortes der Bibel haben, als dass wir uns durch diese Streitigkeiten
beunruhigen lassen.

Die Krise unseres evangelischen Christseins liegt anderswo, sie ist für
beide Seiten, die modernen Theologen und die bibelgläubige Bekenntnisbewegung

in gleicher Weise alarmierend. Sie erwächst aus der Frage, was dieses

Wort der Bibel für unser Leben bedeutet. Es droht die Gefahr, dass evangelisches

Christentum nur noch als eine Religion weiterlebt, die in den Kirchen
zelebriert wird, aber keinen Einfluss auf unser Leben mehr hat, wenn wir
den ganz privaten Bereich der Familien und des sexuellen Verhaltens
ausnehmen. Was christlich ist, scheint sich nur noch daran feststellen zu lassen,
ob Kinder zur rechten Zeit und in der rechten Zahl geboren werden. Aber das

Zusammenleben in der Gesellschaft, Politik und Wirtschaft unterliegt
anderen Gesetzen, die weder christlich noch unchristlich sind. Diese Krise
des Christentums ist zuletzt darin begründet, dass mit der Reformation zwar
ein Weg begonnen wurde, dass wir es aber durch die Jahrhunderte versäumt
haben, ihn weiter zu gehen. So konnte die Reformation zu Lehrsätzen erstarren,

um deren Geltung und Verteidigung man mit der gleichen Heftigkeit
stritt wie im vierten Jahrhundert um ein Jota, ob Christus seinem Wesen nach
Gott gleich oder Gott ähnlich sei. Aber schon im vierten Jahrhundert war
dieser Streit das Zeichen dafür, dass die Christenheit das vergessen und
verloren hatte, was eigentlich ihr Wesen ausmacht: die Hoffnung, die Proklamation

des Gottesreiches in dieser Weh, das da kommt!
Die Reformation begann mit der Rückbesinnung auf die Anfänge der

Christenheit. Wie auch in anderen Bereichen des Lebens erschallte der Ruf:
Zurück zu den Quellen. Aber für die Christen bedeutet dies gerade nicht
nur eine Rückbesinnung, nicht die Wiederherstellung alter idealer
Zustände, sondern es sollte die Wiedergewinnung der urchristlichen Hoffnung
bedeuten. Es sollte die Rückkehr zu einem Weg bedeuten, den die Kirche
verlassen hatte, damit die Christen wieder die Funktion in dieser Welt
aufnehmen, die ihnen von Gott zugewiesen ist, diese Welt zu verändern, diese

Weh für jenes Kommen des Gottesreiches zu bereiten, das Petrus und Paulus

ausgezogen waren zu proklamieren. Weil am Anfang der Christenheit diese
Proklamation steht, die dazu aufruft, das Gottesreich schon hier zu leben, weil
es im Kommen ist, darum kann es für Christen niemals ein Gedenken geben,
das nur Rückerinnerung an Vergangenes ist, darum kann es in der Vergangenheit

nichts geben, das ideal und vollkommen war und das wir nur wiedergewinnen

müssen, damit alles in Ordnung ist. Weil am Anfang die Hoffnung
steht, muss unser Blick sofort in die Zukunft gerichtet werden, und jede

314



Rückbesinnung auf einen neuen Anfang drängt uns zu neuem Bemühen, den
begonnenen Weg fortzusetzen.

Um den Weg fortsetzen zu können, müssen wir aber das, was in der
Reformation geschah, kritisch prüfen. Wh tun Luther und den Reformatoren
Unrecht, wenn wir sie zu Heiligen erheben, als ob alles, was sie taten und
lehrten, tadellos war. Wir haben es erst vor dreissig Jahren erfahren, wie
Luthers Lehre ein Hindernis für das rechte christliche Zeugnis sein kann, als
sie uns hinderte, jenem widerchristlichen Reich auch politisch zu widerstehen.

Sie hinderte uns, für unseren Nächsten einzutreten, wenn dieser Nächste
ein Kommunist oder Jude war. Sie hinderte uns, einem Gesetz zu widerstehen,
das eine Reihe unserer Nächsten zu Menschen zweiter Klasse herabsetzte und
ihnen am Ende das Menschsein absprach. Wir waren durch Luthers Lehre so

zum Gehorsam gegenüber der Obrigkeit erzogen, dass wir auch ein derart
unmenschliches Gesetz einfach anerkannten, weil es ein Gesetz der Obrigkeit
war.

Wenn wh darum der Reformation recht gedenken wollen, müssen wir
auch jene verrufenen Gestalten uns ins Gedächtnis rufen, die Luther
bekämpfte. Waren Karlstadt und die Bilderstürmer wirklich nur Schwärmer,
die radikal mit dem Bilderdienst aufräumten, und gehorchte Luther dem Gebot

Gottes, als er daran festhielt, das zweite Gebot, das den Bilderdienst verbot,

von der ersten Tafel der zehn Gebote zu tilgen? Und war Luther wirklich
im Recht, als er die aufrührerischen Bauern dem Morden und Brennen der
Fürsten auslieferte und jedem ein gutes Gewissen gab, er tue ein Werk
christlicher Liebe, wenn er im Dienst der Fürsten tötete? Ist der Luther, der

zum Bewahren des Bestehenden gegen die Bilderstürmer aufrief, der den
absoluten Gehorsam gegenüber der Obrigkeit predigte, wirklich derselbe

Augustinermönch, der die Thesen anschlug und der 1520 vor Kaiser und Reich
stand? Und wenn er es offenbar nicht ist, müssen wir fragen, wodurch jener
Aufbruch der ersten Jahre wieder zum Stillstand kam.

Halten wir uns an die erste These Luthers, so werden wir den eigentlichen
Anstoss erkennen, der den Neuaufbruch einleitete: «Wenn unser Herr Jesus
Christus spricht: ,Tut Busse', so will er, dass das ganze Leben seiner Gläubigen
eine unaufhörliche Busse sei.» In diesem Satz ist die Rückbesinnung auf die
urchristliche Botschaft proklamiert.

«Tut Busse; denn das Gottesreich ist nahe herbeigekommen! » Das war
die Verkündigung Jesu. Und diesen Bussruf gaben die Apostel weiter, weil
sich jetzt erfüllte, was Jesus proklamiert hatte. Aber die ersten Christen
predigten dies nicht nur, sie lebten es zugleich. Die Apostelgeschichte gibt uns
ein Bild jenes Lebens, das nicht nur eine ideale Gemeinschaft formte, in der

jeder das erhielt, was er brauchte. Es war eine Gemeinschaft, in der alle

Schranken, die die Menschen damals trennten, keine Geltung mehr hatten.
Es gab weder Freie noch Sklaven. Als Paulus den entlaufenen Sklaven One-
simus seinem Herrn nach Kolossae zurücksandte, gab er ihm einen
revolutionären Brief mit. Sein Herr sollte ihn wie einen Bruder behandeln. Wir
brauchen uns nur vorzustellen, was es heute bedeutet, wenn ein Pfarrer an

315



einen Unternehmer seiner Gemeinde schreiben würde, er solle seinen
Arbeitern als Brüdern gleiche Rechte einräumen, wie er sie selbst in Anspruch
nimmt, um zu sehen, welche revolutionäre Bedeutung jener kürzeste Paulusbrief

hat, den wir im Neuen Testament finden. Hätte es damals schon
Zeitungen gegeben, können wir uns die Schlagzeilen der Springer-Presse jener
Tage vorstellen: Christlicher Apostel untergräbt die Arbeitsmoral der Sklaven!

Paulus gegen unsere rechtsstaatliche Ordnung!
Aber noch eine andere Schranke geheiligter Art war gefallen: Hier ist

weder Jude noch Grieche! Wir sind alle eins in Christus! Die Christen
proklamierten, dass Gott seinen Bund mit dem Gottesvolk jetzt ausgeweitet
hat, so dass jeder Zugang zu ihm hat, der sich ihm um Christi willen naht.
Christen sind die eingepfropften Zweige in den Ölbaum Israel, sie sind die
adoptierten Kinder Israels. Wieder brauchen wir uns nur daran zu erinnern,
dass die Juden damals im römischen Reich als Atheisten verschrieen waren,
um zu erkennen, was dieser Ruf bedeutet. Und wir sehen dann zugleich, wie
diese Proklamierung des Gottesreiches, in dem wir aUzumal Brüder sind,
bald verloren ging und das Christentum nur eine andere Religion neben den
bestehenden bildete und diese am Ende ersetzte, als Konstantin es sicherer
erschien, das Christentum zum Fundament für sein Weltreich zu machen, als
den Kaiserkult weiter zu unterstützen. Christus trat an die Stelle des Cäsar,
an die Stelle der heidnischen Götter, der unbesiegten Sonne, aber die Christen
verstanden ihn weithin nicht anders als ihre alten Götter. So müsste das zweite
Gebot fallen, es müsste aus dem Abendmahl, in dem die Christen diese
Bruderschaft aller Menschen im Blick auf das kommende Reich feierten, zum
neuen Opferkult werden, und wie die alten Religionen die beste Stütze des

bestehenden Staates gewesen waren, wurde nun die Kirche gehorsame Dienerin

des Kaisers.

Die Reformation hat in ihrem ersten Ansatz diese falsche Entwicklung
korrigieren wollen. Sie proklamierte neu die Herrschaft Christi über unser
ganzes Leben, als sich aber aus ihr eine neue Kirche als Institution zu bilden
begann, liess auch sie sich in ihrem Wirken erneut beschneiden. Die konstantinische

Irrlehre setzte sich erneut auch in der Kirche der Reformation wieder
fest, und anstatt der urchristlichen Proklamierung des Gottesreiches für alle
Menschen setzte man die Lehre fest und schlug die Botschaft der ersten
Christen erneut in Fesseln. Unser Gedenken an den Beginn der Reformation
hat darum nur Sinn, wenn wir versuchen, jenen ersten Ansatz wieder
zu gewinnen, um von da aus weiter zu gehen. Christen der Reformation
müssen wieder der Unruheherd in einer Gesellschaft werden, die sich mit
den Khchen lange arrangiert hat, einerlei, ob es die römisch-katholische oder
die lutherische oder reformierte Kirche ist. Mit ihrer revolutionären Botschaft
vom Gottesreich werden sie ein solcher Unruheherd sein, der allen Institutionen,

ob Staat oder Khche, unbequem ist. Wir rufen damit nicht zur Unruhe
um der Unruhe willen auf, aber wir erinnern die Christen daran, dass sie

notwendig, um ihrer Hoffnung auf das kommende Gottesreich willen,
Unruhe erregen. Denn alles, was eine bestehende Ordnung in Frage stellt, was

316



sich nicht zufrieden gibt mit dem, was ist, erregt Unruhe. Bei dem Gedenken
an die Reformation geht es also darum, dass wir diesen Charakter der christlichen

Botschaft wieder erkennen, dass sie Hoffnung verkündigt.
Die Kirche hat allerdings zu keiner Zeit die Hoffnung auf das Gottesreich

vollkommen verschwiegen, auch die katholische Kirche nicht. Sie hat

sogar eine ausgeführte Lehre über Himmel und HöUe und Fegefeuer. Aber
dieses Gottesreich und das jüngste Gericht liegen in weiter Ferne, auf jeden
Fall jenseits unseres Todes. Sie haben auf jeden Fall nicht mit dieser unserer
Welt zu tun, als dass wir ermahnt werden, dass wir dereinst vor dem Gericht
Rechenschaft ablegen müssen über aUes, was wir getan haben. Das Gottesreich

und das jüngste Gericht sind so etwas wie ein mahnend erhobener
Zeigefinger des Lehrers, dass die Schüler an das Zeugnis denken sollen. Und
selbst, dass wir über alles Rechenschaft ablegen müssen, ist nicht allzu genau
zu nehmen. Die Fürsten zu Luthers Zeiten hatten bereits ihre Absolution für
das Morden der Bauern bekommen, und die Mörder der Nazi-Zeit suchen
sich bis heute diese Absolution selbst, indem sie betonen, dass sie doch nur
im Gehorsam gegenüber der Obrigkeit gehandelt haben.

Die christliche Hoffnung, wie sie in der ersten Gemeinde lebendig war,
lag nicht in so weiter Ferne, und darum hatte sie auch einen ganz anderen
Einfluss auf das gegenwärtige Leben der Christen. Sie wussten sich gerufen,
dieses Gottesreich schon hier und jetzt zu leben, damit jenes Reich sie nicht
unvorbereitet überfiel wie ein Dieb in der Nacht. Aber sie fürchteten dieses

Kommen nicht; denn der Herr Christus hatte es ja in seinem Leiden bereits
auf sich genommen, so dass jeder, der an ihn glaubt, sein Haupt erheben darf,
weil seine Erlösung naht. Wollen wir auf dem Wege weiter gehen, den
die Reformation begann, so müssen wir diese lebendige Hoffnung
wiedergewinnen, die unser Leben heute bestimmt, und wir würden auf diese Weise
für die Krise gerüstet sein, in die die Christenheit immer mehr gerät. Wir
würden als Christen wieder neu dieser Welt etwas zu sagen und etwas
vorzuleben haben, das diese Welt verändern kann. Lassen wir uns dies an einigen
Punkten aufzeigen.

Das, was das Gottesreich gegenüber allen anderen Reichen auszeichnet,
ist seine umfassende Weite. Gott hat durch Jesus Christus seinen Bund mit
dem Volk Israel ausgeweitet auf alle Menschen. Nun gibt es keinen Unterschied

mehr, welcher Art er auch immer sein mag. Im Gottesreich sind wir
alle Brüder, ob wir nun Juden, oder Christen, oder Heiden, Deutsche, oder
Amerikaner, oder Russen, Weisse oder Farbige sind, ob wir uns evangelisch
oder katholisch, orthodox oder atheistisch nennen. Das ist geschehen dadurch,
dass Gott uns seinen Christus gesandt hat, es ist geschehen durch Gottes
geschichtliche Tat. Darum müssen wir jetzt anders verstehen, wer unser Nächster

ist, als wir es bisher gewohnt waren. Wir sind es gewohnt, zuerst in
unserer Familie und dann in unseren Freunden, unserem Volk unseren Nächsten

zu sehen. Die anderen, die so fem sind wie die Amerikaner oder die
Russen und Chinesen und Vietnamesen, sind es sicher nicht — so meinen
wir. Jesus antwortet auf die Frage, wer denn der Nächste sei, mit der Erzäh-

317



lung vom barmherzigen Samariter und schliesst die Gegenfrage an: Wer,
meinst du, ist der Nächste geworden dem, der unter die Mörder fiel? Wir
werden Nächste durch unser Tun. Jeder, der durch unser Handeln betroffen
ist, ist unser Nächster. Und darum gilt für all unser Tun, mit wem wir es

auch zu tun haben: Liebe deinen Nächsten, er ist wie du! Weil Gott sich in
Christus allen Menschen zuwendete, begegnen wir immer nur dem von ihm
geliebten Bruder, einerlei, ob wir mit unserem Freunde reden oder in heftiger
Diskussion einem Gegner gegenüberstehen. Niemand ist davon ausgeschlossen,

und wir sind niemals von diesem Gebot dispensiert. Darum ist es aber
auch niemals die Frage, ob ein Christ dieses oder jenes tun darf, oder ob es

ihm verboten ist. Die Frage, vor der wir immer stehen, ist allein, ob wir durch
dieses Tun dem, mit dem wir es zu tun haben, dieses Gottesreich und die in
ihm herrschende Liebe Gottes bezeugen. Die Entscheidung darüber kann uns
niemand abnehmen, kein Gesetz der Kirche, kein Hirtenbrief und kein
Bischofswort. Es lässt sich auch durch staatliche Gesetze nicht reglementieren.
Wir müssen vielmehr jede staatliche Ordnung an diesem Gebot der
Nächstenliebe messen, dem sie unterworfen ist. Wir haben es allzu lange vergessen,
dass auch Paulus auf den Rat, sich der staatlichen Ordnung zu unterwerfen,
dieses Gebot folgen liess. Wir sollen uns den Ordnungen fügen, die wir bei

uns vorfinden, weil und soweit sie unserem Nächsten dienen. Wenn die

Ordnung aber anstatt dem Nächsten zu dienen, nur die Interessen einer

Gruppe vertritt, ist es unsere Pflicht, ungehorsam zu sein. Christen haben
dies immer wieder durchgeführt, wenn ihr Staat sich in einen Krieg verwik-
kelte. Sie haben sich geweigert, ihrem Staat damit zu dienen, dass sie ihren
Nächsten töten. Unsere Kirche hat einmal gesagt, dass es undenkbar sein

muss, dass Deutsche auf Deutsche schiessen. Es muss aber ebenso undenkbar
sein, dass Christen auf irgendeinen Menschen schiessen, weil sie damit auf
jeden Fall diesem Menschen, der ihr Nächster ist, nicht die Liebe Gottes

bezeugen. Das gilt für den politischen Bereich ebenso wie für den persönlichen.
Hass und Vergeltung müssen aus unserem Denken getilgt werden

Wenn wir dies bedenken, wird uns deutlich, wie wenig wir den Weg
weiter gegangen sind, den die Reformation begann. Und es wird schon so

sein, dass wir darum so wenig in dieser unserer Zeit als Christen ein Herd der
Unruhe in der Gesellschaft sind. Sicher lässt sich das nicht von heute auf

morgen ändern. Aber dass die Botschaft des Evangeliums für uns selbst wieder

zu einem Herd der Unruhe wird, müsste das Ergebnis unseres Gedenkens
an den Tag der Reformation vor 450 Jahren sein. Das heisst, dass wir nicht
den katholischen Christen gegenüber neu auftrumpfen sollen; denn dadurch
bezeugen wir ihnen ebensowenig die Liebe Gottes. Es heisst nicht, dass wir
uns auf Luthers Lehre versteifen, als gebe sie das ewige Leben. Aber es
bedeutet auch nicht, dass wir so tun sollen, als ob jener Anfang, der in der
Reformation getan wurde, im Grunde ein Irrtum war, so dass es gleichgültig
ist, ob wir nun evangelisch oder katholisch sind. Gewiss steht am Ende aller
Wege Gottes die Einheit aUer Christen, und wir haben sie hier bei uns zu
bezeugen. Aber indem wir dies tun, werden wir gerade unter unseren katho-

318



lischen Mitbürgern als diejenigen leben, für die die organisatorische Trennung

keine Bedeutung mehr hat. Wir werden eine Freiheit des
Christenmenschen leben, wie sie alle diejenigen nicht kennen, die nur in organisierten
Kirchen denken können. Es ist die Freiheit der Liebe, die keine Schranke

kennt, für die jedermann der Bruder ist, an den mich Gott gewiesen hat, ihm
sein kommendes Reich zu bezeugen. -^ -w ßarfSCf)

Die politischen und sozialen Voraussetzungen
der Reformation

In der nachstehend folgenden Zusammenfassung ihres Artikels « Stimme der
Gemeinde», 15. Oktober und 1. November 1967) gelangt die Historikerin Prof. Renate
Riemeck zu Schlussfolgerungen über die deutsche Reformation, die unsere Leser werden

aufhorchen lassen. Red.

Betrachtet man die Wirtschafts- und Sozialstruktur Deutschlands am
Beginn der Reformation, so wird man zu dem Schluss kommen müssen, dass

eine revolutionäre Situation entstanden war, die in den politischen und
sozialen Spannungen innerhalb der GeseUschaft ihren Ursprung hatte. Als
Luther die päpstliche Bannbulle verbrannte und mit ihr zugleich das «Corpus

juris canonici» in die Flammen warf, erschien er als der Mann, der das

Grundübel der Zeit erkannt hatte. Er hätte zum Revolutionär werden können,

denn ihm folgten zahllose Menschen aus allen Schichten der Bevölkerung,

die auf eine neue, bessere Ordnung hofften. Bis zum Ausgang des

Bauernkrieges konnten sich alle nach dem Neuen drängenden Kräfte auf
ihn einigen: diejenigen, die ihn verstanden, und auch die andern, die ihn
missverstanden. Doch Luther war kein Revolutionär und wollte es auch
nicht sein. In dem Schreckens- und Schicksalsjahr 1525 fielen Entscheidungen

von grösster geschichtlicher Bedeutung für die Entwicklung des

deutschen Volkes. Deutschland war durch den Sieg der Fürstenmacht für
Jahrhunderte von jeglicher revolutionärer Initiative «geheilt» worden. Luther
hatte weder die Sache der Reichsritter noch die der Bauern und der «städtischen

Armut» zu der seinen machen können. An diesem historischen Faktum

lässt sich nicht drehen und deuteln. Aber es bleibt zu fragen, ob Leonhard

Ragaz nicht recht hatte, als er meinte, dass die 1525 von Luther
getroffene Entscheidung - gegen die Massen und für die Obrigkeit - von den
Christen unserer Tage rückgängig gemacht werden müsste.

319


	Die Reformation muss weitergehen

