Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 61 (1967)

Heft: 11

Artikel: Die Reformation muss weitergehen
Autor: Bartsch, H.W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141311

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Reformation muss weitergehen

Gedenktage sind gefahrlich. Sie wenden unseren Blick nach riickwirts, in
die Vergangenheit, und sie lassen diese Vergangenheit als ein vollkommenes
Ideal erscheinen, dem wir nur nacheifern miissen. Ein Ruf, wieder zu ge-
winnen, was wir in jener Vergangenheit hatten, ist das einzige, was Gedenk-
tage uns geben koénnen. «Was du ererbt von deinen Vitern, erwirb es, um es
zu besitzen.» Das mag bei politischen Gedenktagen durchaus sinnvoll sein,
wenn jenes Ereignis eine Verheissung umschloss, an deren Erfiillung der Ge-
denktag immer wieder neu mahnt. So mag es mit dem 14. Juli fiir die Fran-
zosen und mit dem 4. Juli fir die Amerikaner sein. Es ist der Tag der Be-
freiung, und sein Gedenken muss immer neu die Frage stellen, ob diese Be-
freiung auch heute noch Wirklichkeit ist.

Aber fiir die Christen ist ein Blick in die Vergangenheit allein ohne Sinn.
Wir konnen uns an keine Zeit in der Geschichte der Kirche erinnern, die uns
derart ein Ideal bietet, dem wir nur nacheifern miissen. Mit dem Fortschreiten
der Geschichte verlieren vielmehr jene Ereignisse der Vergangenheit ihre
Bedeutung, und wir kinnen sie nicht ins Gedéchtnis zuriickrufen, als seien
sie fiir unsere Zeit in gleicher Weise giiltig. Was an jenem 31. Oktober 1517
in Wittenberg wirklich geschah, ist heute nicht einmal unumstritten, und ab-
gesehen davon ist Luthers Protest gegen das Ablasswesen fiir uns heute ohne
Bedeutung; denn es gibt ein solches Ablasswesen heute nicht mehr. Aber
auch, wenn wir den Thesenanschlag in grosserem Zusammenhang sehen,
um dann den Reichstag in Augsburg und das dort vorgelegte Bekenntnis der
evangelischen Stinde als entscheidend und unsere Kirche bestimmend zu
sehen, miissen wir erkennen, dass es erheblicher Arbeit der Auslegung bedarf,
um uns heute deutlich zu machen, was die Confessio Augustana bedeuret.
Und die lapidaren Sitze von der Rechtfertigung allein aus Gnaden, allein
durch Jesus Christus und allein durch den Glauben haben heute kaum noch
die gleiche Bedeutung wie vor 450 Jahren. Sie erstarrten zu Lehrsdtzen und
wurden die Ursache fiir Lehrstreitigkeiten, die sich in ihrer Schirfe kaum von
dem Vorgehen der Inquisition unterschieden. Irrlehrer wurden verurteilt und
Hexen verbrannt, als wire niemals die Freiheit eines Christenmenschen pro-
klamiert worden.

Das Gedenken an die Reformation vor 450 Jahren begeht die evangeli-
sche Christenheit heute in einer Situation, die sie in einer Krise antrifft,
wie sie schwerer kaum jemals zuvor festzustellen war. Dabei sollen wir nicht
einmal zuerst an den Gegensatz zwischen der Bekenntnisbewegung und der
sogenannten modetnen Theologie denken. Dieser Gegensatz wird darum
wieder vergehen, weil dennoch beide Seiten etwas gemeinsam haben, das stir-
ker ist als der Gegensatz: Beide Seiten mithen sich um das Verstehen der
Bibel. Der tiefere Grund fiir die Krise des Christentums liegt an einem an-
deren Punkt. In der Zeit der Aufklirung hat es schon einmal Pfarrer gege-
ben, die das Wesen unseres Glaubens aufzulosen schienen und statt dessen
tiber die Niitzlichkeit des Kartoffelanbaus predigten. Sie sind heute nur noch

313



Kuriosititen unserer Kirchengeschichte. Und auf der anderen Seite konnte
im 17. Jahrhundert ein evangelischer Prediger seines Amtes enthoben werden,
weil er predigte, dass Christus wihrend der drei Tage, als er im Grabe lag,
nicht mehr Mensch gewesen sei. Scheinen uns diese Streitigkeiten heute ab-
wegig, dass wir sie nur belicheln kénnen, so erkennen wir daran, dass sie
wirkungslos blieben. Sie konnten die Kirche ebensowenig spalten, wie es
diesen Streitigkeiten heute gelingen wird. Wir diirfen mehr Zutrauen zu der
Kraft des Wortes der Bibel haben, als dass wir uns durch diese Streitigkeiten
beunruhigen lassen.

Die Krise unseres evangelischen Christseins liegt anderswo, sie ist fir
beide Seiten, die modernen Theologen und die bibelgliubige Bekenntnisbe-
wegung in gleicher Weise alarmierend. Sie erwichst aus der Frage, was dieses
Wort der Bibel fiir unser Leben bedeutet. Es droht die Gefahr, dass evangeli-
sches Christentum nur noch als eine Religion weiterlebt, die in den Kirchen
zelebriert wird, aber keinen Einfluss auf unser Leben mehr hat, wenn wir
den ganz privaten Bereich der Familien und des sexuellen Verhaltens aus-
nehmen. Was christlich ist, scheint sich nur noch daran feststellen zu lassen,
ob Kinder zur rechten Zeit und in der rechten Zahl geboren werden. Aber das
Zusammenleben in der Gesellschaft, Politik und Wirtschaft unteriiegt an-
deren Gesetzen, die weder christlich noch unchristlich sind. Diese Krise
des Christentums ist zuletzt darin begriindet, dass mit der Reformation zwar
ein Weg begonnen wurde, dass wir es aber durch die Jahrhunderte versaumt
haben, ihn weiter zu gehen. So konnte die Reformation zu Lehrsitzen erstar-
ren, um deren Geltung und Verteidigung man mit der gleichen Heftigkeit
stritt wie im vierten Jahrhundert um ein jota, ob Christus seinem Wesen nach
Gott gleich oder Gott dhnlich sei. Aber schon im vierten Jahrhundert war
dieser Streit das Zeichen dafiir, dass die Christenheit das vergessen und ver-
loren hatte, was eigentlich ihr Wesen ausmacht: die Hoffnung, die Prokla-
mation des Gottesreiches in dieser Welt, das da kommt!

Die Reformation begann mit der Riickbesinnung auf die Anfinge der
Christenheit. Wie auch in anderen Bereichen des Lebens erschallte der Ruf:
Zuriick zu den Quellen. Aber fiir die Christen bedeutet dies gerade nicht
nur eine Riickbesinnung, nicht die Wiederherstellung alter idealer Zu-
stinde, sondern es sollte die Wiedergewinnuag der urchristlichen Hoffnung
bedeuten. Es sollte die Riickkehr zu einem Weg bedeuten, den die Kirche
verlassen hatte, damit die Christen wieder die Funktion in dieser Welt
aufnehmen, die ihnen von Gott zugewiesen ist, diese Welt zu verindern, diese
Welt fiir jenes Kommen des Gottesreiches zu bereiten, das Petrus und Paulus
ausgezogen waren zu proklamieren. Weil am Anfang der Christenheit diese
Proklamation steht, die dazu aufruft, das Gottesreich schon hier zu leben, weil
es im Kommen ist, darum kann es fiir Christen niemals ein Gedenken geben,
das nur Riickerinnerung an Vergangenes ist, darum kann es in der Vergangen-
heit nichts geben, das ideal und vollkommen war und das wir nur wiederge-
winnen miissen, damit alles in Ordnung ist. Weil am Anfang die Hoffnung
steht, muss unser Blick sofort in die Zukunft gerichtet werden, und jede

314



Riickbesinnung auf einen neuen Anfang dringt uns zu neuem Bemiithen, den
begonnenen Weg fortzusetzen.

Um den Weg fortsetzen zu kénnen, miissen wir aber das, was in der Re-
formation geschah, kritisch priifen. Wir tun Luther und den Reformatoren
Unrecht, wenn wir sie zu Heiligen erheben, als ob alles, was sie taten und
lehrten, tadellos war. Wir haben es erst vor dreissig Jahren erfahren, wie
Luthers Lehre ein Hindernis fiir das rechte christliche Zeugnis sein kann, als
sie uns hinderte, jenem widerchristlichen Reich auch politisch zu widerste-
hen. Sie hinderte uns, fiir unseren Nichsten einzutreten, wenn dieser Nichste
ein Kommunist oder Jude war. Sie hinderte uns, einem Gesetz zu widerstehen,
das eine Reihe unserer Nichsten zu Menschen zweiter Klasse herabsetzte und
ihnen am Ende das Menschsein absprach. Wir waren durch Luthers Lehre so
zum Gehorsam gegeniiber der Obrigkeit erzogen, dass wir auch ein derart
unmenschliches Gesetz einfach anerkannten, weil es ein Gesetz der Obrigkeit
war.

Wenn wir darum der Reformation recht gedenken wollen, miissen wir
auch jene verrufenen Gestalten uns ins Gedichtnis rufen, die Luther be-
kimpfte. Waren Karlstadt und die Bilderstiirmer wirklich nur Schwirmer,
die radikal mit dem Bilderdienst aufraumten, und gehorchte Luther dem Ge-
bot Gottes, als er daran festhielt, das zweite Gebot, das den Bilderdienst vet-
bot, von der ersten Tafel der zehn Gebote zu tilgen? Und war Luther wirklich
im Recht, als er die aufrithrerischen Bauern dem Morden und Brennen der
Fiirsten auslieferte und jedem ein gutes Gewissen gab, er tue ein Werk
christlicher Liebe, wenn er im Dienst der Fiirsten totete? Ist der Luther, der
zum Bewahren des Bestehenden gegen die Bilderstiirmer aufrief, der den ab-
soluten Gehorsam gegeniiber der Obrigkeit predigte, wirklich derselbe Au-
gustinermonch, der die Thesen anschlug und der 1520 vor Kaiser und Reich
stand? Und wenn er es offenbar nicht ist, miissen wir fragen, wodurch jener
Aufbruch der ersten Jahre wieder zum Stillstand kam.

Halten wir uns an die erste These Luthers, so werden wir den eigentlichen
Anstoss erkennen, der den Neuaufbruch einleitete: «Wenn unser Herr Jesus
Christus spricht: ;Tut Busse’, so will er, dass das ganze Leben seiner Gldubigen
eine unaufhérliche Busse sei.» In diesem Satz ist die Riickbesinnung auf die
urchristliche Botschaft proklamiert.

«Tut Busse; denn das Gottesreich ist nahe herbeigekommen!» Das war
die Verkiindigung Jesu. Und diesen Bussruf gaben die Apostel weiter, weil
sich jetzt erfiillte, was Jesus proklamiert hatte. Aber die ersten Christen pre-
digten dies nicht nur, sie lebten es zugleich. Die Apostelgeschichte gibt uns
ein Bild jenes Lebens, das nicht nur eine ideale Gemeinschaft formte, in der
jeder das erhielt, was er brauchte. Es war eine Gemeinschaft, in der alle
Schranken, die die Menschen damals trennten, keine Geltung mehr hatten.
Es gab weder Freie noch Sklaven. Als Paulus den entlaufenen Sklaven One-
simus seinem Herrn nach Kolossae zuriicksandte, gab er ihm einen revolu-
tiondren Brief mit. Sein Herr sollte ihn wie einen Bruder behandeln. Wir
brauchen uns nur vorzustellen, was es heute bedeutet, wenn ein Pfarrer an

315



einen Unternehmer seiner Gemeinde schreiben wiirde, er solle seinen At-
beitern als Briidern gleiche Rechte cinrdumen, wie er sie selbst in Anspruch
nimmt, um zu sehen, welche revolutionire Bedeutung jener kiirzeste Paulus-
brief hat, den wir im Neuen Testament finden. Hitte es damals schon Zei-
tungen gegeben, konnen wir uns die Schlagzeilen der Springer-Presse jener
Tage vorstellen: Christlicher Apostel untergribt die Arbeitsmoral der Skla-
ven! Paulus gegen unsere rechtsstaatliche Ordnung!

Aber noch eine andere Schranke geheiligter Art war gefallen: Hier ist
weder Jude noch Grieche! Wir sind alle eins in Christus! Die Christen
proklamierten, dass Gott seinen Bund mit dem Gottesvolk jetzt ausgeweitet
hat, so dass jeder Zugang zu ihm hat, der sich ihm um Christi willen naht,
Christen sind die eingepfropfren Zweige in den Olbaum Israel, sie sind die
adoptierten Kinder Israels. Wieder brauchen wir uns nur daran zu erinnern,
dass die Juden damals im rémischen Reich als Atheisten verschrieen waren,
um zu erkennen, was dieser Ruf bedeutet. Und wir sehen dann zugleich, wie
diese Proklamierung des Gottesreiches, in dem wir allzumal Briider sind,
bald verloren ging und das Christentum nur eine andere Religion neben den
bestehenden bildete und diese am Ende ersetzte, als Konstantin es sicherer
erschien, das Christentum zum Fundament fiir sein Weltreich zu machen, als
den Kaiserkult weiter zu unterstiitzen. Christus trat an die Stelle des Cisar,
an die Stelle der heidnischen Géotter, der unbesiegten Sonne, aber die Christen
verstanden ihn weithin nicht anders als ihre alten Gotter. So musste das zweite
Gebot fallen, es musste aus dem Abendmahl, in dem die Christen diese Bru-
derschaft aller Menschen im Blick auf das kommende Reich feierten, zum
neuen Opferkult werden, und wie die alten Religionen die beste Stiitze des
bestehenden Staates gewesen waren, wurde nun die Kirche gehorsame Diene-
rin des Kaisers.

Die Reformation hat in ihrem ersten Ansatz diese falsche Entwicklung
korrigieren wollen. Sie proklamierte neu die Herrschaft Christi iiber unser
ganzes Leben, als sich aber aus ihr eine neue Kirche als Institution zu bilden
begann, liess auch sie sich in ihrem Wirken erneut beschneiden. Die konstan-
tinische Irrlehre setzte sich erneut auch in der Kirche der Reformation wieder
fest, und anstace der urchristlichen Proklamierung des Gottesreiches fiir alle
Menschen setzte man die Lehre fest und schlug die Botschaft der ersten
Christen erneut in Fesseln. Unser Gedenken an den Beginn der Reformation
hat darum nur Sinn, wenn wir versuchen, jenen ersten Ansatz wieder
zu gewinnen, um von da aus weiter zu gehen. Christen der Reformation
miissen wieder der Unruheherd in einer Gesellschaft werden, die sich mit
den Kirchen lange arrangiert hat, einetlei, ob es die romisch-katholische oder
die lutherische oder reformierte Kirche ist. Mit ihrer revolutioniren Botschaft
vom Gottesreich werden sie ein solcher Unruheherd sein, der allen Institutio-
nen, ob Staat oder Kirche, unbequem ist. Wir rufen damit nicht zur Unruhe
um der Unruhe willen auf, aber wir erinnern die Christen daran, dass sie
notwendig, um ihrer Hoffnung auf das kommende Gottesreich willen, Un-
ruhe erregen. Denn alles, was eine bestehende Ordnung in Frage stellt, was

316



sich nicht zufrieden gibt mit dem, was ist, erregt Unruhe. Bei dem Gedenken
an die Reformation geht es also darum, dass wir diesen Charakter der christ-
lichen Botschaft wieder erkennen, dass sie Hoffnung verkiindigt.

Die Kirche hat allerdings zu keiner Zeit die Hoffnung auf das Gottes-
reich vollkommen verschwiegen, auch die katholische Kirche nicht. Sie hat
sogar eine ausgefiihrte Lehre iiber Himmel und Holle und Fegefeuer. Aber
dieses Gottesreich und das jiingste Gericht liegen in weiter Ferne, auf jeden
Fall jenseits unseres Todes. Sie haben auf jeden Fall nicht mit dieser unserer
Welt zu tun, als dass wir ermahnt werden, dass wir dereinst vor dem Gericht
Rechenschaft ablegen miissen iiber alles, was wir getan haben. Das Gottes-
reich und das jungste Gericht sind so etwas wie ein mahnend erhobener
Zeigefinger des Lehrers, dass die Schiiler an das Zeugnis denken sollen. Und
selbst, dass wir iiber alles Rechenschaft ablegen miissen, ist nicht allzu genau
zu nehmen. Die Fiirsten zu Luthers Zeiten hatten bereits ihre Absolution fiir
das Morden der Bauern bekommen, und die Morder der Nazi-Zeit suchen
sich bis heute diese Absolution selbst, indem sie betonen, dass sie doch nur
im Gehorsam gegeniiber der Obrigkeit gehandelt haben.

Die christliche Hoffnung, wie sie in der ersten Gemeinde lebendig war,
lag nicht in so weiter Ferne, und darum hatte sie auch einen ganz anderen
Einfluss auf das gegenwirtige Leben der Christen. Sie wussten sich gerufen,
dieses Gottesreich schon hier und jetzt zu leben, damit jenes Reich sie nicht
unvorbereitet iiberfiel wie ein Dieb in der Nacht. Aber sie fiirchteten dieses
Kommen nicht; denn der Herr Christus hatte es ja in seinem Leiden bereits
auf sich genommen, so dass jeder, der an ihn glaubt, sein Haupt erheben darf,
weil seine Erlosung naht. Wollen wir auf dem Wege weiter gehen, den
die Reformation begann, so miissen wir diese lebendige Hoffnung wieder-
gewinnen, die unser Leben heute bestimmt, und wir wiirden auf diese Weise
fir die Krise gertistet sein, in die die Christenheit immer mehr gerit. Wir
wiirden als Christen wieder neu dieser Welt etwas zu sagen und etwas vor-

zuleben haben, das diese Welt verindern kann. Lassen wir uns dies an einigen
Punkten aufzeigen.

Das, was das Gottesreich gegeniiber allen anderen Reichen auszeichnet,
ist seine umfassende Weite. Gott hat durch Jesus Christus seinen Bund mit
dem Volk Israel ausgeweitet auf alle Menschen. Nun gibt es keinen Unter-
schied mehr, welcher Art er auch immer sein mag. Im Gottesreich sind wir
alle Briider, ob wir nun Juden, oder Christen, oder Heiden, Deutsche, oder
Amerikaner, oder Russen, Weisse oder Farbige sind, ob wir uns evangelisch
oder katholisch, orthodox oder atheistisch nennen. Das ist geschehen dadurch,
dass Gott uns seinen Christus gesandt hat, es ist geschehen durch Gottes ge-
schichtliche Tat. Darum miissen wir jetzt anders verstehen, wer unser Nich-
ster ist, als wir es bisher gewohnt waren. Wir sind es gewohnt, zuerst in
unserer Familie und dann in unseren Freunden, unserem Volk unseren Nich-
sten zu sehen. Die anderen, die so fern sind wie die Amerikaner oder die
Russen und Chinesen und Vietnamesen, sind es sicher nicht — so meinen
wir. Jesus antwortet auf die Frage, wer denn der Nichste sei, mit der Erzih-

317



lung vom barmherzigen Samariter und schliesst die Gegenfrage an: Wer,
meinst du, ist der Nichste geworden dem, der unter die Morder fiel? Wir
werden Nichste durch unser Tun. Jeder, der durch unser Handeln betroffen
ist, ist unser Nichster. Und darum gile fiir all unser Tun, mit wem wir es
auch zu tun haben: Liebe deinen Nichsten, er ist wie du! Weil Gott sich in
Christus allen Menschen zuwendete, begegnen wir immer nur dem von ihm
geliebten Bruder, einerlei, ob wir mit unserem Freunde reden oder in hefriger
Diskussion einem Gegner gegeniiberstehen. Niemand ist davon ausgeschlos-
sen, und wir sind niemals von diesem Gebot dispensiert. Darum ist es aber
auch niemals die Frage, ob ein Christ dieses oder jenes tun darf, oder ob es
ihm verboten ist. Die Frage, vor der wir immer stehen, ist allein, ob wir durch
dieses Tun dem, mit dem wir es zu tun haben, dieses Gottesreich und die in
ihm herrschende Liebe Gottes bezeugen. Die Entscheidung dariiber kann uns
niemand abnehmen, kein Gesetz der Kirche, kein Hirtenbrief und kein
Bischofswort. Es ldsst sich auch durch staatliche Gesetze nicht reglementieren.
Wir miissen vielmehr jede staatliche Ordnung an diesem Gebot der Nich-
stenliebe messen, dem sie unterworfen ist. Wir haben es allzu lange vergessen,
dass auch Paulus auf den Rat, sich der staatlichen Ordnung zu unterwerfen,
dieses Gebot folgen liess. Wir sollen uns den Ordnungen fiigen, die wir bei
uns vorfinden, weil und soweit sie unserem Nichsten dienen. Wenn die
Ordnung aber anstatt dem Niéchsten zu dienen, nur die Interessen einer
Gruppe vertritt, ist es unsere Pflicht, ungehorsam zu sein. Christen haben
dies immer wieder durchgefiihrt, wenn ihr Staat sich in einen Krieg verwik-
kelte. Sie haben sich geweigert, ihrem Staat damit zu dienen, dass sie ihren
Nichsten toten. Unsere Kirche hat einmal gesagt, dass es undenkbar sein
muss, dass Deutsche auf Deutsche schiessen. Es muss aber ebenso undenkbar
sein, dass Christen auf irgendeinen Menschen schiessen, weil sie damit auf
jeden Fall diesem Menschen, der ihr Niachster ist, nicht die Liebe Gottes be-
zeugen. Das gilt fiir den politischen Bereich ebenso wie fiir den persénlichen.
Hass und Vergeltung miissen aus unserem Denken getilgt werden

Wenn wir dies bedenken, wird uns deutlich, wie wenig wir den Weg
weiter gegangen sind, den die Reformation begann. Und es wird schon so
sein, dass wir darum so wenig in dieser unserer Zeit als Christen ein Herd der
Unruhe in der Gesellschaft sind. Sicher ldsst sich das nicht von heute auf
motgen dndern. Aber dass die Botschaft des Evangeliums fiir uns selbst wie-
der zu einem Herd der Unruhe wird, miisste das Ergebnis unseres Gedenkens
an den Tag der Reformation vor 450 Jahren sein. Das heisst, dass wir nicht
den katholischen Christen gegeniiber neu auftrumpfen sollen; denn dadurch
bezeugen wir ihnen ebensowenig die Liebe Gottes. Es heisst nicht, dass wir
uns auf Luthers Lehre versteifen, als gebe sie das ewige Leben. Aber es be-
deutet auch nicht, dass wir so tun sollen, als ob jener Anfang, der in der Re-
formation getan wurde, im Grunde ein Irrtum war, so dass es gleichgiiltig
ist, ob wir nun evangelisch oder katholisch sind. Gewiss steht am Ende aller
Wege Gottes die Einheit aller Christen, und wir haben sie hier bei uns zu
bezeugen. Aber indem wir dies tun, werden wir gerade unter unseren katho-

318



lischen Mitbiirgern als diejenigen leben, fiir die die organisatorische Tren-
nung keine Bedeutung mehr hat. Wir werden eine Freiheit des Christen-
menschen leben, wie sie alle diejenigen nicht kennen, die nur in organisierten
Kirchen denken konnen. Es ist die Freiheit der Liebe, die keine Schranke
kennt, fiir die jedermann der Bruder ist, an den mich Gott gewiesen hat, ihm
sein kommendes Reich zu bezeugen. H. W. Bartsch

Die politischen und sozialen Voraussetzungen
der Reformation

In der nachstehend folgenden Zusammenfassung ihres Artikels («Stimme der Ge-
meinde», 15. Oktober und 1. November 1967) gelangt die Historikerin Prof. Renate
Riemeck zu Schlussfolgerungen iiber die deutsche Reformation, die unsere Leser wer-
den aufhorchen lassen. Red.

Betrachtet man die Wirtschafts- und Sozialstruktur Deutschlands am
Beginn der Reformation, so wird man zu dem Schluss kommen miissen, dass
eine revolutiondre Situation entstanden war, die in den politischen und so-
zialen Spannungen innerhalb der Gesellschaft ihren Ursprung hatte. Als
Luther die pépstliche Bannbulle verbrannte und mit ihr zugleich das «Cor-
pus juris canonici» in die Flammen warf, erschien er als der Mann, der das
Grundiibel der Zeit erkannt hatte. Er hdtte zum Revolutiondr werden kon-
nen, denn ihm folgten zahllose Menschen aus allen Schichten der Bevolke-
rung, die auf eine neue, bessere Ordnung hofften. Bis zum Ausgang des
Bauernkrieges konnten sich alle nach dem Neuen dringenden Krifte auf
ihn einigen: diejenigen, die ihn verstanden, und auch die andern, die ihn
missverstanden. Doch Luther war kein Revolutiondr und wollte es auch
nicht sein. In dem Schreckens- und Schicksalsjahr 1525 fielen Entscheidun-
gen von grosster geschichtlicher Bedeutung fir die Entwicklung des deut-
schen Volkes. Deutschland war durch den Sieg der Fiirstenmache fiir Jahr-
hunderte von jeglicher revolutiondrer Initiative «geheilt» worden. Luther
hatte weder die Sache der Reichsritter noch die der Bauern und der «stadti-
schen Armut» zu der seinen machen kénnen. An diesem historischen Fak-
tum lasst sich nicht drehen und deuteln. Aber es bleibt zu fragen, ob Leon-
hard Ragaz nicht recht hatte, als er meinte, dass die 1525 von Luther ge-
troffene Entscheidung — gegen die Massen und fér die Obrigkeit — von den
Christen unserer Tage riickgingig gemacht werden miisste.

319



	Die Reformation muss weitergehen

