Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 61 (1967)

Heft: 10

Artikel: Teilhard de Chardin : die Stunde der Entscheidung : ein mdglicher Sinn
des Krieges (1939)

Autor: Chardin, P. Teilhard de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Teilhard de Chardin: Die Stunde der Entscheidung

Ein moglicher Sinn des Krieges (1939)

So werden wir also zweimal in einem Menschenleben den Krieg gesehen
haben. Zweimal? Oder genauer, noch schlimmer als das, geht nicht derselbe
grosse Krieg weiter? Der einzige und selbe Prozess einer Welt auf dem
Wege des Umgusses ... oder des Zerfalls? 1918 schien alles so gut beendet.
Und jetzt beginnt alles von neuem.

In der Tiefe eines jeden von uns bildet sich nun dieselbe Beklemmung;
und aus der Tiefe eines jeden von uns steigt derselbe Seufzer empor. Wir
glaubten, frei in Richtung besserer Zeitalter emporzusteigen. Sollte nicht im
Gegenteil ein gigantischer Determinismus uns unbezwinglich im Kreise
oder nach unten mitreissen? Diabolischer Kreis der unaufhorlich neu ent-
stehenden Zwietracht? Ein Boden, der unter jedem unserer Schritte zuriick-
weicht? Die Drehscheibe oder der Abhang. Waren unsere Fortschrittshoff-
nungen also nur Illusion?

Wie alle Welt habe ich den Schock des Argernisses und der Versuchung
verspiirt, als ich, da ich die Fiisse wieder auf den Boden eines von der Natur
tiberfluteten und von einer tiickischen Invasion verwiisteten Ostens setzte,
erfuhr, dass der Westen in Flammen stand.

Ich habe also wieder einmal mehr in mir die Rechnung und Revision all
dessen aufgestellt, was ich wusste, was ich glaubte. Ich habe das so kaltbliitig
wie mdoglich mit all dem verglichen, was uns widerfdhrt. Und folgendes
habe ich, treuherzig ausgesagt, zu sehen geglaubt.

Und zuallererst nein, tausendmal nein. So tragisch er auch sein mag, der
gegenwirtige Konflikt hat nichts an sich, das in uns die Fundamente eines
Glaubens an die Zukunft erschiittern miisste. Ich habe es an eben dieser
Stelle geschrieben', und ich werde es mit derselben Uberzeugung wie vor
zwei Jahren wiederholen. Dort, wo eine Gruppe isolierten Wollens versagen
konnte, vermag die totale Summe der menschlichen Freiheiten ihren Gott
nicht zu verfehlen. Wie! Seit Hunderten Millionen von Jahren stieg das
Bewusstsein, ohne stillzustehen, an die Oberfliche der Erde: und wir kénn-
ten annehmen, die Richtung dieser machtvollen Flut werde genau in dem
Augenblick umschlagen, da wir beginnen, ihren Fluss wahrzunehmen? ...

Wahrlich, unsere Griinde, selbst unsere natiirlichen Griinde, an einen
schliesslichen Erfolg des Menschen zu glauben, sind von héherer Ordnung
als alles, was geschehen mag. Angesichts aller Unordnung miissen wir uns
also als erstes sagen, dass wir nicht zugrunde gehen werden. Keine todliche
Krankheit: sondern eine Wachstumskrise. — Niemals, das ist méglich, ist das
Ubel so tiefgreifend aufgetreten, waren die Symptome so schlimm. Doch ist
in gewissem Sinne nicht gerade das ein weiterer Grund zu hoffen? Die

1 Etudes, 20. Oktober 1937: «Die gegenwartige Krise» («La Crise présente»), ver-
offentlicht unter dem urspriinglichen Titel «Die Menschheit retten» («Sauvons 'Hu-
manité») im Cahier III de I’Association des Amis de P. Teilhard de Chardin, Editions
du Seuil: Anmerkung der Herausgeber.

281



Hohe eines Gipfels ermisst die Tiefe seiner Abgriinde. Wenn die Krisen
nicht von Jahrhundert zu Jahrhundert heftiger wiirden, dann missten wir
vielleicht zu zweifeln beginnen. So miissten wir, sogar wenn der derzeitige
Kataklysmus unbegreiflich wire, noch aus Prinzip hartnickig fortfahren zu
glauben und voranzugehen. Geniigt es uns nicht, zu wissen (vor allem, wenn
wir Christen sind), dass es dem Leben von der fernsten Ferne an, in der es
uns erscheint, niemals gelungen ist, sich zu erheben, es sei denn durch das
Leiden, durch das Ubel hindurch — indem es dem Weg des Kreuzes folgte?

Doch ist es uns wirklich derart unmdglich, den Sinn dessen zu begteifen,
was vorgeht? ...

Wir schlagen uns. Doch Vorsicht. In welchem Geiste gebrauchen wir im
Grunde unsere Waffen? Im Geiste der Immobilitdt und der Ruhe? — oder
im Geiste der Eroberung? ...

Es gibe doch, so fiirchte ich, eine niedere und gefdhrliche Art fiir uns,
den Krieg wider den Krieg zu fithren; ndmlich uns zu verteidigen, ohne
anzugreifen — als ob wir selbst, um im vollen Sinne Menschen zu werden,
es nicht notig hitten, zu wachsen und uns zu dndern. Einfach aus Trigheit
kimpfen; kdmpfen, damit man uns in Frieden lasst; kimpfen, um «seine
Ruhe zu haben» ... Hiesse das nicht gerade, uns dem wesentlichen Problem
entziehen, das derzeit dem Menschen durch das Zeitalter seines Lebens ge-
stellt wird? «Die anderen», davon bin ich ebenso iiberzeugt wie sonst je-
mand, tduschen sich in den Gewaltmethoden, die sie anwenden, um die
Welt eins zu machen. Umgekehrt aber haben sie durchaus recht, wenn sie
spiiren, dass der Zeitpunkt gekommen ist, an eine neue Erde zu denken.
Und gerade auf Grund dieser Vision sind sie gefihrlich stark. Es wird uns
nicht gelingen, jhre Stromung auszugleichen und dann umzukehren, das
miissen wir recht begreifen, wenn wir nicht ihre Religion der Stirke durch
eine andere Religion gleichwertiger Weite, Kohdrenz und Verfiihrungskraft
iiberwinden. In uns muss gegen sie eine ebenso starke Dynamik wirken wie
jene, die sie beseelt: andernfalls sind die Waffen nicht gleich, und wir ver-
dienen nicht zu gewinnen. Sie bringen den Krieg als Prinzip des Lebens.
Was stellen wir dem, um ihnen wirksam zu begegnen, entgegen?

Je mehr man iiber diese unendlich dringliche Frage eines fiir den Auf-
bau der Erde zu findenden Gesamtplanes nachdenkt, um so mehr wird man
gewahr, dass es, wenn man den Weg der materiellen und brutalen Stirke
vermeiden will, keinen andern Ausweg nach vorn gibt, als den der Kamerad-
schaft und Briiderlichkeit — sowohl zwischen den Volkern wie zwischen den
Individuen. Keine eifersiichtige Feindschaft, sondern Wetteifer. Keine Sen-
timentalitit, sondern Mannschaftsgeist.

Dieses Evangelium der Einmiitigkeit kann leider nicht ausgesprochen
werden, ohne bei dem Zuhorer eine Art Mitleid hervorzurufen: «Kinderei,
Gebloke, Utopie...» Ach! Rousseau und die Pazifisten wiirden also der
Menschheit mehr Ubel zugefiigt haben als Nietzsche! In unseren Tagen
ernsthaft die Moglichkeit einer menschlichen «Konspiration» ins Auge zu
fassen, weckt unausweichlich ein Licheln. Und doch, kénnte es, selbst fiir

282



die moderne Welt eine kraftvollere und realistisch begriindetere Perspektive
geben?

Uber diese Punkte habe ich mich vor noch nicht langer Zeit ausgespro-
chen. Der Rassismus beruft sich, um sich zu verteidigen, auf die Natur-
gesetze. Doch indem er dies tut, vergisst er eines: dass nimlich die Natur,
da sie auf die Hohe des Menschen gelangt, gerade um sich selbst gegeniiber
treu zu bleiben, ihre Wege transformieren musste. Bis zum Menschen, ja:
die lebenden Zweige entwickeln sich vor allem, indem sie sich gegenseitig
ersticken und eliminieren; das Gesetz des Dschungels. Vom Menschen an
dagegen und innerhalb der menschlichen Gruppe, nein; das Spiel heisst
nicht mehr, sich gegenseitig verschlingen. Die Auslese wirkt gewiss immer
noch erkennbar. Doch nimmt sie von nun an nicht mehr den ersten Platz
ein. Denn das Denken hat durch sein Auftreten dem Universum eine neue
Dimension verliechen. Es hat auf Grund der unwiderstehlichen Affinititen
des Geistes zu sich selbst eine Art konvergentes Milieu geschaffen, in dem
die Zweige in dem Masse, wie sie sich bilden, danach streben, sich einander
zu nihern, um in der Fiille lebendig zu sein. Das ganze Gleichgewicht ist in
dieser neuen Ordnung der Dinge verindert. Die Energie des Systems wird
dadurch niche verringert. Nur ist die Stirke in ihrer alten Gestalt nur mehr
der Ausdruck der Macht des Menschen iiber das Extra- oder Infrahumane.
Im Herzen der Menschheit, zwischen Menschen, ist sie in ihr geistiges
Aquivalent mutiert — Energie der Anziehung statt der Abstossung.

Unter diesem Gesichtspunkt darf man sich die endgiiltige Menschheit
nicht nach dem Modell eines vom Saft aller von ihm unterwegs abgetiteten
Triebe geschwollenen Triebes vorstellen. Sie wird geboren werden (denn sie
kann nicht anders, als geboren werden) in Gestalt eines Organismus, in dem
sich nach einem der evidentesten Gesetze des Universums jede Faser und
jedes Biindel, jedes Individuum und jede Nation durch die Vereinigung mit
allen anderen vollenden wird. Nicht aufeinanderfolgende Eliminationen,
sondern Synergie. So spricht zu uns, wenn wir auf sie zu horen verstehen,
die Biologie.

Mir meinerseits ist es unmoglich, eine andere starke Lehre zu finden, die
der der Stirke entgegenzusetzen wire. In diesem Falle aber miissen wir alle
Illusionen, alle Trigheit aufgeben. Wenn die Dauer uns zu derartigen Hori-
zonten mitreisst, wire es fiir die Demokratien vergeblich, noch linger von
einer dieser unvollendeten und zweideutigen Welten zu trdumen, in denen
die Vélker, ohne sich zu lieben, aber ich weiss nicht welcher statischen Ge-
rechtigkeit treu, folgsam ihre Grenzen achteten, ohne sich besser zu kennen
als fremde Leute, die auf derselben Etage wohnen. Sollte nicht weit mehr
noch als die tiber unseren Kopfen hingende, dauernde Drohung eines Krie-
ges die Zweideutigkeit dieser Situation Europa explodieren lassen? Nein,
«das konnte nicht mehr halten». Ob wir es wollen oder nicht, das Zeitalter
der lauen Pluralismen ist endgiiltig vorbei. Entweder wird es einem einzigen
Volk gelingen, alle anderen zu zerstéren und zu absorbieren. Oder aber alle
Volker werden sich in einer gemeinsamen Seele verbinden, um mehr Mensch
zu sein.

283



Wenn wir diese Situation zu sehen verstehen, wenn wir, das meine ich,
uns des Dilemmas bewusst werden und folglich des Geistes, den zu vertei-
digen unsere Position in dem Konflikt uns, ob wir wollen oder nicht, ver-
pflichtet: dann werden wir unsererseits in dreifacher Weise stark sein, je-
doch auf grosse Art.

Zunichst stark in unserem Herzen: weil wir uns nicht mehr resigniert
schlagen, wie wir gegen das Feuer, den Sturm oder die Pest kimpfen, son-
dern um etwas Schones zu entdecken und aufzubauven — auch wir als Er-
oberer.

Dann stark in unserer Intelligenz: weil wir das Prinzip erfasst haben,
das in seinen allgemeinsten Bedingungen den Frieden von morgen regeln
muss. Morgen ... Sollten wir nicht von ungefihr weiterhin heimlich die
Nachkriegszeit in Termini der Demiitigung und Vernichtung fiir den Be-
siegten denken? Und wo wire in diesem Falle unsere Tugend? ... Werden
wir jetzt also die Sprache des Gegners sprechen? ... Und was wiirde es uns
niitzen, irgendeine der alten Ordnungen wiederherzustellen, wenn es darum
geht, gerade aus ihnen herauszutreten?

Schliesslich stark gegen jene, die iiberwunden werden miissen. Und dies
ist die unmittelbare Folgerung und der Schluss aus all dem, was ich gesagt
habe. — Wirtschaftskrieg, Zermiirbungskrieg, sagen wir gerne. Aber, um
wieviel mehr, wenn ich recht habe, Bekehrungskrieg, da es ein Krieg der
Ideale ist. Unter dem Schild der Flugzeuge, der Unterseeboote und der Pan-
zer stehen sich derzeit zwei entgegengesetzte Konzeptionen der Menschheit
gegeniiber. In den Tiefen der Seele muss sich also die Schlacht entscheiden.
— Moge unter dem Schock der Ereignisse die Leidenschaft zur Vereinigung
sich in uns brennender entziinden, denn vor uns die Leidenschaft zu zer-
storen. Vielleicht wird es in diesem Augenblick dem andern gelingen, hin-
ter unseren Schligen wahrzunehmen, dass wir ihn mehr achten und ver-
langen, als er uns zu hassen glaubt. Er wird erkennen, dass wir ihm nur
Widerstand leisten, um ihm zu bringen, was er sucht. Und dann wird, in
seinem Ursprung getroffen, der Konflikt von selbst und fiir immer sterben.

«Liebet einander.» Dieses Gebot der Sanftmut, das vor zweitausend Jah-
ren als ein linderndes Ol demiitig auf das menschliche Leiden gegossen
wurde, erweist sich unserem modernen Geist als das michtigste und tat-
sichlich als das einzige vorstellbare Prinzip eines kiinftigen Gleichgewichts
der Erde. Werden wir uns endlich entscheiden, dass es weder Schwiche noch
eine sanfte Manie ist — sondern vielmehr eine formelle Bedingung der orga-
nischsten und technischsten Fortschritte des Lebens aussagt?

Wenn ja, wiirde der wahre Sieg und der einzig wahre Frieden uns er-
warten.

Die Stirke wiirde im Herzen ihrer selbst die Waffen niederlegen, weil
wir endlich die Hand auf etwas Stirkeres als sie gelegt haben, um sie zu
ersetzen.

Und der gross gewordene Mensch hitte seinen Weg gefunden.

Aus: «Die menschliche Energie», Walter-Verlag, 1966.

284



	Teilhard de Chardin : die Stunde der Entscheidung : ein möglicher Sinn des Krieges (1939)

