
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 61 (1967)

Heft: 6

Artikel: Revolution und das Problem der Gewalt

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mag auch die schlechte Sache gedeihen,
Mächtig und echt ist doch Wahrheit allein.
War' selbst des Schafotts Schande ihr Schicksal
Und schreiendes Unrecht sratt Recht auf dem Thron,
Seht, das Schafott beherrscht doch die Zukunft,
Und in dem dämmernden Zwielicht der Zeiten
Wacht doch stets Gott im Schatten gehüllet
Über die Seinen, die durch Leiden erprobt.

Revolution und das Problem der Gewalt

1. Die Frage nach der Legitimität der Revolution trifft uns in einem
Augenblick, in dem sich die Grosskirchen Europas davon frei zu machen
beginnen, die Gewaltanwendung durch den Staat, die sich in Kriegshandlungen

und -Vorbereitungen äussert, allzu unreflektiert und selbstverständlich

zu unterstützen. Wehrpflichtige in verschiedenen Ländern bemühen
sich, durch Wehrdienstverweigerung ein Friedenszeugnis abzugeben. Ein
breites Gespräch über Gewalt und Gewaltlosigkeit hat sich entfaltet,
besonders unter dem Druck der Gefahr eines atomaren Krieges. Gollwitzer
hat uns darauf aufmerksam gemacht, dass unter den Christen die Gefahr
besteht, «dass das Lob der Gewaltlosigkeit und die Warnung vor der
Beteiligung an gewaltsamer Revolution zu einem ideologischen Mittel wird,
mit dem man denjenigen, die zur gewaltsamen Revolution griffen, die
Waffen aus der Hand winden wird». Weder darf das Eintreten für die
Gewaltlosigkeit dazu helfen, den Status quo der gewaltsamen Unterdrük-
kung zu rechtfertigen, noch das Eintreten für gewaltsame Revolution die
Erkenntnis verdunkeln, dass Christen gegen Krieg und Blutvergiessen
dadurch zu protestieren Recht und Pflicht haben, dass sie sich nicht daran
beteiligen.

2. Revolution schliesst notwendig den Gebrauch von Gewalt ein, weil
die bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse Machtstrukturen darstellen,
die ihrerseits zur Erhaltung des Status quo Gewalt in den verschiedensten
Formen ausüben.

a) Die primitivste Funktion der Gewalt zur Erhaltung des Status quo
ist die Macht der Gewohnheit (beruhend auf menschlicher Trägheit,
Dummheit, Scheu vor dem Risiko, Resignation, Hoffnungslosigkeit usw.).

b) Die wirksamste Funktion der Gewalt ist die bestehende Verteilung
des Besitzes (ökonomische Macht): durch sie können einem Teil der
Bevölkerung die elementarsten Lebensrechte gewaltsam vorenthalten werden.

c) Zur Erhaltung des Status quo kommen zahlreiche politische Machtmittel

zum Einsatz: Beeinflussung der öffentlichen Meinung durch Presse,
Rundfunk, Fernsehen; Erziehung in Schule und Universität; Erhaltung der
bestehenden Ordnung durch Gesetzgebung, Rechtsprechung usw.

179



d) Zur Erhaltung des Status quo stehen im äussersten Fall polizeiliche
und militärische Machtmittel zur Verfügung.

3. Während die Anwendung von Gewalt bei revolutionären Umwälzungen

immer offen zutage tritt, bleibt der Gebrauch von Gewalt zur Bewahrung

des Status quo weitgehend verborgen, weil:
a) das Bestehende im naiven Bewusstsein als gegebene Tatsache

erscheint, weil
b) nicht zu bestreiten ist, dass jede Gesellschaft einer Rechtsordnung

ihrer Lebensbedingungen bedarf, und weil
c) durch reaktionäre Ideologien die bestehende Lebensordnung als von

Gott gewollt bzw. als aUein legitim, sinnvoll oder möglich dargestellt und
propagiert wird.

4. Unsere kirchlichen Traditionen belehren uns, dass die Anwendung
von Waffengewalt in der Revolution nur ultima ratio sein kann.

Ultima ratio heisst:
a) vorangegangen ist die Gewaltanwendung durch die Unterdrücker.

Sie haben durch Ungerechtigkeit und Terror ein System der Unterdrückung
geschaffen, das oft nicht erst die Waffen zu benutzen braucht, um die
eigensüchtigen Ziele durchzusetzen. Ungerechtigkeit und Terror fordern
oft ein Vielfaches an Todesopfern im Vergleich zu den blutigen Revolutionen.

b) Es müssen alle Mittel der legalen Kritik und des legalen Handelns

mutig und beharrlich ausgeschöpft sein. Kommt dies nicht zum Ziel, so
hat jeder Verantwortungsfähige Pflicht und Recht zum Widerstand aller
Art. Dazu zählen die erprobten Kampfmassnahmen der Arbeiterschaft:
Langsamarbeit und Streik. Dazu zählen auch die erprobten Mittel der
Gewaltlosigkeit eines Gandhi und M. L. King. Solche Mittel können unter
Umständen eine schrittweise Revolution ohne Blutvergiessen erzwingen.

c) Es muss eine Lage eingetreten sein, dass durch Massnahmen oder

Unterlassungen der Unterdrücker Menschen im grösseren Masse geschädigt
werden, als dies ein gewaltsamer Umsturz erwarten lässt.

5. Der Christ wird sich insbesondere darüber Rechenschaft ablegen,
dass auch solche Erwägungen und die daraus folgenden Entschlüsse ihn
nicht davon reinigen können, an dem Zustandekommen der ungerechten
Zustände mitschuldig zu sein. Er muss sich im Blick auf seinen Herrn,
der am Kreuz gesiegt hat, dessen bewusst sein, dass der Gebrauch von
Waffen oder die Beihilfe dazu ihn in neue Schuldzusammenhänge
verstrickt. Der Christ kann sich aus Angst davor, schuldig zu werden, nicht
in eine Neutralität zu retten versuchen.

Verantwortlichkeit des Christen bei der Durchführung der Revolution
6. Die Wandlungen des Verständnisses in der Einschätzung der

Revolution innerhalb der christlichen Kirche und die Annahme ihrer
Herausforderung in der Theologie darf nicht dazu verleiten, sie zu idealisieren
und zu mythisieren. Wir dürfen die Gefahren ihrer Depravierung und
Pervertierung nicht übersehen.

180



7. Es gibt einen Typ von Umwälzungen, der den Namen Revolution
nicht verdient. Es ist die sogenannte Gegenrevolution. Wenn die Revolution

die Humanisierung der Gesellschaft erwirken will, so will die
Gegenrevolution eine alte, ungerechte Gesellschaftsordnung restaurieren und die
Unterdrückung eines Teils der Bevölkerung und ihre Ausbeutung erneuern.

8. Aber auch gerechte und notwendige Revolutionen sind nicht vor
Entartung gesichert. Es ist damit zu rechnen, dass Revolutionen ihren Initiatoren

oft genug aus den Händen gleiten und dass sich unerwünschte
Elemente des revolutionären Elans bemächtigen, dass Revolutionen eine
derartige Fülle von Gewalttätigkeit auslösen können, dass die erklärten Ziele
der Revolution nicht mehr erkennbar sind. Es gibt einen «revolutionären
Überschuss». Hass und Vergeltungssucht schiessen leicht über das Ziel hinaus.

Dann geschieht das, was gerade beseitigt werden soll: Unrecht.
9. Es wird sicher nicht zu vermeiden sein, dass den Verteidigern einer

ungerechten Gesellschaftsordnung nach Gelingen einer Revolution einige
Zeit Rechte vorenthalten werden müssen. Wenn die Revolution nicht
grossen Schaden leiden soll, muss diese Zeit befristet sein. Das besondere

Engagement der Christen bei der Überwindung der Bosheit weist sie an,
den «Bösen» nicht mit ihren eigenen Methoden zu begegnen. Der Christ
muss sich vor Augen halten, dass er immer und überall die Möglichkeiten
der Liebe, sogar der Feindesliebe, der Versöhnung und der Vergebung zu
bezeugen und auszuschöpfen hat.

10. Die Erfahrung junger Staaten zeigt, dass die Kraft einer Regierung
durch eine Fülle von Tätigkeiten aufgebraucht wird. Die Folge ist
Unzufriedenheit im Volk. Die Regierung gerät in Versuchung, die Verfassung
zu verletzen. So trübt sie die Quelle von Demokratie und Recht. Sie wird
gestürzt und hinterlässt chaotische Verhältnisse, an deren Beseitigung auch
die nächste Regierung scheitert. (Aus der Konferenz «Kirche und
Gesellschaft», Genf 1966.)

11. Mit dem Gelingen der Revolution hört die Verantwortung des

Christen nicht auf. Er wird der Enttäuschung rechtzeitig entgegenarbeiten
und keine falschen Erwartungen nähren. Er weiss, dass jeder Fortschritt
relativ ist.

12. Wenn sich Christen für die Revolution einsetzen, leiten sie das
Recht dazu nicht von einer Idee der Revolution, sondern vom Evangelium
ab. Damit werden die Ziele der Humanisierung und der Gerechtigkeit, die
sich die Revolution setzt, nicht relativiert. Im Gegenteil: wir möchten diese
Ziele tiefer, nüchterner, sachlicher verstehen. Das heisst, dass unser Einsatz
in der revolutionären Aktion nicht durch den Hass, durch das Vertrauen
auf die Gewalt motiviert werden darf, sondern nur durch die Solidarität
mit den Leidenden, in denen uns Christus begegnet, und durch die Hoffnung

auf eine neue, gerechte Ordnung, durch die Bereitschaft zur Vergebung.

Ì3. In der Nachfolge Christi als Heiland der Menschen und in ihrer
Hoffnung auf Ihn als Herrn der Geschichte sollen die Christen danach
streben, dass sie in aUe menschlichen Beziehungen und Veränderungen —

181



evolutionäre, revolutionäre und nachrevolutionäre — den Geist der Liebe
und des Friedens hineintragen.

Dabei sollen sie vor allem dazu helfen, die gerechten menschlichen
Beziehungen zu erreichen und aufzubauen, welche notwendig sind für den
materiellen und geistigen Fortschritt und Erfolg.

Problem und Aufgabe der nachrevolutionären Ordnung
14. Revolution kann nie Selbstzweck sein. Die Problematik der

Revolution liegt grundsätzlich nicht in den Möglichkeiten ihres Misslingens oder
ihrer Entartung, sondern in ihrem Erfolg. Eine vollkommen «gelungene»
und vollends «verwirklichte» Revolution bedeutet gleichzeitig den
Abschluss der eigentlich revolutionären Periode und den Anfang der
nachrevolutionären Ordnung. Charakteristisch dafür ist, dass nicht länger
ausschliesslich wie in der vorrevolutionären Periode aus der Vorbereitung
und Verheissung gelebt wird, aber in erster Instanz zurückgeblickt wird
auf das Faktum der geschehenen Revolution, welches zur bleibenden
Grundlage und Inauguration der nachrevolutionären Ordnung geworden ist.

15. Auch wenn die Gefahr einer Mythisierung der geschehenen
Revolution vermieden wird, ist doch die Problematik einer Neuordnung, welche
zur neuen Ordnung wird, unumgänglich. Darum ist für die Beurteilung der
Revolution von entscheidender Bedeutung, welches Leitbild der Neuordnung

die revolutionäre Aktion inspiriert. Was oben (in Paragraph 2 und 3)

gesagt worden ist in Beziehung zur Macht- und Gewaltstruktur des Status

quo, wogegen die Revolution sich aufgelehnt hat, kehrt zurück als Gefahr
und Versuchung der nachrevolutionären Ordnung.

16. Die Geschichte der modernen Revolutionen gibt uns Beispiele dieser

geschichtlichen Logik. Es ist unrichtig, diese Logik einfach als einen
Circulus vitiosus zu charakterisieren, wodurch jede gelungene Revolution
am Ende wieder ausmündet in eine faktische Fortsetzung der herkömmlichen

Machtstruktur unter anderen Namen und anderen Formen. Aber es

ist doch wohl wahr, dass jede nachrevolutionäre Ordnung sich mit dem
unausweichlichen Problem der Macht und der Gewalt auseinanderzusetzen

genötigt ist.
17. Darum ist eine entscheidende Frage, inwiefern eine Revolution

fähig ist, den revolutionären Geist in die nachrevolutionäre Ordnung strukturell

zu integrieren. Es ist bemerkt worden, dass die geschichtliche Kette
der europäischen Revolutionen aus dem «radikalen linken Flügel» der
vorigen Revolutionen hervorgegangen ist (Rosenstock-Huessy, «Europäische

Revolutionen»). Dies ist aber nicht unbedingt notwendig. Die richtige

«Verwirklichung» der Revolution soll gerade bestehen in einer
Dynamisierung der Gesellschaftsstruktur, welche eine fortwährende Erneuerung
inspiriert und garantiert. Entscheidend dafür ist die Möglichkeit einer
kreativen Kritik der bestehenden Gesellschaftsordnung, welche die
ursprüngliche revolutionäre Inspiration fortwährend lebendig erhält und
erneuert.

18. Obgleich die Idee einer «permanenten Revolution» politisch be-

182



lastet ist, steckt darin eine Wahrheit. Der revolutionäre Geist lebt aus einer
Zukunftsperspektive, welche die faktische «Verwirklichung» in einer
nachrevolutionären Ordnung transzendiert und fortwährend revolutioniert. Die
Frage des englischen Historikers Toynbee, wie die Vereinigten Staaten zu
ihrer eigenen Revolution wieder zurückfinden könnten, ist grundsätzlich
eine Frage an jede gelungene Revolution.

19- Die Verantwortung der Christen für die Erneuerung der Gesellschaft

besteht in einem fortwährenden Sichbemühen um eine Ordnung,
welche ihre eigene Kritik grundsätzlich einschliesst und offen bleibt für
eine Zukunft, welche jeden vergangenen, heutigen oder künftigen Status

quo grundsätzlich transzendiert.
Aus: «Informationsbulletin der Christlichen
Friedenskonferenz», Prag, 4. Mai 1967.

Gespräche zwischen Ökumene und Allianz

«Gemeinde Christi — Kirche für andere» — hiess der Titel zu einer
Tagung, welche vom 22. bis 24. Mai über 50 Vertreter von Landeskirchen
und Freikirchen zu einer Besinnung über den Auftrag der christlichen
Kirche in der heutigen Zeit nach Boldern führte. Pfr. A. van den Heuvel
von der Jugendabteilung des Ökumenischen Rates der Kirchen zeigte in
höchst konkreter Weise, was es bedeutet, wenn eine Kirche ihr Wesen
wirklich als Auftrag zur Mission versteht. Die erste Einsicht geht dahin,
dass Gott selber der Missionar ist und die Verantwortung für den Gang
des Zeugnisses ist. Dies demütigt unseren Eifer für Aktivismus, aber es

bedeutet einen Trost für mancherlei Enttäuschung und Resignation. Vor
allem jedoch befreit diese Erkenntnis uns von falschen FrontsteUungen:
wenn Gott die Mission trägt, dann kann er auf seinem Weg Glauben
wecken — durch Billy Graham und Rudolph Bultmann!

Den Kirchen und ihren Leuten fällt indessen die Verantwortung für
ihren Auftrag innerhalb der Mission zu. In den Vordergrund trat die nicht
leichte Frage, ob wirklich die Adressaten der Botschaft völlig über Sprache
und Form zu entscheiden haben. Es war jedoch aUen klar, dass in jedem
Fall mehr denn je zuerst an die Anzuredenden gedacht werden muss, wenn
die Form der Verkündigung überlegt wird.

Auf grosse Aufmerksamkeit stiess bei allen Teilnehmern das Referat
von Dr. K. Farner unter dem Thema «Die Konfrontation». Von marxistischer

Sicht wurde eine sehr belesene und sachliche Kritik an der Kirche
und Theologie innerhalb der Geschichte unternommen. Christen und christliches

Denken haben nach wie vor eine wichtige Rolle im Aufbau der
Welt von heute und morgen zu spielen, sofern sie bereit sind, sich der
konkreten Welt zu stellen, welche tiefgreifende Veränderungen
durchmacht. Man darf nicht übersehen, dass es innerhalb der Geschichte des

Christentums eine Linie gibt, die dauernd auf diese Konfrontation mit

183


	Revolution und das Problem der Gewalt

