Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 61 (1967)

Heft: 5

Artikel: Die Ehrfurcht vor dem Leben : Denn unser keiner lebt sich selber, und
keiner stirbt sich selber (Rom. 14, 7)

Autor: Schweitzer, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ehrfurcht vor dem Leben

Rom. 14, 7: Denn unser keiner lebt sich selber, und
keiner stirbt sich selber. :

Gut ist: Leben erhalten und fordern; schlecht ist: Leben hemmen und
zerstoren. Sittlich sind wir, wenn wir aus unserm Eigensinn heraustreten,
die Fremdheit den anderen Wesen gegeniiber ablegen und alles, was sich
von ihrem Erleben um uns abspielt, miterleben und miterleiden. In dieser
Eigenschaft erst sind wir wahrhafte Menschen; in ihr besitzen wir eine
eigene, unverlierbare, fort und fort entwickelbare, sich orientierende Sitt-
lichkeit, —

Die Ehrfurcht vor dem Leben und das Miterleben des andern Lebens
ist das grosse Ereignis fiir die Welt. Die Natur kennt keine Ehrfurcht vor
dem Leben. Sie bringt tausendfiltig Leben hervor in der sinnvollsten
Weise und zerstort es tausendfiltig in der sinnlosesten Weise. Durch alle
Stufen des Lebens hindurch bis in die Sphire des Menschen hinan ist
furchtbare Unwissenheit tiber die Wesen ausgegossen. Sie haben nur den
Willen zum Leben, aber nicht die Fihigkeit des Miterlebens, was in andern
Wesen vorgeht; sie leiden, aber sie konnen nicht mitleiden. Der grosse
Wille zum Leben, der die Natur erhilt, ist in ratselbafter Selbstentzweiung
mit sich selbst. Die Wesen leben auf Kosten des Lebens anderer Wesen.
Die Natur lisst sie die furchtbarsten Grausamkeiten begehen. Sie leitet
Insekten durch Instinkt an, mit ihrem Stachel Insekten anzubohren und
ihre Eier in sie hineinzulegen, dass das, was sich aus dem Ei entwickelt,
von der Raupe leben und sie damit zu Tode quilen soll. Sie leitet die
Ameisen an, sich zusammenzutun und ein armes kleines Wesen anzufallen,
um es zu Tode zu hetzen. Schaue der Spinne zu! Wie grauenvoll ist das
Handwerk, das sie die Natur gelehrt!

Die Natur ist schon und grossartig, von aussen betrachtet, aber in
ihrem Buch zu lesen, ist schaurig. Und ihre Grausamkeit ist so sinnlos!
Das kostbarste Leben wird dem. niedersten geopfert. Einmal atmet ein
Kind Tuberkelbazillen ein. Es wichst heran, gedeiht, aber Leiden und
frither Tod sitzen in ihm, weil diese niedersten Wesen sich in seinen edel-
sten Organen vermehren. Wie oft packte mich in Afrika das Entsetzen,
wenn ich das Blut eines Schlafkranken untersuchte. Warum sass der Mann
mit leidenverzerrtem Gesicht da und stohnte: Oh, mein Kopf, mein Kopf!
Warum musste er Nichte hindurch weinen und elend sterben? Weil da,
unter dem Mikroskop, feine, kleine, blasse Korperchen zehn bis vierzehn
tausendstel Millimeter lang vorhanden waren — oh nicht viele, oft nur
ganz wenige, so dass man zuweilen Stunden suchen musste, um nur eines
zu entdecken!

So steht auch durch die ritselhafte Entzweiung in dem Willen zum
Leben Leben gegen Leben und schafft dem andern Leiden und Tod, schuld-
los schuldig. Die Natur lehrt grausigen Egoismus, nur dadurch auf kurze
Zeit unterbrochen, dass sie in die Wesen den Trieb gelegt hat, dem Leben,

109



das von ihnen abstammt, so lange es ihrer bedarf, Liebe und Helfen ent-
gegenzubringen. Aber dass das Tier seine Jungen mit Selbstaufopferung
bis zum Tode liebt, also hier mitfiihlen kann, macht es nur noch schreck-
licher, dass ihm das Mitleiden fiir die Wesen, die nicht in dieser Weise
mit thm zusammengehoren, versagt ist.

Die Welt, dem unwissenden Egoismus iiberantwortet, ist wie ein Tal,
das im Finstern liegt; nur oben auf den Hohen liegt Helligkeit. Alle miis-
sen in dem Dunkel leben, nur eines darf hinaus, das Licht schauen: Das
hochste, der Mensch. Er darf zur Erkenntnis der Ehrfurcht vor dem Leben
gelangen, er darf zu der Erkenntnis des Miterlebens und Mitleidens gelan-
gen, aus der Unwissenheit heraustreten, in der die iibrige Kreatur schmach-
tet.

Und diese Erkenntnis ist das grosse Ereignis in der Entwicklung des
Seins. Hier erscheinen die Wahrheit und das Gute in der Welt; das Licht
glanzt iber dem Dunkel; der tiefste Begriff des Lebens ist erreicht, das
Leben, das zugleich Miterleben ist, wo in einer Existenz der Wellenschlag
der ganzen Welt gefiithlt wird, in einer Existenz das Leben als solches zum
Bewusstsein seiner selbst kommt... das Einzeldasein aufhort, das Dasein
ausser uns in das unsrige hereinflutet.

. Wir leben in der Welt und die Welt lebt in uns. Um diese Erkenntnis
selbst tiirmen sich die Ritsel. Warum gehen Naturgesetz und Sittengesetz
so auseinander? Warum kann unsere Vernunft nicht einfach {ibernehmen
und fortbilden, was ihr als Ausserung des Lebens in der Natur entgegen-
tritt, sondern muss mit ihrem Erkennen in einen so ungeheuren Gegensatz
zu allem, was sie sieht, kommen? Warum muss sie ganz andere Gesetze in
sich entdecken, als die, die die Welt regieren? Warum muss sie mit der
Welt zerfallen, wo sie den Begriff des Guten erreicht? Warum miissen wir
diesen Widerstreit erleben, ohne Hoffnung, ihn jemals ausgleichen zu kon-
nen? Warum statt der Harmonie die Zerrissenheit? Und weiter. Gott ist
die Kraft, die alles erhilt. Warum ist der Gott, der sich in der Natur
offenbart, die Verneinung von allem, was wir als sittlich empfinden, nim-
lich zugleich sinnvoll Leben aufbauende und sinnlos Leben zerstorende
Kraft? Wie bringen wir Gott, die Naturkraft, in eins mit Gott, dem sitt-
lichen Willen, dem Gott der Liebe, wie wir ihn uns vorstellen miissen,
wenn wir uns zu hoherem Wissen vom Leben, zur Ehrfurcht vor dem
Leben, zum Miterleben und Mitleiden erhoben haben? —

Statt unsere Sittlichkeit in einer geschlossenen Weltanschauung und in
einem einheitlichen Gottesbegriff festigen zu konnen, miissen wir sie im-
mer gegen die Widerspriiche aus der Weltanschaung schiitzen, die wie
eine vernichtende Brandung gegen sie heranstromen. Wir miissen einen
Damm auffithren — und wird er halten?

Das andere, was uns die Fahigkeit und den Willen zum Miterleben
bedroht, ist die sich immer wieder aufdringende Uberlegung: Es niitzt ja
nichts! Was du tust und kannst, um Leiden zu verhiiten, um Leiden zu
mildern, um Leben zu erhalten, ist ja doch nichts im Vergleich mit dem,
was geschieht auf der Welt, um dich herum, ohne dass du etwas dazu tun

134



kannst. Gewiss, es ist furchtbar, sich vorstellen zu miissen, in wie vielem
wir ohnmichtig sind, ja, wie viel Leid wir selbst andern Wesen schaffen,
ohne es verhindern zu kénnen.

Du gehst auf einem Waldpfad; die Sonne scheint in hellen Flecken
durch die Wipfel hindurch; die Vogel singen; tausend Insekten summen
froh in der Luft. Aber dein Weg, ohne dass du etwas dafiir kannst, ist
Tod. Da quilt sich eine Ameise, die du zertreten, dort ein Kiferchen, das
du zerquetscht, dort windet sich ein Wurm, iiber den dein Fuss gegangen.
In das herrliche Lied vom Leben klingt die Melodie von dem Weh und
Tod, die von dir, dem unschuldig Schuldigen kommen, hinein. Und so
fihlst du in allem, was du Gutes tun willst, die furchtbare Ohnmacht, zu
helfen wie du wolltest. Dann kommt die Stimme des Versuchers und sagt
dir: Warum dich denn quilen? Es hilft nichts. Gib es auf, werde gleich-
giiltig, werde gedankenlos und gefiihllos wie die andern.

Noch eine andere Versuchung tritt auf. Mitleid heisst Leiden. Wer
einmal das Weh der Welt in sich erlebt, der kann nicht mehr gliicklich
werden in dem Sinne, wie der Mensch es mochte. In den Stunden, die ihm
Zufriedenheit und Freude bringen, ist er nicht imstande, sich unbefangen
dem Behagen hinzugeben, sondern das Weh, das er miterlebt, ist da. Er hat
gegenwirtig, was er geschaut. Er gedenkt des Armen, den er angetroffen,
des Kranken, den er geschaut, des Menschen, von dessen schwerem Schick-
sal er gelesen — und Dunkel fillt in die Helligkeit seiner Freude. Und so
fort und fort. In der frohlichen Gesellschaft ist er plotzlich geistesabwesend.
Und da sage der Versucher wieder: So kann man nicht leben. Man muss
absechen konnen von dem, was um einen vorgeht. Nur keine so grosse
Empfindsamkeit. Erziehe dich zur notwendigen Gefithllosigkeit, leg einen
Panzer an, werde gedankenlos wie die andern, wenn du verniinfiig leben
willst. Zuletzt kommen wir dann so weit, dass wir uns schimen, das grosse
Miterleben und das grosse Mitleiden zu kennen. Wir verheimlichen es vor-
einander und tun, als wire es uns etwas Torichtes, so etwas, das man ab-
legt, wenn man anfingt ein verniinfriger Mensch zu werden.

Dies sind die drei grossen Versuchungen, die uns unversehens die Vor-
aussetzung, aus der das Gute kommt, zugrunde richten. Seid wachsam
gegen sie. Der ersten begegne, indem du dir sagst, das Mitleiden und Mit-
helfen ist fiir dich eine innere Notwendigkeit. Alles, was du tun kannst,
wird in Anschauung dessen, was getan werden sollte, immer nur ein Trop-
fen statt eines Stromes sein; aber es gibt deinem Leben den einzigen Sinn,
den es haben kann, und macht es wertvoll. Wo du bist, soll, so viel an dir
ist, Erlosung sein, Erlosung von dem Elend, das der in sich selbst entzweite
Wille zum Leben in die Welt gebracht hat, Erlésung, wie sie nur der
wissende Mensch bringen kann. Das wenige, was du tun kannst, ist viel —
wenn du nur irgendwo Schmerz und Weh und Angst von einem Wesen
nimmst, sei es Mensch, sei es irgend eine Kreatur. Leben erhalten ist das
einzige Gliick.

Der anderen Versuchung, dass das Miterleben dessen, was um dich vor-
geht, Leiden fiir dich ist, begegne dadurch, dass du dir bewusst wirst, dass

135



mit dem Mitleiden zugleich die Fahigkeit des Mitfreuens gegeben ist. Mit
der Abstumpfung gegen das Mitleiden verlierst du zugleich das Miterleben
des Gliicks der andern. Und so wenig das Gliick ist, das wir in der Welt
erschauen, so ist doch das Miterleben des Gliickes um uns herum mit dem
Guten, das wir selbst schaffen konnen, das einzige Gliick, welches uns das
Leben ertriglich macht. Und zuletzt hast du gar nicht das Recht zu sagen:
Ich will so sein oder so, weil du meinst, dass du so gliicklicher bist als
anders, sondern du musst sein, wie du sein musst, wahrer wissender
Mensch, Mensch, der mit der Welt lebt, Mensch, der die Welt in sich
erlebt; ob du damit nach der gewohnlichen Auffassung gliicklicher bist
oder nichr, ist gleichgiiltig. Nicht das Gliicklichsein verlangt die geheim-
nisvolle Stimme in uns, — ihr zu gehorchen ist das einzige, was befriedigen
kann.

So sage ich euch, lasst euch nicht abstumpfen, bleibt wach! Es geht um
eure Seele. Wenn ich in diesen Worten, in denen ich das Innerste meiner
Gedanken preisgebe, euch, die ihr jetzt hier seid, zwingen kénnte, dass ihr
den Trug, mit dem uns die Welt einschlifern will, zerreisst, dass keiner
von euch mehr gedankenlos sein kann, dass ihr nicht mehr davor er-
schauert, die Ehrfurcht vor dem Leben und das grosse Miterleben kennen-
lernen zu miissen, euch darin zu verlieren, dann wire ich zufrieden und
wiirde meine Titigkeit als gesegnet ansehen . ..

In: Albert Schweitzer, Die Lebre von der Ebrfurcht vor dem Leben.

Neue Wege in der Judenfrage

Die Rezension eines Artikels in «Schalom» (N. W. Mirz 1967) hat einer uner-
freulichen Kontroverse gerufen. Wir sind Herrn Pfr. Hug dankbar, dass er sich
bereit erkldrt hat, in nachstechendem Beitrag verschiedene Missdeutungen seiner Be-
sprechung richtigzustellen. Red.

Es ist bei Christen ein altes und beliebtes Motiv, den Jiinger Judas
Ischariot als Typus fir den jidischen Menschen als solchen darzustellen,
und man ist nie verlegen, irgendwelche Griinde dafiir zu finden. Man
macht etwa geltend, dass Judas unter den Jiingern derjenige gewesen sei,
der am radikalsten den Umbruch der Zeit erwartet und in dem Propheten
aus Nazareth die Erfillung seiner nationalen Hoffnung gesechen habe. Als
er dann habe erkennen miissen, dass sein Meister entschlossen war, den
Weg der Gewaltlosigkeit bis zum Tode am Kreuz zu beschreiten, da habe
sich dieser Enthusiast enttduscht auf die Seite der Gegner gestellr, viel-
leicht sogar in der provozierenden Hoffnung, dass dadurch Jesus noch in
letzter Stunde seine erniedrigende Wehrlosigkeit abwerfen und ein Schau-
wunder vollendeter Machtherrlichkeit vollbringen werde. Was man doch
nicht alles in diesen Judas hineinlegen muss, um ihn dann identifizieren
zu konnen mit allen Juden, die eben bis heute in dem Manne von Naza-
reth ihren Messias nicht anerkennen kénnen und wollen!

136



	Die Ehrfurcht vor dem Leben : Denn unser keiner lebt sich selber, und keiner stirbt sich selber (Röm. 14, 7)

