
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 61 (1967)

Heft: 4

Artikel: Kirche ist auch ausserhalb der Kirche : aus einem Referat von Dr.
Dorothee Sölle am 12. Deutschen Evangelischen Kirchentag Köln 1965

Autor: Sölle, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wirklichkeit erwiesen. Camillo Torres ist gefallen, doch überwältigt haben
sie ihn nicht. Er hat die Fackel der Gerechtigkeit für alle im Namen Gottes
aufgegriffen und in die Kirche der bestehenden Ordnung hineingeworfen;
sie wird dort nicht mehr verlöschen, bis sie ihren Dienst getan hat. Der
verstorbene Märtyrer, Ketzer und Zeuge des lebendigen Gottes ist im
Tode weniger verloren, als die in gottlosem Reichtum und Unrecht
Weiterlebenden!.

Liebe Hörer, kaum wird einer von uns ein Prophet Jeremia, ein Martin

Niemöller oder ein Camillo Torres sein. Doch lasst uns an diesem
Morgen danken, dass Gott am Werk ist, — auf seine Weise. Ganz sicher
will er durch Jeremia uns mehr als ein blosses Trostwort geben. Er will
uns zeigen, dass er uns braucht, uns alle. Oder möchte jemand im Ernst
noch behaupten, Jeremia sei ein Spezialfall, was ihm gesagt sei, gelte ihm
und niemandem sonst! Gewiss, er hat einen Sonderauftrag erhalten und
wurde auf einen Speziaiposten berufen. Doch was würden wir sagen, wenn
zum Beispiel das Skifahren nur der Spitzenklasse vorbehalten bliebe und
alle in den untern Rängen ihre Bretter wegwerfen müssten. So etwas wäre
Unsinn, nicht wahr? Das Gegenteil ist der Fall: Was die Elite kann und
erreicht, wirkt selbst auf den Schulbuben und Anfänger anregend, auch zu
probieren und auch etwas zu erreichen. Warum sollte dies im Leben mit
Gott anders sein? Durch Jeremia macht uns Gott Mut, auch etwas zu
wagen für ihn. Wir alle sind dazu Berufene. Vielleicht macht er gerade heute
uns jemandem ein wenig zur widerstehenden Mauer, damit die Besinnung
einsetze, die zur Umkehr führt und unser Volk, unsere Regierung, unsere
Kirche und ihre Diener nicht — an Gott vorbei — in eine Sackgasse laufen!
Je mehr wir die Berufung, die Gott auf uns legt, annehmen, desto fester
dürfen wir mit der Zusage rechnen, die Jeremia bekommen hat: «Ich bin
mit dir, dich zu erretten.» Denn er selber ist uns in Jesus Christus zur
schützenden Burg, zur tragenden Säule und zur Halt bietenden Mauer
geworden.

Studio Basel, 29. Januar 1967 Robert Müller

Kirche ist auch ausserhalb der Kirche
Aus einem Referat von Dr. Dorothée Solle

am 12. Deutschen Evangelischen Kirchentag Köln 1965

Kritik an der Kirche, so höre ich sagen, habe nur ein Recht, wenn sie
von innen kommt, von Menschen, die «in der kirchlichen Arbeit stehen»;
wer ausserhalb ist, habe kein Recht, kirchliche Ordnungen und Meinungen
in Frage zu stellen. Diese Sprachregelung, bei der «die draussen» von «uns
drinnen» genau unterschieden werden, entspricht einem bestimmten
Verständnis von Kirche, das vor allem die Grenzen der Kirche zur Welt im
Auge hat. Vielen Menschen aber tut dieses Schema von innen und aussen

105



Unrecht, sie stehen weder inner- noch ausserhalb, und ihr Verhältnis zur
Kirche ist zu kompliziert und zu gespannt, als dass es sich in solche
einfache räumliche Bilder fassen Hesse.

Ich wäre auch gern fromm, aber dazu müsste ich wohl innerhalb der
Kirche sein. Gerade dies kann ich nicht. Ich müsste die Kirche als einen
Lebensraum ansehen, in dem alles Entscheidende geschieht und seinen
Platz hat; draussen wäre die Welt: kalt, hell und nützlich, drinnen aber
eine höhere Wirklichkeit, die von draussen aus nicht in Frage gestellt werden

kann.

Kirche, die sich an einem solchen Leitschema orientiert, kann wohl
die Sehnsucht der Richtungslosen auffangen, nicht aber ihre wirklichen
Schwierigkeiten mit dem Glauben und dem Leben ernst nehmen. Denn ernst
ist für diese Kirche nur, was sich in ihren Mauern abspielt. Nicht zu der
Zeit, als Juden und Sozialisten in die Schutzhaftlager des Dritten Reiches
kamen, organisierte sich der kirchliche Widerstand, sondern erst, als es der
Kirche selber an den Kragen ging, nämlich als man den Arierparagraphen
in ihr einführen wollte. Innen und Aussen wurden damals und werden
heute aufs genaueste unterschieden. Innen gilt ein anderes Recht - Regeln
und Satzungen, die in den entscheidenen Zügen von einem vordemokratischen

Bewusstsein geprägt sind und die Elemente der Opposition in
Verfassung, Verwaltung und Presse abwehren. Innen gibt es ein anderes
Verhältnis zur Autorität gegenüber bestimmten vorgegebenen Einrichtungen,
die sich aussen erst in Frage stellen und erproben lassen müssen. Innen und
Aussen, Kirche und Welt sind in diesem herrschenden Sprachgebrauch
voneinander so abgetrennt, dass die Kirche die bessere, die eigentliche Welt
repräsentiert, die darauf bedacht sein muss, sich zu schützen und sich

abzugrenzen von dem bedrohlichen Aussen.

Die Angelpunkte dieses Denkschemas heissen: Grenze, Gefahr, Angst.
Der grosse, immer wieder aufs neue verteufelte Gegner heisst: Welt.
Immer wieder vergisst die Kirche, dass Christus den Mächten die Herrschaft

genommen hat und dass sein Sieg nicht nur persönliches Heil für den
einzelnen bewirkt, dass er vielmehr auch das Gesicht der Welt, in der
wir leben, verwandelt hat. Wir kennen diesen Vorgang unter dem
Namen der Säkularisation. Die Welt ist weltlich geworden, die Erde
entzaubert. Nichts unter der Sonne und über ihr kann noch eine sakrale
Weihe beanspruchen und daher unantastbar sein; es gibt nichts mehr -
keine überkommene Institution und keine geheiligte Schrift —, das dem
Urteil der menschlichen Vernunft entzogen wäre. Es gibt keine
Frömmigkeit mehr, die sich von selbst verstünde - in diesen finsteren Zeiten,
da der Mensch, noch so ungekonnt, anfängt, die Verantwortung für seine
Welt zu übernehmen. Wie sehr ihm dies aber auch misslingt und miss-
lungen ist — wir können von dem Prozess, in dem nichts mehr
selbstverständlich ist und keine vorgegebene Ordnung uns mehr trägt, nicht
absehen. Der neuzeitliche Grundbegriff, der das mittelalterliche Denken
in Ordnungen abgelöst hat, heisst Freiheit, nämlich jene Fähigkeit des

106



Menschen, sein Leben und seine Welt zu verspielen oder beide zu
bewahren. Das Symbol unseres Jahrhunderts, in dem Freiheit in ihrer ganzen

Zweideutigkeit, in ihrer Chance für alle und in ihrer Gefährdung des
Bestandes der Welt anschaulich wird, ist das Atommodell: Zerstörung
der Welt und Widerruf der Schöpfung auf der einen Seite, Energiequelle
des künftigen Lebens und vervollständigte, bessere Schöpfung auf der
anderen. Säkularisation bedeutet Verweltlichung der Welt, das heisst: Was
einst den Göttern und Mächten gehörte, die aller menschlichen Bemühungen

spotteten, das eignet sich nun der Mensch an. Der Mensch ist das
Schicksal des Menschen (Karl Marx). Offen muss bleiben, ob diese
Aneignung der Welt durch den Menschen für ihn oder gegen ihn, ihm zum
Heil oder ihm zum Unheil geschieht.

Wie aber findet sich die Kirche in dieser veränderten Welt vor? Wird
sie von dieser Veränderung betroffen und an welchen Stellen? Zunächst
beobachten wir in der Geschichte der letzten zweihundert Jahre, dass die
Lage der Kirche immer komplizierter geworden ist, je mehr der Prozess
der Säkularisation voranschritt. Denn da die Welt sich verändert hat und
aus dem Chaos unbeherrschter Naturmächte, denen wir ausgeliefert waren,
zu einer Möglichkeit menschlich-doppeldeutiger Freiheit geworden ist,
deren Schicksal in unseren Händen und in unserer Verantwortung liegt,
kann auch die Kirche nicht mehr nur die sein, die sich von der Welt
abgrenzt. Sie kann nicht mehr bei den alten vortechnischen, angstgeborenen
Vorstellungen bleiben. Sie verliert ihre Autorität, ihre beherrschende
Stellung, sie wird eine Führungsmacht unter andern.

Und dagegen setzt sie sich zur Wehr! Nach aussen mit Hilfe von
Machtansprüchen, die je nach politischer Situation mehr oder weniger
greifbar sind. Nach innen aber sucht sie dem Autoritätsverlust so zu
begegnen, dass sie ein Stück älterer, vormoderner Gesellschaftsstruktur für
sich und ihren Bezirk rettet. Sie erklärt ein Stück Welt — vergangene Welt
- für unantastbar und behauptet, es sei dem geschichtlichen Wandel nicht
unterworfen. Von daher leitet sie mehr die Gewohnheit als das Recht ab,
den Menschen bestimmte Vorleistungen abzuverlangen, die als Vorbedingungen

für diejenigen, die sich zur christlichen Gemeinde halten wollen,
zu erfüllen sind. Einigermassen ungewollt baut sie ihre Mauern auf; sie

erwartet einen bestimmten Lebensstil, der durch Mode, sozialen Status und
ein offenbar notwendiges bürgerliches Image charakterisiert ist. Sie
verlangt, schlimmer, eine Art von Gemeinschaftsbeziehung, die nicht mehr
vorausgesetzt werden kann, seitdem die Lust am Verein mehr und mehr
geschwunden ist. Sie erwartet schliesslich ein vorgängiges Interesse für
ein antikes Dokument, nämlich die Bibel. Diese und sicher noch andere
Vorleistungen, die die Gemeinde den Menschen abverlangt, stellen
aufgerichtete Schutz- und Trutzmauern dar. Es sind Versuche, die Säkularisation

rückgängig zu machen, wenigstens für einen Teilbereich. Das
Unternehmen ist hoffnungslos.

Als ich ein Kind war, brachte man mir bei: Christ ist, wer zur Kirche

107



geht Aber als ich erwachsen wurde, merkte ich, dass Christus nicht nur
in der Kirche ist, weil er sozusagen inkognito, unter anderem Namen, in
der Welt lebt und handelt, weil er dort ist, wo Menschen, anders als zuvor,
wirklicher und befreiter leben, und weil er dort gekreuzigt wird, wo
Menschen um ihr Leben gebracht werden, in welchen Formen auch immer. — Die
verfasste Kirche ist nicht mehr der einzige Ort, wo nach Christus gefragt
und an ihn geglaubt wird. Gibt es nicht als Folgeerscheinung der
Säkularisation eine «Kirche ausserhalb der Kirche», eine verborgene, eine latente
Kirche, in der Christus wie einst in Emmaus unerkannt gegenwärtig ist?

China von innen gesehen*

William G. Sewell, ein englischer Wissenschafter aus Quäkerkreisen, ging
schon 1924 nach China und arbeitete bis zum Zweiten Weltkrieg als Chemieprofessor

an einer von englischen und amerikanischen Missionsgesellschaften gegründeten
Universität in Westchina. Nach dem Krieg, den Sewell mit Frau und drei Kindern
unter furchtbaren Entbehrungen in einem japanischen Gefangenenlager zugebracht
hatte, kehrte er 1947 auf Wunsch seiner chinesischen Freunde an seine Universität
zurück und blieb dann schliesslich bis 1952; er erlebte demnach den Umschwung
in China, und zwar nicht als unbeteiligter Zuschauer. Es lag weder in seiner Natur,
noch erlaubte ihm seine Quäker-Einstellung, mit den Leuten seiner Kleinstadt
zusammen zu leben, ohne an ihren Freuden und Leiden teilzunehmen. Erst solche
gemeinsame Erfahrungen gaben ihm das Verständnis für die Vorgänge in China.

Was für westliche Leser dieses Berichtes sich als besonders interessant
und wertvoll erweist, ist die Schilderung der Nachkriegsepoche in China,
die für William Sewell mit seiner Rückkehr an die Universität Jen-Dah
(1947) anhob. Es war die Zeit des Bürgerkrieges und des Abstieges von
Tschiang Kai-schek mit ihrer allgemeinen Unsicherheit und der Ratlosigkeit

des Regenten, die den letzten Rest seiner Autorität verschwinden liess.
Für die Professoren, die ihre Gehälter zum grössten Teil in harter Währung,

in Dollars oder Pfund Sterling, ausbezahlt bekamen, waren es, äusserlich

gesehen, keine schlimmen Wochen und Monate; zu viele von ihnen
konnten denn auch der Versuchung nicht widerstehen, für ihre Dollars
Juwelen und sonstige chinesische Familienerbstücke zu erwerben —

vollkommen blind für die Wirkung, die solche Transaktionen in einer Kleinstadt

haben müssten. Zum Verzweifeln war die Lage für die Studenten, die
für ihre beschränkten Mittel keine Nahrungsmittel mehr bekommen konnten

oder die Schule verlassen müssten. Kinderverkäufe waren zu dieser
Zeit sehr häufig. Auf der ganzen Bevölkerung lastete natürlich auch die
Angst vor dem, was nach der Niederlage Tschiangs kommen würde, vor
einem Versinken ins Chaos wie vor dem kommunistischen Regime, das

unvermeidlich näherrückte und durch die nächtlichen Verhaftungen von

* «I Stayed in China» von William G. Sewell, Georg Allen & Unwin Ltd.,
221 Seiten, 1966.

108


	Kirche ist auch ausserhalb der Kirche : aus einem Referat von Dr. Dorothee Sölle am 12. Deutschen Evangelischen Kirchentag Köln 1965

