
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 61 (1967)

Heft: 3

Artikel: I. F. Stones neueste Beurteilung der Vorgänge in China

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Schalom»

Da ist mir wieder einmal ein «Schalom» ins Haus geflogen, jenes Blatt
der «Schweizerischen Evangelischen Judenmission», die ihrerseits «Schalom»

nicht als eine Zeitschrift, sondern als einen Gruss verstanden haben will,
als einen Gruss, der allen Kirchenvorsteherschaften und Pfarrern in der
Schweiz und darüber hinaus gelte. Aber ich bedanke mich für solch einen
Gruss und bedaure es, dass er der gesamten Kirche zukommt. Denn nicht
Schalom - Frieden geht davon aus, sondern Qelalah — Fluch

In «Schalom» unternimmt es wieder einmal ein deutscher Theologe,
mit der sanftmütigen Gebärde des orthodoxen Lutheraners festzustellen,
dass «in jedem Fall der Jünger Judas der Typus des jüdischen Menschen
bleibe». Ich wundere mich nicht darüber, dass ein deutscher Theologe diese
mittelalterliche Mär mit Inbrunst weiter und weiter erzählt. Ich wundere
mich auch nicht darüber, dass dieser Theologe ein Tübinger Professor ist
und Adolf Köberle heisst. Wie könnte ein Adolf anders von den Juden
denken, als dass sie samt und sonders Judasse seien und bleiben! Aber ich
wundere mich darüber, dass die «Schweizerische Evangelische Judenmission»

trotz ihren «Judaica» immer noch nichts gemerkt hat und weiterhin
getrost beim Luthertum in die Schule geht.

Der deutsche Protestantismus hofft offenbar, seine Hände dadurch in
Unschuld waschen zu können, dass er notorisch Israel mit dem Fluche
des Judas gesamthaft belastet; selber aber ist er unfähig, in sich zu gehen
und vor seinem eigenen Verrat zu erschrecken. Er besitzt ja nicht einmal
die Kraft, alte Nazis und Antisemiten aus höchsten Ämtern und
Regierungsstellen zu vertreiben; nein, er hebt sie in den Sattel. Die frommen
Deutschen sollen doch endlich einmal ihre Judashände von den Juden
lassen und sich vor dem Blut ihrer Lämmer schämen! Aber ihr deutscher
Messias hindert sie daran, ihr Junker Jörg, der ihnen die Juden für alle
Zeiten verdeutscht und versaut hat. Die «Schweizerische Evangelische
Judenmission» lebt von dieser Verunstaltung, ja, propagiert sie. Darum ekelt
es mich vor ihrem angeblich «gütig-suchenden Gespräch» mit dem
jüdischen Menschen, den sie zwar nicht physisch, aber — was noch grausamer
ist - geistig vergast. Herbert Hug

I. F. Stones neueste Beurteilung der Vorgänge in China

I. F. Stone behauptet nicht, zu wissen, welche Partei im gigantischen chinesischen

Kampf recht hat. Nur, meint er, wenn man die Vorgänge in China innerhalb

des Marxistischen Koordinatensystems betrachte, müssten einem gewisse Aspekte
auffallen.

«Mao scheint Marx auf den Kopf gestellt zu haben, wie Marx Hegel
umkehrte. Hegel sah die Dialektik der Geschichte als Entfaltung einer ihr
immanenten Idee. Marx drehte den Spiess um und führte alle Entwicklung

80



auf die materiellen Grundlagen zurück. Wie Engels in seiner Abhandlung
über Feuerbach sagte, forderte Hegel den Primat des Geistes vor der
Natur, während Marx die Natur als das Primäre ansah. Der Maoismus
stellt selbst in seinen bildlichen Ausdrücken eine Rückkehr zum Idealismus
dar. Die Wirkung der «grossen proletarischen Kulturrevolution», zum
Beispiel, «berührt die Leute zutiefst in der Seele», wie das Dokument des
Zentralkomitees der chinesischen Kommunistischen Partei sich ausdrückt, das
diese Kulturrevolution am 8. August 1966 einleitete. Das ist die Sprache
der Theologie, sie ist mystisch, pietistisch. Es ist eine Art marxistischer
Methodismus, «sein Ziel ist, wie das Zentralkomitee damals sagte, die
Ideologie (den Glauben) der Leute zu revolutionieren» und als Folge davon
grössere, schnellere und bessere Leistungen und höhere wirtschaftliche
Erträge hervorzubringen und dies in allen Arbeitsgebieten.

Wo Mao Marx widerspricht

Diese Einstellung beansprucht den Primat für die Ideologie, den Glauben

über die materielle Grundlage und ist im Widerspruch zu Marx. «Es

ist nicht das Bewusstsein der Menschen, das ihre Existenz bestimmt»,
schrieb Marx in seiner «Critique of Politicai Economy»; «es ist im Gegenteil

ihre gesellschaftliche Existenz, die das Bewusstsein der Menschen
bestimmt.» Die Mao-Anhänger wissen um diesen Widerspruch. Eines der
Dokumente, die von Peking aus gingen, ist ein Leitartikel im «People's
Daily» vom 2. Juni 1966. Dort wird Mao wie folgt zitiert:

«... Obwohl wir zugeben, dass in der allgemeinen geschichtlichen
Entwicklung die materiellen Umstände das geistige, und das
gesellschaftliche Sein das soziale Bewusstsein bestimmt, so anerkennen wir
auch — müssen wir sogar anerkennen —, dass die geistigen Faktoren
auf die materiellen Umstände einwirken.»

Indem er so «die Einwirkung der geistigen auf die materiellen
Umstände» betont, kehrt Mao zum Primat der Idee zurück.

Unter diesem neuen Marxismus ist es nicht weiter verwunderlich,
dass der Hauptfeind «Ökonomismus» heisst. Die Anklage gegen die
«Reaktionäre» geht dahin, dass sie den Bauern grösseren wirtschaftlichen
Ansporn bieten und den Arbeitern - oh Schrecken über Schrecken -
höhere Löhne! Es ist kein Zufall, dass Mao hauptsächlich auf Studenten
und Intellektuelle abstellt, auf die Leute, die durch Ideen und Ideale zu
bewegen sind, im Gegensatz zu den Bauern und Arbeitern, die ein höheres
Entgelt für ihre Arbeit fordern. Marx wollte wirtschaftliche Motive
einsetzen, um die Gesellschaft umzuformen. Mao will sie ausschalten, um den
Menschen selbst umzuformen. Dies ist der grossartige Traum seines Alters.
Damit stimmt überein, dass die hauptsächlichen «Evangelien» Maos sich
wie frühchristliche Erbauungsschriften lesen. Die älteste davon, betitelt
«Zum Andenken an Norman Bethune», mahnt Maos Anhänger, von diesem
kanadischen Arzt, der den Loyalisten in Spanien und dann den kom-

81



munistischen Guerillas in China diente, den Geist absoluter Selbstlosigkeit

zu lernen. Die neueste Schrift dieser Art von Mao, «Der törichte alte
Mann», erklärt auch wieder, «dass der Glaube Berge versetzen könne».
Mao glaubt, wenn er Chinas fleissige und begabte Bevölkerung durch die
revolutionäre Glut dazu bringen könnte, für mehr als nur den eigenen
Nutzen zusammenzuarbeiten, dann wären sie fähig, einen gewaltigen
Sprung vorwärts zu wagen und ihre Rückständigkeit über Nacht
abzuschütteln.

Dramatisierung ist nötig

Um diese revolutionäre Begeisterung zu steigern, ist Mao noch in
anderer Weise von Marx abgewichen. Hegel, den Machthabern seiner Epoche
gegenüber sehr unterwürfig gesinnt, sah den preussischen Staat als

Endergebnis der historischen Dialektik, als absolute Lösung und vollkommene
Verkörperung. Die Marxisten sahen die Erfüllung der historischen Dialektik
im kommunistischen Staat, der klassenlos und frei von der Ausbeutung
des Menschen durch den Menschen sei, und darum weder Polizei noch
Soldaten benötigen würde; der Staat selbst würde dergestalt absterben. Es

gäbe keine «Widersprüche» mehr. Doch in den Worten jenes erwähnten
Leitartikels im «Peking Daily» erklärt Mao, dass selbst in einer sozialistischen

Gesellschaft «in tausend oder zehntausend Jahren immer noch
Widersprüche bestehen werden». «Kampf allein kann unser sozialistisches

Anliegen stetig vorwätrs treiben.» Die psychologische Wahrheit, die in
diesem Ausspruch steckt, ist, dass nur ein Feind, etwas, das man hassen,

wie etwas, das man lieben kann, die jüngere Generation und das Volk
zu grösserer Anstrengung anzufeuern imstande ist. Darum müssen sie

immer «Ungeheuer» vorgesetzt bekommen, die zu besiegen sind. Dieser
heroische Kampf soll grössere Genugtuung verschaffen als bloss materielle
Belohnung. Der Mensch lebt nicht von Brot allein. Drama muss sein

Wenn man diese Dinge übersieht, so verpasst man wahrscheinlich das

Wesentliche, das sich heute in China abspielt und das bei der besten
Jugend Chinas ein mächtiges Echo findet. Es ist dieser selbe Aufruf zu
Kampf und Opferbereitschaft, der die ersten Anhänger aller grossen
Religionen und Revolutionen sammelte.

Für die verbitterten Gegner Maos, die das riesige Land mit ganz
unzulänglichen Mitteln zusammenzuhalten versuchen, meint I. F. Stone, muss
sein Ruf nach Übermenschen etwas von Nietzsches an Wahnsinn grenzendes

Genie an sich haben.
Es erhellt daraus, dass I. F. Stone nicht an einen durchschlagenden

Erfolg Maos glaubt. Er betrachtet den Versuch, ähnlich wie die Bergpredigt,
als zu hoch erhaben über dieser Welt. Wenn Mao scheitert — meint I. F.

Stone —, wie alle seine grossen Vorläufer gescheitert sind, so ist es, «weil
der Mensch, noch nicht hoch über dem Affenstadium stehend, nicht
dauernd auf solcher Höhe existieren kann, und wenn die Fanfaren
verklungen sind, es vorzieht, sich an der warmen Sonne einer Siesta
hinzugeben.

82


	I. F. Stones neueste Beurteilung der Vorgänge in China

